
Geistliche Notizen 19 

einer wahrhaft christlichen Humanität werden. Nicht zuletzt die Orden 
sollten sich ihrer geschichtlichen Verpflichtung, eschatologische Zei- 
chen zu sein, bewußt werden. Statt über das Ordenskleid und andere äu- 
ßerliche Dinge zu diskutieren, sollte man sich fragen, welche Handlun- 
gen, Lebensformen, Symbole geeignet sind, die heutige Welt auf mehr 
Menschlichkeit und auf das Reich Gottes hin zu übersteigen. Die Grün- 
dergestalten der großen Orden - ob ein heiliger Benedikt, ein heiliger 
Franziskus oder ein heiliger Ignatius7 - waren erfinderisch in dieser pro- 
phetisch-politischen Spiritualität. Um diese Dimension allerdings ent- 
decken zu können, müssen wir wegkommen von einer rein platonischen 
Interpretation, die allen Realitäten Fleisch und Blut nimmt und nichts 
übrigläßt als abstrakte Ideen. 

Es gibt genügend Beweise für eine politisch-prophetische Spirituali- 
tät. Je älter ich werde, je mehr ich darüber nachdenke, je authentischer 
ich mit mir selbst umgehe, um so mehr merke ich, daß außen und innen, 
ich und die anderen, Gott und die Welt nicht auseinanderdriften, son- 
dern aufeinanderzulaufen, ja innerlich zusammengehören. So bin ich 
nicht nur frömmer geworden, sondern auch politischer. Und ich denke, 
daß diese Entwicklung den objektiven Gegebenheiten unseres lieben 
christlichen Glaubens entspricht. 

1 Vgl. D. Bertrand, La politique de Saint Ignace de Loyola. L'analyse sociale, Paris 1985. 
(Wir werden in Kürze ausführlich über dieses wichtige Werk referieren. Die Redaktion.) 

•Glaubhaft ist nur Liebe" 
Geistliche Notizen zur Balance von Beten und Dienen* 

Paul Deselaers, Münster 

Jede Zeit hat Ihre Schlüsselworte. •Erfahrung" ist eines unserer Tage. 
Manche tauchen auf, sind in aller Munde und verschwinden bald wie- 
der. Andere halten sich durch. Sie sind von solchem Gewicht, daß auch 
zeitweiliger (Sprach-)Mißbrauch ihnen nicht viel anhaben kann. So ist 
es mit •Liebe". Jede Generation entdeckt sie neu, ja muß sie neu entdek- 

* Geistliches Wort am Ordenstag im Bistum Münster, 30. September 1985; für den Druck 
leicht veränderter Text, der die unmittelbare Redesituation zurücknimmt. 



Paul Deselaers 20 

ken, will sie leben. Erst recht, wenn das Schlüsselwort ,Liebe' zugespielt 
wird in einem Leitwort, das unmißverständlich den Einheitspunkt des 
ganzen Lebens und Glaubens angibt: •Glaubhaft ist nur Liebe." Von 
solch einem Schlüssel erwartet wohl jeder, daß er die Tür zu dem auf- 
schließt, was unverwechselbar den Wurzelgrund eines christlichen Le- 
bens und seine tagtägliche Gestalt ausmacht. Auf ihr ruht dann die Wir- 
kung auf: •Glaubhaft". Gerade das Wort ,Liebe' verheißt es, weil Paulus 
im Hohen Lied der Liebe (1 Kor 13) in immer neuen Anläufen das her- 
ausschält: Die Liebe macht den Christen zum Christen! •... hätte aber 
die Liebe nicht." Das ist unser eigenes Interesse, hinzufinden zu einem 
klaren, entschiedenen und überzeugenden Leben. Wer wüßte nicht zu- 
gleich, daß es Fragen und Schwierigkeiten gibt mit diesem Schlüssel - 
wie Gottesliebe und Nächstenliebe, Beten und Dienen zusammenpas- 
sen, wie wir darin lebendige Menschen werden und ein erfülltes Leben 
finden. 

Auch von außen wird nach diesem Schlüssel gesucht - im Interesse al- 
ler Menschen. Krankheit, Not, Gewalt - das sind eindringliche Kennzei- 
chen unserer Gesellschaft geworden, ja unserer Weltsituation. Wer ist in 
der Lage und bereit, für die Opfer Sorge zu tragen und so an den Brenn- 
punkten menschlicher Not der Welt ein menschliches Gesicht zu geben? 
Wer ist so fest verankert, daß er sich entschieden hineinwagen kann in 
all die Situationen, wo Menschen sich verloren erfahren und auf jeman- 
den angewiesen sind, der ihnen hilft, wieder auf den Weg eines Lebens 
zu kommen, das diesen Namen verdient? Die weitverzweigte Diskussion 
um die Theologie der Befreiung zeigt das Interesse aller Menschen an 
diesem Schlüssel: •Glaubhaft ist nur Liebe." 

Schließlich ist die an konkreten Menschen ablesbare gelebte Liebe 
immer noch der stärkste und überzeugendste Hinweis auf die Glaubwür- 
digkeit unseres Glaubens. Wo das Sprechen von Liebe übereinstimmt 
mit dem Tun der Liebe, da werden Menschen als tätige Zeugen der 
Liebe Gottes angenommen. Genau das gehört in das Zentrum der Kir- 
che, die ja Zeichen für das begonnene Reich Gottes ist. Darum mißt sie 
sich selbst immer wieder an diesem Wort. Die Kirche hängt an der Liebe 
als ihrem Lebensfaden. Deshalb hat eben die Kirche ein Interesse 
daran, das zu verlebendigen: •Glaubhaft ist nur Liebe." Mönche und 
Ordensgemeinschaften gehören seit jeher zu denen, die die Kirche als 
ganze immer wieder an ihren Auftrag erinnern und sie herausfordern, 
sich, von der Liebe geleitet, an die Wahrheit zu halten (Eph 4,15). Häu- 
fig genug sind sie der Maßstab für den Außeneindruck und die Wirk- 
samkeit der ganzen Kirche. 



Geistliche Notizen 21 

Umrisse des Wortes: •Glaubhaft ist nur Liebe" 

Das Wort: •Glaubhaft ist nur Liebe", stammt von Hans Urs von Baltha- 
sar1 und hat als unübertroffene Kurzformel einem seiner Bücher den Ti- 
tel gegeben. Was ist gemeint mit diesem Wort? Wie kann es gemeint 
sein? 

Unsere Situation 

•Glaubhaft ist nur Liebe." - Wer wäre nicht dafür, im Prinzip sogar und 
sehr entschieden, daß Liebe ein hoher oder auch der höchste Wert 
wäre? Nur, bleibt er nicht oft mehr Hoffnung oder Sehnsucht als Reali- 
tät? Denn wir finden uns nicht so vor, daß wir sagen könnten: ,Nur 
Liebe'! In unserem Staat, in unserer Kirche, in der Ordensgemeinschaft, 
in meinem Lebensfeld, ja in mir selbst, da gibt es Licht und Schatten, 
Glück und Enttäuschung, manchmal anscheinend unversöhnbare Ge- 
gensätze. Die Situation ist gemischt: Schwarz und weiß gehen ineinan- 
der über. Zwei Seiten des Lebens, so wie es der Film •Die Wüste lebt" 
etwa für den Erdboden zeigt: Eine faszinierende Fülle von bunten Tie- 
ren, von ganz überraschenden, vielfältigen Arten - und in all dem: ein 
gnadenloser Kampf um Leben und Tod, zwischen großen und kleinen 
Tieren, zwischen solchen, die Gift verteilen, und anderen, die sich nicht 
wehren können - ein Kampf ums Überleben. Da gibt es keine Gnade 
und keine Barmherzigkeit, gnadenlose Verhältnisse bereits am Erdbo- 
den, da geht nicht Gnade vor Recht. 

Sternstunden 

Nur Liebe? Unsere Situation ist gemischt. Aber es gibt in ihr Sternstun- 
den. Da erfahre ich unabhängig von Vorleistungen und gleichsam ohne 
Tauschzwang ein gutes Wort, eine selbstverständliche und selbstlose 
Hilfe. Oder ich erlebe mit mir selbst, wie ich einem Menschen gut bin, 
von dem kein Echo der Dankbarkeit zurückkommt, wie ich schweige, 
obwohl ich mich verteidigen möchte, weil ich ungerecht behandelt 
werde2. Und indem ich es wage, spüre ich eine Freiheit, die ich selbst 
nicht machen kann. Hinter solchen manchmal unscheinbaren Gesich- 
tern des Alltags schimmert dann und wann etwas durch, was schier un- 
glaublich ist: daß einer ,Ja' sagt um des anderen willen, daß einer ,Ja' 

' Einsiede!« M966. 
2 Vgl. dazu: Karl Rahner, Alltägliche Dinge (Theologische Meditationen 5), Einsiedeln 
"1966, 27 f. 



Paul Deselaers 22 

tut um des anderen willen. In solchen Stunden oder Minuten oder Se- 
kunden kann mir aufgehen, wie es wäre, wenn ... Da kann die Ahnung 
wachsen, daß wir teilhaben an einer Fülle und Kraftquelle, die da ist - 
für alle. Was mitten im Alltag so unglaublich erscheint, das ist das Na- 
heliegende. So sagt es uns das Evangelium. Und das läßt sich finden, 
wenn einer nur auf Entdeckungsreise geht. 

Die Frohe Botschaft 

•Gott ist treu, er bürgt dafür, daß unser Wort euch gegenüber nicht Ja 
und Nein zugleich ist. Denn Gottes Sohn Jesus Christus ... ist nicht als 
Ja und Nein zugleich gekommen; in ihm ist das Ja verwirklicht. Er ist 
das Ja zu allem, was Gott verheißen hat." (2 Kor 1,18-20) - Ein un- 
glaublicher Glaube! Das Unwahrscheinliche und Besondere ist offenbar 
das Selbstverständliche. Gottes Lebensbejahung ist so gründlich, daß sie 
da ist, daß sie der Welt eingestiftet ist und wir sie gleichsam gebrauchen 
können, wenn wir nur auf Suche gehen. Das ist das Fundament, auf dem 
wir stehen (dürfen). 

Der Evangelist Lukas hat dieselbe Botschaft in Geschichten erzählt, 
die eingeleitet werden von dem doppel-einen •Gebot": •den Herrn, dei- 
nen Gott lieben ... deinen Nächsten lieben" (Lk 10,25-29). Er läßt Jesus 
auf dem Weg nach Jerusalem von der Chance des Glaubens an diese 
Botschaft erzählen - all denen, die mit ihm zusammen gehen. Ganz eng 
zusammengebunden in dieser Abfolge sind die Erzählungen vom barm- 
herzigen Samariter (Lk 10,30-37), von Marta und Maria (Lk 10,38-42) 
und die kleine Gebetsschule, die mit dem Vaterunser beginnt 
(Lk 11,1-13). Lukas hat wohl bewußt die Szene, wie Jesus bei den bei- 
den Frauen Marta und Maria zu Gast ist, in die Mitte dieser Reihe ge- 
stellt. Er zeigt, daß der Glaube allein vom Hören kommt, nicht zuerst 
vom Denken und nicht vom Handeln. Der Glaube wächst aus der Auf- 
merksamkeit gegenüber Jesu Wort und Gottes Willen. Fehlt das, wird 
auch das beste christliche Handeln heillose Hektik. Der praktische Lie- 
besdienst der Marta, Caritas und Diakonie sind unverzichtbar; jedoch 
hängen sie in der Luft, wenn wir uns das Wort der Gnade nicht sagen 
lassen und darauf hören. Das Wort der Gnade ist die Lebensbejahung 
Gottes, daß er uns sagt: Du bist geliebt, und zwar geliebt von einer 
Liebe, die bedingungslos ist und die nie aufhört3. Das gilt es zu hören 
und zu glauben! Dieser Glaube nun lebt im Beten und im Dienen. Da 

3 Vgl. dazu den wichtigen Aufsatz von Gotthard Fuchs, Roter Faden Theologie 
Skizze zur Orientierung, in: Katechetische Blätter 107 (1982) 165-181. 



Geistliche Notizen 23 

zeigt sich, wie der Glaube sich ausdrückt und zum Leben kommt. 
Darum erzählt Lukas zuerst vom barmherzigen Samariter, dann von den 
Jüngern, die Beten lernen wollen, weil sie spüren, daß Dienen ohne Be- 
ten kaputt macht. Von diesem Zusammenhang her wird deutlich, daß 
wahre Nächstenliebe dem anderen tatkräftig vermittelt, daß er unbe- 
dingt erwünscht ist. Darin wird zugleich das Kommen des Gottesreiches 
vorbereitet, um das die Jesusjünger an erster Stelle beten! Wunsch und 
Willen des Menschen nähern sich auf diese Weise dem Wunsch und 
Willen Gottes an. Genauso lebt aber der Glaube auch aus dem Beten 
und Dienen. Da, wo er sich bewahrheitet, nährt er sich zugleich und 
wurzelt sich tiefer ein. Wie Marta und Maria sind Beten und Dienen ein 
Paar, ein zusammengehörendes Gegenüber. Ihre Balance ist der Wahr- 
heitstest des Glaubens. So wie der Glaube verkümmert, wenn er im Tun 
seine Lebensquelle nicht ausschöpft und zeigt, welche Lebendigkeit in 
ihm steckt, so geht er ein, wenn er sich nicht immer wieder regeneriert 
im Hören, im Beten, im Wagnis, der Verheißung Gottes zu trauen und 
doch nicht zu wissen, wohin man geführt wird (vgl. Hebr 11,8). 

Lukas lädt mit diesen Geschichten dazu ein, im Glauben an den 
•Liebhaber des Lebens" (Weish 11,26) zu leben und sich von seiner Le- 
bensbejahung bewegen zu lassen, eben geliebt und liebend zu leben. 
Und was ist glaubhafter als eine entgegenkommende Liebe, wie sie in 
Jesus Christus erschien und wie sie erscheint in Menschen, die sich seit- 
dem von seinem Heiligen Geist bewegen lassen! Alles christliche Die- 
nen möchte das deutlich machen: Gott hat uns zuerst geliebt! Diese 
Liebe ist nicht blaß und allgemein. Auch das betont Lukas nachhaltig. 
Sie ist in Jesus von Nazareth neu und überraschend von Gott her in un- 
sere Welt gekommen. Sie zeigt mir, wenn ich sie entdecke, daß es etwas 
in dieser Welt gibt, was nur ich tun kann, weil Gott es mir zutraut an 
meinem Platz. Nehme ich meinen Platz an, erweist sich darin schon 
mein Vertrauen auf seine überschwengliche, zuvorkommende und nicht 
zu fassende Liebe, die mir gilt. Sie bringt mich dahin, seine Güte weiter- 
zuschenken, bis dahin, daß ich mich gleichsam verschleißen lasse im 
Dienst an den Menschen, denen seine Liebe in derselben Weise gilt. 

Aus der überfließenden Quelle seiner Liebe ist uns eine Freude zuge- 
sagt, die sich auch durch unausgeglichene Verhältnisse letztlich nicht 
zerstören läßt. Diese Liebe möchte, daß wir zu Originalen werden, an 
deren Verhalten man ablesen kann, wer Gott ist! 

Das ist - in dieser Skizze - etwa das, was uns Christen als Einladung 
gilt und uns prägen soll. Jedem Glaubenden ist das mehr oder weniger 
vertraut. Das leben zu können, danach wird sich jeder sehnen. Doch da 
sind Fragen: Warum wird es oft so schwer, die klare Antwort zu leben? 



Paul Deselaers 24 

Warum entzieht sie sich? Wie kann einer mit diesem Wagnis leben? So 
klar die Antwort ist, so schwierig ist sie auch, weil sie uns ganz angeht. 

Hindernisse und Chancen für die gelebte glaubhafte Liebe' 

Von der Idealisierung zur nüchternen Aufmerksamkeit 

Ein erstes Hindernis und die daraus erwachsende Chance möchte ich so 
skizzieren: Es gibt viele geistliche, viele religiöse Erfahrungen. Manche 
sind mit positiven Gefühlen, mit erfreulichen Gemütszuständen verbun- 
den. Daraus bildet sich unter der Hand oft die Vorstellung: Alle geistli- 
chen Erfahrungen machen hochgestimmt, sind etwas Besonderes, aus 
dem Alltag Herausgehobenes. Entsprechend gilt die Suche dann beson- 
deren Erfahrungen, das Religiöse wandert ab in eine Sonderwelt. Genau 
an diesem Punkt werden dann Erfahrung und Hochgefühl bei einem wie 
immer gearteten Erlebnis verwechselt. Alle geistliche Erfahrung wird 
aber so idealisiert, daß sie letztlich unerreichbar bleibt. Oder es braucht 
Verrenkungen, weil man solche Erfahrungen machen möchte. Das je- 
doch, was uns unbedingt angeht, kann sich nicht in Erfahrung bringen, 
weil wir es für zu banal halten oder weil wir selbst nicht erreichbar sind, 
nicht bei uns sind. Solche Idealisierungen werden zu Illusionen, die sich 
auf Totes richten. Sie binden die besten Kräfte des Menschen und neh- 
men ihn für eine Scheinwelt gefangen. Idealisierungen befreien nicht, 
sie machen etwas vor und bescheren am Ende Enttäuschungen und 
nicht selten Verbitterung. 

Ein nüchternes Abschiednehmen von Idealisierungen ist vonnöten: 
Gott ist der andere! Er ist nicht eine Erscheinung wie alle anderen Er- 
scheinungen. Wir kennen ihn nur indirekt, gebrochen im Prisma seiner 
Menschwerdung. Das verweist auf zweierlei: Die Basis für unsere Erfah- 
rungen mit Gott ist zunächst die Aufmerksamkeit. Sie nimmt den un- 
scheinbaren Alltag ernst und übt eine Horchbereitschaft ein, die auf Zei- 
chen und Winke achtet, die uns entgegenkommen in den Menschen wie 
auch in dem, was wir zu tun haben. Die Aufmerksamkeit geht davon 
aus, daß es im Leben keine •glaubensfreie Zone" gibt. Sie macht dazu 
frei, sich Gott zur Verfügung zu stellen. Das Kostbarste des Lebens kön- 
nen wir nur erwarten. Eng mit der Aufmerksamkeit verbunden ist das 
immer neue Anfangen. Es ist die Mühsal der kleinen Schritte. Sie deckt 
den frommsten Selbstbetrug auf, nämlich weiter sein zu wollen als man 
ist. Das immer neue Anfangen macht mich frei für das, was mir heute 
entgegenkommt und was ich heute tun kann. - Gottes Leidenschaft ist 



Geistliche Notizen 25 

das Anfangen. Im Kolosserbrief heißt es von Jesus Christus: •Er ist der 
Ursprung, er ist der Anfang, die arehe!" (Kol 1,18) Warum sollten sich 
Christen nicht gerade an diesem Punkt mit ihm verbünden? 

Verwundungen und ihre Annahme 

Ein zweites Hindernis, das seine Chance in sich birgt: Jeder erfährt Ver- 
wundungen, macht Leiderfahrungen: gesundheitliche Einbrüche, ent- 
täuschte Erwartungen im Beruf, zerbrochene menschliche Beziehungen, 
ungerechte Behandlung, verletzte Ehre. Oft neigen wir dazu, das, was 
weh tut, hinter uns zu lassen. Wir versuchen, uns unangreifbar und un- 
verwundbar zu machen. Darunter wächst nicht selten eine Verbitterung, 
die die ganze Lebenssicht und den Glauben vergiften kann. Solche Ver- 
bitterung verengt den Blick, schafft Umwege, zerfrißt das Vertrauen. 

Der erste grundlegende Schritt ist die Rückkehr in einen unverbitter- 
ten und entgifteten Glauben. Dazu gehört, daß ich mein eigenes selbst- 
herrliches Urteil im Glauben zurücknehme. Dann kann es möglich wer- 
den, meine Verwundungen zuzulassen und anzuschauen, mir Rechen- 
schaft zu geben über die Einschläge und Bruchstellen des eigenen Le- 
bens - Einschläge, die ich mitschleppe, die ich noch nicht verkraftet 
habe, die ich verberge, nicht anschauen mag, nicht an mich heranlasse. 
Das alles möchte sich ereignen vor dem Auferstandenen, der dem Tho- 
mas erschienen ist (Joh 20,24-29): Er kommt als der verwundete Hei- 
land zu den verängstigten Jüngern. Er verbirgt seine Wundmale nicht. 
Vielmehr gibt er sich durch sie zu erkennen. Verwundet und getötet ist 
er der, der Leben bringt. In diesem Leben haben auch Verletzungen und 
Kränkungen ihren Platz. Zu solchem Leben will er mit seinen ,Medika- 
menten', die er mitbringt, führen: Frieden, Glauben, Vergebung. Im Zu- 
lassen der Schmerzen und im Annehmen der Medikamente wächst eine 
neue Verbindung mit dem Auferstandenen. 

Leistung und Dank 

Es geht um Hindernisse, die uns Christenmenschen die Einladung nach 
glaubhafter Liebe nicht leben lassen - und um die Chancen, die in den 
Hindernissen stecken. Ein dritter Punkt läßt sich so andeuten: Ganz 
viele sind in ihrem dienenden Beruf sehr stark eingefordert. Manchmal 
geht es über die Kraft eines Menschen und bleibt nicht ohne Folgen. 
Für die, die Hilfe erfahren, ist es wichtig, wenn einzelne sich auch über 
die Maßen in Anspruch nehmen lassen. Ich denke an Schwestern in der 
Erziehungsarbeit, in der Krankenpflege, die sich oft bis zur Erschöpfung 



Paul Deselaers 26 

einsetzen für einzelne Mitmenschen. So sehr hier für Menschen ein 
glaubhaftes Zeugnis aufscheint, so sehr birgt diese hohe Einforderung 
geistliche Gefahren in sich - etwa zu der geheimen Lebensformel zu 
kommen: ,Ich bin, was ich schaffe! Ich möchte, wenn schon eingefor- 
dert, auch Herr der Situation sein, mit meiner Leistung möchte ich mir 
dann auch mein Ansehen verschaffen, möchte dadurch einen Vorsprung 
vor anderen haben.' Das kann sich einschleichen, sehr hartnäckig. Ange- 
sichts der dauernden, manchmal hektischen Anstrengung wird deutlich, 
daß wir uns genau da Krankheit und Tod holen können, wo wir sie zu 
überlisten suchen: indem wir mit unserer Aktivität insgeheim unsere 
Vergänglichkeit verdecken möchten. 

Die Schrift zeigt deutlich, daß Gott sich nicht bestechen läßt, durch 
noch so viel Leistung nicht. So fragt Paulus in verwandter Situation die 
Christen von Korinth: •Was hast du, das du nicht empfangen hättest?" 
(1 Kor 4,7) Er weist den schwierigen Weg, sich als bedürftig anzuerken- 
nen und mit dem Mut des Glaubens anzunehmen, daß wir unbezahlbar 
und unendlich kostbar sind durch die lebenschaffende Verläßlichkeit 
Gottes, schon vor aller Leistung, längst vor aller Arbeit. Dann wird un- 
ser Dienen ein Weitergeben dessen, was wir empfangen haben: Hoff- 
nung und Frieden mitten in aller Unruhe! Es führt uns zum Dank, der 
nichts im Leben selbstverständlich nimmt, erst recht nicht Glauben. 

Mitleid oder Erbarmen? 

Mit einem weiteren Hindernis läßt sich eine Chance erlernen: Es gibt 
ein Dienen aus falschverstandenem Mitleid, das der Ungeduld des Her- 
zens entspringt. Stefan Zweig ist in seinem Roman •Ungeduld des Her- 
zens" dem nachgegangen. Er erzählt, wie in einer ungarischen Klein- 
stadt ein in Garnison liegender junger Leutnant von einer sehr reichen 
Familie eingeladen wird. Dabei lernt er die gelähmte Tochter kennen. 
Ihr begegnet er sehr höflich und zuvorkommend. Das läßt in dem Mäd- 
chen eine leidenschaftliche Liebe entbrennen, die der junge Leutnant 
nur halbherzig erwidert. Aus Mitleid läßt er sich sogar zur Verlobung 
drängen, weil man sich dadurch einen Heilungsprozeß bei dem Mäd- 
chen erhofft. Selbst nicht entschlossen, leugnet er die Verlobung ange- 
sichts hämisch spottender Kameraden, als sie öffentlich wird; er braucht 
immer wieder alle Kraft, um in der Begegnung mit der Verlobten nicht 
seine Abneigung zu zeigen. Nur, das gelingt nicht. Schließlich gibt es 
den Zusammenbruch des Mädchens im Suizid. Es heißt einmal: •Das 
Wunder, das sie alle von mir erhofften, war nicht geschehen. Ich war 
nicht mehr Gott, sondern nur ein kleiner, kläglicher Mensch, der mit sei- 



Geistliche Notizen 27 

ner Schwäche schurkisch schadete, mit seinem Mitleid verstörte und zer- 
störte."4 - Die Ungeduld des Herzens wird als eine •peinliche Ergriffen- 
heit von fremdem Unglück", als •mörderische Schwäche" beschrieben, 
weil sie Illusionen nährt, die man eben nicht abschütteln kann wie das 
Quecksilber im Fieberthermometer. 

Was hier drastisch beschrieben wird, läßt nachhaltig nach der bibli- 
schen Spur suchen. In der Erzählung vom barmherzigen Samariter 
(Lk 10,30-37) geht es wie sonst oft im Neuen Testament um den Zusam- 
menhang von Sehen und Erbarmen. Erbarmen, tatkräftige Liebe ist 
zuerst eine Sache der ,Augen des Herzens', nämlich die Signale der Not 
wahrzunehmen. Dann geht es um das entschlossene Durchstehen der 
Not. Beim Samariter: Ihn überwältigt das Mitgefühl, er geht auf den 
Überfallenen zu, wird sein Nächster und tut, was nötig ist und was er 
kann! Das ist sehr konkret: Losgehen, Öl und Wein auf die Wunden gie- 
ßen, verbinden, den anderen aufheben, ihn zur Herberge bringen, für 
ihn sorgen, ihm weitergehende Pflege ermöglichen. Darin bleibt die 
Würde des Erbarmungswürdigen gewahrt, nämlich Gottes Geschöpf, 
Gottes Ebenbild, Mensch von Gottes Gnaden, nicht •von meinen Gna- 
den" zu sein. Das bedeutet, den Schmerz des anderen nicht wegzuschie- 
ben, ihn aber auch nicht zu dramatisieren und zu hegen. Schmerz gehört 
auch zum Leben, ist auch ein Weg, das eigene Leben anzunehmen, sich 
darin als Gegenüber Gottes zu erfahren. Dazu möchte Erbarmen helfen 
und natürlich zu einem geheilten Leben. 

Die Ungeduld und das Senfkorn 

Eng damit verwandt ist etwas anderes: Warten fällt schwer. Gerade im 
menschlichen Gesunden und Reifen braucht es oft unendlich viel Zeit. 
Da kann eine Ungeduld aufsteigen, die nicht ganz da sein läßt. So kann 
sich das Gefühl einschleichen, das meiste von dem, was einer tut, sei 
vergeblich. Das schlägt sich oft auf die Stimmung nieder. Besser ginge 
es, wenn einer unmittelbar den Erfolg seiner Mühe sähe und die Früchte 
schneller und reichlicher genießen könnte. 

Auf ähnliche Ungeduld ist Jesus bei den Jüngern gestoßen, wenn es 
um das Kommen des Gottesreiches geht. Er erzählt das Gleichnis vom 
Senfkorn (Mt 13,31 f). Er zeigt das unscheinbare Senfkorn, das einem 
zwischen den Fingern durchrutschen kann. Er erzählt nicht das Gleich- 
nis vom großen Baum, in dessen Zweigen die Vögel des Himmels nisten. 
Sondern das Gleichnis vom Senfkorn. Er gibt den Menschen nicht einen 

Frankfurt 1981,403. 



Paul Deselaers 28 

großen, schönen und starken Baumstamm in die Hand, sondern eben 
ein winziges Senfkorn. Das ist den Bedingungen des Wachstums unter- 
worfen : Es braucht entsprechendes Klima, es keimt auf, es wächst von 
selbst (unsere Sprache und die Sprache des Evangeliums sind da sehr 
genau), zu bestimmten Zeiten braucht es Pflege. - Wir sollen Vertrauen 
in die Senfkörner lernen. Hier ist ein springender Punkt: den Bedingun- 
gen der Winzigkeit trauen lernen! Jeder hat ja schon Erfahrungen damit 
- mit solchen Senfkörnern, die anfangen zu wachsen, wenn er nur die 
Wachstumszeit aushält. Sich daran zu erinnern, kann neu in die Hoff- 
nung führen. 

Allein oder gemeinsam ? 

Wo immer ein in Not geratener Mensch ist, braucht es unterschiedliche 
und vielfältige Hilfe. Gerade wenn es vielschichtige Aufgaben sind, geht 
oft das eine am anderen vorbei. Verliert nicht mein eigener Anteil an 
Gewicht, wenn sich noch mehr Menschen um den in Not Geratenen 
kümmern? Hier kann sich die Angst vor der Vielfalt und vor anders ge- 
arteten Diensten breitmachen und lähmend wirken. Vielleicht zieht der 
eine oder andere daraufhin alles nur irgendwie Mögliche an sich, 
möchte es allein machen. 

Da gilt es, die Vielfalt respektieren zu lernen. Daß es auch andere 
Menschen gibt, die die Befähigung zum Dienst und das Interesse am 
Menschen haben, ist schon in sich eine willkommene Tatsache. Jeder 
Mensch ist in seinen Möglichkeiten einseitig und darf es auch sein. 
Dann aber brauchen alle die Teilhaftigkeit der anderen, insofern sich 
die Fülle des möglichen Dienstes erst dann erschließt, wenn alle bereit 
und fähig werden zum Zusammenspiel aller Begabungen. Was für die- 
sen Lebensbereich gilt, gilt in anderer Weise für das Leben in der Kirche 
im ganzen. Als Bollwerk gegen die Einbildung, alles allein machen zu 
können und zu müssen, erzählt das alttestamentliche Buch Nehemia 
(Kap 1-7), wie in Jerusalem die geschleiften Stadtmauern nach der 
Rückkehr aus dem Exil wieder aufgebaut werden. Es wird geschildert, 
wie jeder seinen Teil dazu beiträgt und den Anteil des anderen gelten 
läßt und respektiert. Dadurch wird das Unternehmen zugleich zu einem 
•sozialen Lernprozeß" im Blick auf eine geschwisterliche Gerechtig- 
keit5. Genau in solchem Tun bereitet die gläubige Gemeinde ihre innere 
Gestalt vor, die sich schließlich aus dem Hören auf Gottes Wort aufbaut 
5 Vgl. dazu die Auslegung von Erich Zenger, •Hört, auf daß ihr lebt" (Jes 55,3). Alttesta- 
mentliche Hinweise zu einer Theologie des Gotteswortes, in: Freude am Gottesdienst. Fest- 
schrift J. Plöger, hrsg. von J. Schreiner, Stuttgart 1983, 133-144, bes. 143 f. 



Geistliche Notizen 29 

und stabilisiert. Und es heißt sehr betont: •Die Freude an Gott soll eure 
Kraftquelle sein." (Neh 8,10) Da läßt sich etwas ablesen. Alles gemein- 
same Tun lebt davon, in anderen die gute Möglichkeit zu sehen, und es 
bekommt seine innere Qualität vom Hören und Tun des Gotteswortes, 
aber es führt auch genau zu seinem Kern hin, der so heißt: •Die Freude 
an Gott, der zu euch spricht, ist eure Stärke." Aber eben •eure" Stärke, 
•eure" Kraftquelle. 

Auf dem Weg zum Beten 

Von mancherlei Seite ist die Balance von Beten und Dienen als Grund- 
lage für die glaubhafte Liebe in Gefahr. Schmerzlich ist die Erfahrung 
der Dürrezeiten im Gebet, wenn Gebetszeiten durch die Trockenheit zu 
einem •Durstland" werden. Anders gelagert ist die Not, wenn das Gebet 
als Überforderung erfahren wird, wenn es viel zu viel ist, was auferlegt 
wurde, und das Beten dann in den Geschmack von Pflicht und lästiger 
Routine kommt. Am ehesten wird in Situationen der Überforderung 
doch im Bereich des Gebetes gekürzt. 

Ehe es als untragbare Last abgeworfen wird, könnte es weiterführen, 
nach passenden Gebetsweisen zu suchen. Hilfreich bei dieser Suche 
können biblische Gestalten sein, etwa die Emmausjünger (Lk 24,13-35). 
Sie sind und bieten kein Rezept, wohl können sie wichtige Winke geben: 
Die beiden gehen ihren Weg voller Resignation. Alles scheint unweg- 
sam. Ihre Reden sind voll von ,aber' und ,doch'. Sie sind •wie mit Blind- 
heit geschlagen". Als sich der Fremde dazugesellt, bringen sie ihm ge- 
genüber ins Wort, was sie so niedergeschlagen sein läßt. Darin öffnen 
sie sich, sie lassen ihre Erinnerungen und Hoffnungen wachwerden, sie 
gehen in ihre ,Krypta', in die geheime Kammer ihrer Sehnsucht und 
schwingen sich ein in einen neuen Rhythmus. Dabei, im Gespräch und 
im Brotbrechen, gehen ihnen die Augen auf. Das Herz beginnt zu bren- 
nen. Die Rückbindung an das Gebet, in das die Farbigkeit ihres Lebens 
eingeht, und an die ,Sakramente' läßt sie zu beidem zugleich neu hinfin- 
den. Das wiederum setzt sie in Bewegung. Indem sie ihre jetzige Situa- 
tion unvertauschbar ins Wort bringen, werden sie zu Originalen. Denen 
mit verschlossenen Augen, mit schleppendem Schritt traut Jesus zu, daß 
sie den Glauben ansteckend leben, zu dem sie selbst manchmal nur 
mühsam kommen. Jesus sucht das Gespräch mit den Fliehenden und 
doch Suchenden. Indem sie sich darauf einlassen, sich finden lassen, 
werden sie zu seinen Zeugen. Originale Boten, weil sie original, auf eine 
ihnen passende Art persönlich beten! 



Paul Deselaers 30 

Die Folgen der glaubhaften Liebe 

Warum wird es oft so schwer, die Liebe so zu leben, daß sie als glaub- 
haft erfahren wird? Bei den Hindernissen, die sich zugleich als Chancen 
entdecken lassen, soll noch ein Letztes angedeutet sein: Es ist die Ah- 
nung der Folgen der Nachfolge, der Konsequenzen, die mitunter nicht 
beginnen läßt, als von Gott Geliebte zu lieben. Jesu Leben zeigt, wohin 
das führen kann. In seinem Weg wird Gottes Liebe glaubhaft. Im Leben 
derer, die zu ihm gehören, will sie weiterhin glaubhaft werden, in dop- 
pelter Weise: daß die Jesusjünger selbst der Liebe Gottes trauen lernen 
und daß Menschen durch sie der göttlichen Liebe trauen: •Glaubhaft ist 
nur Liebe." 

Da, wo sich einer in die Stille des persönlichen Gebetes wagt, da 
möchte •die Stimme zarter Stille" (1 Kön 19,12b) Gehör finden, die je- 
den anders anspricht: •Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe an. Wer 
meine Stimme hört und die Tür öffnet, bei dem werde ich eintreten, und 
wir werden Mahl halten, ich mit ihm und er mit mir." (Offb 3,20) Das 
Mahl, das zur Hingabe des Lebens stärkt in seinen Spuren! 

Ausblick 

Ein weiter Weg läßt sich mitunter rasch gehen. Entscheidend ist, daß 
man ihn er-fährt. Vom Ausgangspunkt: ,Gott hat uns zuerst geliebt, so 
daß wir frei sind zur Liebe' bis dahin, wo jeder die Station für sich auf- 
finden kann, an der sein Hindernis und seine Chance liegt, ging der Weg 
der Betrachtung. Die Chance ist am ehesten da zu erkennen, wo Unzu- 
friedenheit sich in jemandem breitmacht, oder auch, wo einer Unzufrie- 
denheit mit sich von anderen erlebt. Meist ist es gut, mit der Suche nach 
einem Neuanfang nicht allein zu bleiben. Denn es geht um ,meine' 
Chance und um ,mein' einmaliges Leben! Gott beginnt auch mit Men- 
schen, die noch nicht im Grunde des Herzens begriffen haben, worauf 
es ankommt, die sich aber danach sehnen, geliebt und liebend zu leben. 
In allem, wo Christen auf das Leitwort •Glaubhaft ist nur Liebe" ausge- 
richtet sind, gilt, was die Mystikerin Juliana von Norwich am Ende ihrer 
Schriften sagt: •Denn Gott will, daß wir immer der Liebe sicher sind 
und so friedlich und ruhig sind, wie Er es mit uns ist, und in derselben 
Art, in der Er mit uns verkehrt, will Er, daß wir uns gegen uns selbst und 
gegen unsere Mitchristen (Mitmenschen) betragen. Amen."6 

' Lady Julian of Norwich, Offenbarung von göttlicher Liebe, Einsiedeln 1960, 98. 




