
Den verborgenen Gott sehen 
Gerd Haeffner, München 

•Man sieht nur mit dem Herzen gut." Dieses schöne Wort aus dem 
•Kleinen Prinzen" von A. de Saint-Exupery findet man heute oft zitiert, 
gerade im Zusammenhang mit den Dingen des Glaubens. Nach man- 
cherlei vergeblichen oder noch im Gelingen enttäuschenden Versuchen, 
sich mit den Kräften des kühl objektivierenden und scharf analysieren- 
den Verstandes im Dickicht des Lebenstumults zurechtzufinden, spricht 
einen damit eine vergessene Einsicht an, die neu zu entdecken wohltut. 

Doch leicht mischt sich in die freudige Zustimmung auch ein falscher 
Ton. Im Gegenwartsdeutsch meint das •Herz" in erster Linie den Sitz 
des Gemüts, der Gefühle und der vitalen Bindungen. Häufig ist ein Bei- 
klang von Gefühlsseligkeit (Sentimentalität). Wird auf das Recht des 
Herzens gegenüber den Ansprüchen der Vernunft gepocht, so verbindet 
sich mit dieser an sich legitimen Grenzziehung heute nicht selten eine 
Überschätzung des Irrationalen, die gefährlich ist, nicht zuletzt für das 
religiöse Leben. Wie aber kann man dem beirrenden und ermüdenden 
Hin und Her zwischen Rationalismus und Irrationalismus entgehen? 
Doch nur, wenn die verborgene Mitte gefunden wird, in der sowohl die 
Vernunft wie das Gemüt zu Hause sind. 

Einen Weg zu jener Mitte suchend, gehen wir zurück auf eine ältere 
Tradition, die auch noch älter ist als B. Pascals bekanntes Wort von den 
Gründen, •raisons", des Herzens, zu denen der Verstand (raison) keinen 
Zugang hat (Pensees 277, nach der Zählung von Brunschvicg). Es ist das 
Evangelium. In der Bergpredigt findet sich der Satz: •Selig, die reinen 
Herzens sind, denn sie werden Gott schauen." (Mt 5,8; zum Motiv vgl. 
auch Eph 1,18) Dieser Satz sollte im Zentrum der theologischen Er- 
kenntnislehre stehen. Er macht keinen Unterschied zwischen dem Ge- 
müt und dem Verstand, sondern hebt das reine vom unreinen Herzen 
ab. Darin liegt sein unvergleichlicher Realismus und seine unmittelbare 
Verwurzelung in der Praxis, weit diesseits des ideologischen Streits über 
die öffentliche Über- und Unterschätzung des Verstandes oder des Ge- 
müts. Denn das •Herz" in der biblischen Sprechweise meint einfach die 
Mitte eines Menschen, in der sowohl sein Denken wie auch sein Fühlen 
und Wollen verwurzelt sind. 

Das reine Herz hat die Fähigkeit, Gott zu •schauen". Mit diesem 
•Schauen" ist gewiß nicht nur die jenseits der Todesgrenze erhoffte, al- 
les Verlangen stillende •Schau von Angesicht zu Angesicht" gemeint. 



Gerd Haeffner 32 

Denn auf der einen Seite suchen wir ja nach einer Erkenntnis Gottes, 
die uns für dieses Leben Licht und Stärkung sein soll. Und auf der ande- 
ren Seite wäre die Ewigkeit des geschenkten göttlichen Lebens zu gering 
geachtet, wenn wir sie schlechthin an die Beendigung des irdischen Le- 
bens binden würden. Die Verheißung Jesu bezieht sich also auf ein 
•Schauen", das anfänglich schon jetzt möglich ist. 

Was aber ist ein reines Herz? Man wird zunächst, dem Bild folgend, 
an ein Herz denken, das sich •sauber hält" vom Morast der Laster. Und 
gewiß kann ein Mensch weder das Wahre noch das Gute treffen, wenn 
ihm seine Leidenschaften über den Kopf wachsen oder, was häufiger ist, 
diesen in ihren Dienst nehmen. Aber ebenso wichtig ist etwas anderes: 
Die Geradheit der Absicht im Tun des Guten. Allzuoft schielen wir ja 
nach Anerkennung, wenn wir das tun, was als gut gilt, besonders dann, 
wenn es über den Umkreis unserer Pflichten hinaus geht. So ist dann 
das eigentliche Motiv einer Hilfeleistung, eines Verzichts auf Rache 
oder billige Befriedigung nichts anderes als der Wunsch, gelobt zu wer- 
den. Fast jeder, der sich •aufgeopfert" hat, weiß, wie weh es tut, wenn 
das von niemandem bemerkt oder wie eine Selbstverständlichkeit ein- 
fach hingenommen wird. Und wohl jeder hat den Drang gespürt, selber 
über seine guten Taten zu reden oder in irgendeiner indirekten Methode 
darauf aufmerksam zu machen. Mindestens aber hatte er das Bedürfnis, 
sich selbst, dem von der Mitwelt wenig Gewürdigten, geistig auf die 
Schultern zu klopfen. Dabei war ihm aber doch bewußt, daß es am edel- 
sten wäre, ohne jede Erwartung des Lobes, das Gute einfach deswegen 
zu tun, weil es gut ist. Wenn Jesus in dem Teil der Bergpredigt, der von 
den •traditionellen" Werken der Frömmigkeit (Beten, Fasten, Almosen- 
geben) handelt, immer wieder davor warnt, die guten Werke zur Schau 
zu stellen, und sie sogar der jeweils eigenen selbstbezogenen Reflexion 
des Handelnden nicht überlassen möchte, sagt er: •Dein Vater, der im 
Verborgenen sieht, wird es dir vergelten." (Mt 6,18) Gott sieht aus dem 
Verborgenen seines Wesens ins Verborgene der schlicht getanen Güte. 

Umgekehrt: Wer ohne berechnende Absicht gut ist, wessen Intention 
auf das gute Handeln rein ist, der •schaut" Gott. Freilich ist das ein 
•Schauen" besonderer Art. Für gewöhnlich heißt schauen: etwas, das 
sich meinen Augen präsentiert, wahrnehmen - und das gilt gleicherma- 
ßen für das Schauen mit dem Auge des Leibes wie mit dem des Geistes. 
Angeschaut kann nur werden, was aus der Verborgenheit herausgenom- 
men und ins Licht gestellt ist. Das Verlangen aber, Gott so schauen zu 
wollen, geht ins Leere. Er ist kein sichtbarer Gegenstand, ja überhaupt 
nicht mit den Kräften unserer Sinne erfaßbar. Er ist auch kein Gegen- 
stand geistigen Anschauens in dem Sinne, daß wir seiner durch eine ra- 



Den verborgenen Gott sehen 33 

tionale Durchforschung der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit so ansich- 
tig werden könnten, wie uns das - in gewissem Maße - für die Struktu- 
ren und Verlaufsgesetze der Natur möglich ist. Unter der •Optik" sol- 
chen Schauenwollens suchend, finden wir Gott nicht. Er bleibt verbor- 
gen, und durch nichts gelingt es uns, Ihn aus dieser Verborgenheit her- 
auszulocken und so unserem Wunsch nach sicherer Gotteserkenntnis 
Erfüllung zu verschaffen. Die sogenannten •Gottesbeweise", so wichtig 
sie auch sein mögen, bringen uns ja nur zu einem Wissen, das, wie Tho- 
mas von Aquin sagt, mehr ein Nichtwissen denn ein Wissen ist; sie um- 
schreiben mehr einen Begriff, als daß sie eine Wirklichkeit berühren. 

So besteht der Weg zur •Anschauung" Gottes paradoxerweise darin, 
daß wir Ihm in seine Verborgenheit folgen. Denn diese Verborgenheit, 
die sich für jeden auf Erforschung eingestellten Blick als eine Nacht dar- 
stellt, die alles in sie ausgestrahlte Scheinwerferlicht verschluckt, ist 
nichts nur Negatives. Sie gehört zur Überfülle und Einfachheit des gött- 
lichen Wesens selbst. An solcher Einfachheit hat der ohne Verzweckung 
schlicht getane Dienst Anteil, insofern er aus einem Können hervorgeht, 
dessen der Handelnde nicht so mächtig ist, wie er, kraft seiner Freiheit, 
technischer Handlungsmöglichkeiten mächtig ist. Das von fremder Ab- 
sicht freie Gute ist ja nur, wie man sagt, durch •Gnade" möglich. Die 
Gnade aber hat an der Dunkelheit ihres Ursprungs teil - einer Entzo- 
genheit für den beherrschenden und genießenden Blick, die diesem Ur- 
sprung ebenso wesentlich ist, wie der Grund, aus dem das Wasser her- 
vorquillt, im Dunklen verborgen bleiben muß. 

Kann unter diesen Umständen noch von einem •Schauen" die Rede 
sein? Wie soll man verstehen, daß die Menschen, die reinen Herzens 
sind, Gott •schauen"? Für dieses Leben jedenfalls wird dieses Wort vom 
•Schauen" wohl so zu deuten sein, daß derjenige, der dem Zug in die 
Verborgenheit Gottes folgt, sich im Dunklen erwartet und angeschaut 
und aufgehoben •weiß" (vgl. Kol3,13; 1 Kor 13,12). Dieses Wissen ist 
zunächst sicher nicht von der Art des Satzhaften; es muß auch nicht be- 
wußt vorhanden sein. Es ist seinerseits eher die - intermittierende - 
Quelle von Empfindung und Wissen, als selber schon Wissen; Quelle, 
die •überfließt" in die •geistlichen Sinne", so daß es zu einem Ge- 
schmack für das Göttliche im Erfülltsein, für das Anrühren im Er- 
faßtsein usw. kommt. Quelle, aus der sich aber auch die Fähigkeit zur 
intellektuellen Einsicht im Nachdenken über das Geheimnis Gottes 
speist. Beide jedoch, Gefühl und Einsicht im göttlichen Bereich, müs- 
sen, solange dieses Leben dauert, immer wieder zurückgelassen, •verges- 
sen" werden, damit die Reinheit des Herzens nicht, auf subtile Weise 
nun, Schaden leidet. 




