Den verborgenen Gott sehen
Gerd Haeffner, Miinchen

~Man sieht nur mit dem Herzen gut.“ Dieses schéne Wort aus dem
,Kleinen Prinzen* von A. de Saint-Exupéry findet man heute oft zitiert,
gerade im Zusammenhang mit den Dingen des Glaubens. Nach man-
cherlei vergeblichen oder noch im Gelingen enttduschenden Versuchen,
sich mit den Kriften des kiihl objektivierenden und scharf analysieren-
den Verstandes im Dickicht des Lebenstumults zurechtzufinden, spricht
einen damit eine vergessene Einsicht an, die neu zu entdecken wohltut.

Doch leicht mischt sich in die freudige Zustimmung auch ein falscher
Ton. Im Gegenwartsdeutsch meint das ,,Herz* in erster Linie den Sitz
des Gemiits, der Gefiihle und der vitalen Bindungen. Héufig ist ein Bei-
klang von Gefiihlsseligkeit (Sentimentalitiat). Wird auf das Recht des
Herzens gegeniiber den Anspriichen der Vernunft gepocht, so verbindet
sich mit dieser an sich legitimen Grenzziehung heute nicht selten eine
Uberschiitzung des Irrationalen, die gefihrlich ist, nicht zuletzt fiir das
religiose Leben. Wie aber kann man dem beirrenden und ermiidenden
Hin und Her zwischen Rationalismus und Irrationalismus entgehen?
Doch nur, wenn die verborgene Mitte gefunden wird, in der sowohl die
Vernunft wie das Gemiit zu Hause sind.

Einen Weg zu jener Mitte suchend, gehen wir zuriick auf eine éltere
Tradition, die auch noch ilter ist als B. Pascals bekanntes Wort von den
Griinden, ,,raisons*, des Herzens, zu denen der Verstand (raison) keinen
Zugang hat (Pensées 277, nach der Zdhlung von Brunschvicg). Es ist das
Evangelium. In der Bergpredigt findet sich der Satz: ,,Selig, die reinen
Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.” (Mt 5,8; zum Motiv vgl.
auch Eph I, 18) Dieser Satz sollte im Zentrum der theologischen Er-
kenntnislehre stehen. Er macht keinen Unterschied zwischen dem Ge-
miit und dem Verstand, sondern hebt das reine vom unreinen Herzen
ab. Darin liegt sein unvergleichlicher Realismus und seine unmittelbare
Verwurzelung in der Praxis, weit diesseits des ideologischen Streits tiber
die 6ffentliche Uber- und Unterschitzung des Verstandes oder des Ge-
miits. Denn das ,,Herz* in der biblischen Sprechweise meint einfach die
Mitte eines Menschen, in der sowohl sein Denken wie auch sein Fiihlen
und Wollen verwurzelt sind.

Das reine Herz hat die Fihigkeit, Gott zu ,schauen®. Mit diesem
»Schauen“ ist gewill nicht nur die jenseits der Todesgrenze erhoffte, al-
les Verlangen stillende ,,Schau von Angesicht zu Angesicht® gemeint.



Gerd Haeffner 32

Denn auf der einen Seite suchen wir ja nach einer Erkenntnis Gottes,
die uns fiir dieses Leben Licht und Stirkung sein soll. Und auf der ande-
ren Seite wire die Ewigkeit des geschenkten gottlichen Lebens zu gering
geachtet, wenn wir sie schlechthin an die Beendigung des irdischen Le-
bens binden wiirden. Die VerheiBung Jesu bezieht sich also auf ein
»Schauen®, das anfianglich schon jetzt moglich ist.

Was aber ist ein reines Herz? Man wird zunéichst, dem Bild folgend,
an ein Herz denken, das sich ,,sauber hilt“ vom Morast der Laster. Und
gewiB kann ein Mensch weder das Wahre noch das Gute treffen, wenn
ihm seine Leidenschaften iiber den Kopf wachsen oder, was hiufiger ist,
diesen in ihren Dienst nehmen. Aber ebenso wichtig ist etwas anderes:
Die Geradheit der Absicht im Tun des Guten. Allzuoft schielen wir ja
nach Anerkennung, wenn wir das tun, was als gut gilt, besonders dann,
wenn es liber den Umkreis unserer Pflichten hinaus geht. So ist dann
das eigentliche Motiv einer Hilfeleistung, eines Verzichts auf Rache
oder billige Befriedigung nichts anderes als der Wunsch, gelobt zu wer-
den. Fast jeder, der sich ,,aufgeopfert” hat, wei3, wie weh es tut, wenn
das von niemandem bemerkt oder wie eine Selbstverstindlichkeit ein-
fach hingenommen wird. Und wohl jeder hat den Drang gespiirt, selber
iiber seine guten Taten zu reden oder in irgendeiner indirekten Methode
darauf aufmerksam zu machen. Mindestens aber hatte er das Bediirfnis,
sich selbst, dem von der Mitwelt wenig Gewiirdigten, geistig auf die
Schultern zu klopfen. Dabei war ihm aber doch bewuf3t, daB es am edel-
sten wire, ohne jede Erwartung des Lobes, das Gute einfach deswegen
zu tun, weil es gut ist. Wenn Jesus in dem Teil der Bergpredigt, der von
den ,traditionellen Werken der Frommigkeit (Beten, Fasten, Almosen-
geben) handelt, immer wieder davor warnt, die guten Werke zur Schau
zu stellen, und sie sogar der jeweils eigenen selbstbezogenen Reflexion
des Handelnden nicht iiberlassen méchte, sagt er: ,,Dein Vater, der im
Verborgenen sieht, wird es dir vergelten. (Mt 6, 18) Gott siecht aus dem
Verborgenen seines Wesens ins Verborgene der schlicht getanen Giite.

Umgekehrt: Wer ohne berechnende Absicht gut ist, wessen Intention
auf das gute Handeln rein ist, der ,,schaut* Gott. Freilich ist das ein
»Schauen® besonderer Art. Fiir gewohnlich heilt schauen: etwas, das
sich meinen Augen prisentiert, wahrnehmen - und das gilt gleicherma-
Ben fiir das Schauen mit dem Auge des Leibes wie mit dem des Geistes.
Angeschaut kann nur werden, was aus der Verborgenheit herausgenom-
men und ins Licht gestellt ist. Das Verlangen aber, Gott so schauen zu
wollen, geht ins Leere. Er ist kein sichtbarer Gegenstand, ja iiberhaupt
nicht mit den Kriften unserer Sinne erfaBbar. Er ist auch kein Gegen-
stand geistigen Anschauens in dem Sinne, daB wir seiner durch eine ra-



Den verborgenen Gott sehen 33

tionale Durchforschung der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit so ansich-
tig werden konnten, wie uns das - in gewissem Male - fiir die Struktu-
ren und Verlaufsgesetze der Natur moglich ist. Unter der ,,Optik® sol-
chen Schauenwollens suchend, finden wir Gott nicht. Er bleibt verbor-
gen, und durch nichts gelingt es uns, Ihn aus dieser Verborgenheit her-
auszulocken und so unserem Wunsch nach sicherer Gotteserkenntnis
Erfiillung zu verschaffen. Die sogenannten ,,Gottesbeweise®, so wichtig
sie auch sein mbgen, bringen uns ja nur zu einem Wissen, das, wie Tho-
mas von Aquin sagt, mehr ein Nichtwissen denn ein Wissen ist; sie um-
schreiben mehr einen Begriff, als daB sie eine Wirklichkeit beriihren.

So besteht der Weg zur ,,Anschauung“ Gottes paradoxerweise darin,
daB wir Ihm in seine Verborgenheit folgen. Denn diese Verborgenheit,
die sich fiir jeden auf Erforschung eingestellten Blick als eine Nacht dar-
stellt, die alles in sie ausgestrahlte Scheinwerferlicht verschluckt, ist
nichts nur Negatives. Sie gehort zur Uberfiille und Einfachheit des gétt-
lichen Wesens selbst. An solcher Einfachheit hat der ohne Verzweckung
schlicht getane Dienst Anteil, insofern er aus einem Kénnen hervorgeht,
dessen der Handelnde nicht so michtig ist, wie er, kraft seiner Freiheit,
technischer Handlungsmoglichkeiten michtig ist. Das von fremder Ab-
sicht freie Gute ist ja nur, wie man sagt, durch ,,Gnade” moglich. Die
Gnade aber hat an der Dunkelheit ihres Ursprungs teil — einer Entzo-
genheit fiir den beherrschenden und genieBenden Blick, die diesem Ur-
sprung ebenso wesentlich ist, wie der Grund, aus dem das Wasser her-
vorquillt, im Dunklen verborgen bleiben muf.

Kann unter diesen Umstinden noch von einem ,,Schauen* die Rede
sein? Wie soll man verstehen, dal3 die Menschen, die reinen Herzens
sind, Gott ,,schauen“? Fiir dieses Leben jedenfalls wird dieses Wort vom
..Schauen“ wohl so zu deuten sein, daf3 derjenige, der dem Zug in die
Verborgenheit Gottes folgt, sich im Dunklen erwartet und angeschaut
und aufgehoben ,,weiB3“ (vgl. Kol 3,13; 1 Kor 13,12). Dieses Wissen ist
zunichst sicher nicht von der Art des Satzhaften; es muf3 auch nicht be-
wuBt vorhanden sein. Es ist seinerseits eher die - intermittierende -
Quelle von Empfindung und Wissen, als selber schon Wissen; Quelle,
die ,iiberflieBt in die ,geistlichen Sinne“, so daB es zu einem Ge-
schmack fiir das Géottliche im Erfiilltsein, fiir das Anrithren im Er-
faBtsein usw. kommt. Quelle, aus der sich aber auch die Fihigkeit zur
intellektuellen Einsicht im Nachdenken iiber das Geheimnis Gottes
speist. Beide jedoch, Gefiihl und Einsicht im géttlichen Bereich, miis-
sen, solange dieses Leben dauert, immer wieder zuriickgelassen, ,,verges-
sen“ werden, damit die Reinheit des Herzens nicht, auf subtile Weise
nun, Schaden leidet. '





