
Der Weg des Glaubens 
nach Johannes vom Kreuz 
Walter Repges, Brüssel 

In seinem Gedicht, das überschrieben ist mit •Strophen zu einer Entrük- 
kung hoher Beschauung", verweist Johannes vom Kreuz auf den Weg 
des Glaubens. Die nachfolgenden Überlegungen greifen wiederholt auf 
dieses Gedicht zurück. Es sei darum hier in seinem vollen Wortlaut wie- 
dergegeben1 : 

Ich trat ein und wüßt' nicht wo, 
und ich blieb auch ohne Wissen, 
alles Wissen übersteigend. 

1. Wo ich eintrat, wüßt'ich nicht. 
Doch als ich mich dort gewahrte, 
ohne Kenntnis meiner Bleibe, 
hörte ich von großen Dingen. 
Was ich hörte, sag' ich nicht. 
Blieb ich doch ganz ohne Wissen, 
alles Wissen übersteigend. 

2. Frieden war's mit Gott und mir, 
wovon ich zutiefst erfuhr 
ganz allein in meinem Herzen. 
Klar ward mir der rechte Weg. 
Alles war so voll Geheimnis, 
daß ich nur noch stammeln konnte, 
alles Wissen übersteigend. 

1 Für diesen Aufsatz habe ich die von Crisogono de Jesus besorgte, unter dem Titel Vida y 
Obras de San Juan de la Cruz erschienene Gesamtausgabe (Madrid 1978) benutzt sowie 
die im Johannes-Verlag Einsiedeln erschienene deutsche Gesamtausgabe. Bei der Übertra- 
gung der Strophen zu einer Entrückung hoher Beschauung ins Deutsche war mir die in die- 
ser Ausgabe enthaltene Übersetzung von Cornelia Capol (Einsiedeln 1978) eine dankbar 
begrüßte Hilfe, auch wenn ich ihr nicht in allen Punkten zu folgen vermochte. Im Text 
habe ich bei wörtlichen Zitaten in Klammern auf die Fundstellen in den Werken von Jo- 
hannes vom Kreuz verwiesen. Dabei bedeuten P: Poesias (Gedichte), S: Subida del Monte 
Carmelo (Empor den Karmelberg), N: Noche oscura (Die dunkle Nacht), C: Cäntico (Das 
Lied der Liebe) und L: Llama de amor viva (Die lebendige Flamme). 



Johannes vom Kreuz 35 

3. Trunken war ich, wie von Sinnen, 
hingerissen, außer mir. 
Blieb doch dabei mein Empfinden 
jeglicher Empfindung bar. 
Und der Geist sah sich beschenket 
mit Verstehn, das nicht verstand, 
alles Wissen übersteigend. 

4. Jeder, der dorthin gelangt, 
wird ganz irre an sich selbst. 
Alles, was er vorher wußte, 
scheint ihm jetzt verschwindend klein. 
Und sein Wissen wächst so sehr, 
daß er ohne Wissen bleibt, 
alles Wissen übersteigend. 

5. Doch je höher man dort steigt, 
desto weniger versteht man, 
daß die dunkle Wolke kommt, 
um die Nacht uns zu erhellen. 
Wer sie kennt, die dunkle Wolke, 
der bleibt immer ohne Wissen, 
alles Wissen übersteigend. 

6. Dieses Wissen, das nicht weiß, 
ist von großer Mächtigkeit, 
und die Weisen können nie, 
denkend sich's zu eigen machen. 
All ihr Wissen reicht nicht hin, 
nicht verstehend zu verstehen, 
alles Wissen übersteigend. 

7. Dieses allerhöchste Wissen 
ist so überhoch erhaben, 
daß kein Können und kein Wissen 
jemals es begreifen kann; 
nur wer selber sich besiegte 
durch ein Wissen, das nicht weiß, 
wird's für immer übersteigen. 

8. Doch wer hören will, der höre: 
Dieses allerhöchste Wissen 
ist Empfinden hoch erhaben 



Walter Repges 36 

Gottes eig'ner Wesenheit; 
diese wirkt in ihrer Güte 
und läßt nicht verstehend bleiben, 
alles Wissen übersteigend. 

Die Überschrift zu diesem Gedicht deutet an, worum es Johannes geht: 
um seine eigene Erfahrung. Johannes stellt seinem Gedicht aber außer- 
dem noch eine dreizeilige Zusammenfassung voran. Sie läßt erkennen, 
daß es ihm zugleich um mehr geht: um den Weg dorthin, der der Weg 
für alle ist. 

Mystik ist ja nicht esoterische Geheimwissenschaft für einige Auser- 
wählte. Sie ist vielmehr Wegweisung. Die Mystiker sind - wie alle Got- 
tesmänner des Alten und des Neuen Bundes - Zeugen Gottes. Von ih- 
rem Zeugnis lebt unser Glaube. Sie sind Lehrer der Kirche. 1926 wurde 
Johannes vom Kreuz als solcher ausdrücklich bestätigt. 

Der den Inhalt des Gedichtes zusammenfassende Vorspruch lautet in 
etwas freierer Wiedergabe: 

Ich fand mein Ziel, auch wenn ich seinen Ort nicht wußte. 
Der Weg dahin war der des Nein: nichts zu wissen. 
Und er war der Weg des Ja: alles Wissen zu übersteigen. 

Aufbau und Inhalt dieses Vorspruchs haben auch diesen Aufsatz geglie- 
dert. 

Das Ziel 

Das Ziel, bestimmend für den Weg 

Johannes geht aus vom Ziel. •Ich trat ein." Das ist das erste Wort. Und 
von da aus schaut er zurück auf den Weg, der ihn dorthin gelangen ließ. 

Das •ich blieb", womit Johannes seinen Rückblick auf den Weg ein- 
leitet, läßt an sich offen, ob er meint: •Und von Stund an blieb ich", 
oder: •ich blieb, wie zuvor". Daß Johannes aber das Zweite meinte, 
wird bestätigt durch eine Zeile, die genau in der Mitte der mittleren der 
drei Stophen steht, die die erste Strophengruppe bilden und in denen Jo- 
hannes beschreibt, was ihm selbst widerfuhr. Diese Zeile lautet: •Klar 
ward mir der rechte Weg." Das Erreichen des Zieles hat ihn den rechten 
Weg erkennen lassen. Das ist seine buchstäblich zentrale Aussage. 

Eine weitere Bestätigung enthält die zweite Strophengruppe (4 bis 7). 
Darin verallgemeinert Johannes seine eigenen Erfahrungen und weist 



Johannes vom Kreuz 37 

darauf hin, daß jeder dieses Ziel erreichen kann, der sich auf den von 
ihm als richtig erkannten Weg macht. Sie enthält lauter Verben aus dem 
Wortfeld des Gehens, von •er gelangt" über •er steigt" bis hin zu •er 
wird übersteigen". Das alles kann sinnvollerweise nur von einem Weg, 
den man begehen soll, verstanden werden. 

Wir dürfen also feststellen: Johannes will in diesem Gedicht auf das 
Ziel, das er erreicht hat und das uns allen zu erreichen aufgegeben ist, 
hinweisen und auf den Weg, der zu diesem Ziele führt und der von die- 
sem Ziele aus erkennbar wird. 

Das Ziel für mich 

Das erste Wort des Vorspruchs gehört mit zum Ziel. Es ist ein Verb in 
der ersten Person der Einzahl, in der deutschen Übersetzung das Wört- 
chen •ich" (trat). 

Es geht also bei dem Erreichen dieses Zieles um mich selbst. Weit da- 
von entfernt, mein eigenes Ich ausgelöscht zu sehen, finde ich dort mich 
selbst. •Als ich mich dort gewahrte", heißt es gleich in der ersten Stro- 
phe. Gott begegnen heißt nicht, sich auflösen wie ein Tropfen im Meere 
des Nirwana. Gott begegnen heißt: sich selber finden. 

Und diese Begegnung geht so sehr mich selber an, daß ich im Grunde 
gar nicht in der Lage bin, das Erfahrene weiterzusagen. •Was ich hörte, 
sag' ich nicht", schreibt Johannes deshalb. Nicht weil ich es nicht will, 
sondern weil ich es nicht kann. Denn •alles war so voll Geheimnis", 
•daß ich nur noch stammeln konnte" - stammeln wie ein Kind, das das 
Gemeinte nicht treffend begreiflich machen kann2. 

Was derjenige erfährt, der - vor dem Absoluten stehend - Gott er- 
fährt, ist letztlich nicht mitteilbar. Er bleibt wie Johannes •in tiefer Ein- 
samkeit". 

Trotzdem versucht Johannes zu beschreiben, was ihm widerfuhr - 
wenn auch nur stammelnd und im Bewußtsein seines Unvermögens, es 
zu begreifen. 

Trunken war er, hingerissen, außer sich, so daß ihm die Sinne schwan- 
den, während sein Geist sich jenseits allen Wissens und über alles Ver- 
stehen hinaus beschenkt fand mit etwas unsagbar Großem, das man 
nicht wissen und nicht begreifen, nur empfinden kann, mit Gott selbst 
nämlich und mit jenem Frieden, der von den Propheten ersehnt und ver- 

2 So interpretiert Johannes selbst das •Stammeln" (C 7,10). Vgl. auch C 14,15,18), wo er 
auf Jesaja verweist, der verstummend feststellen mußte: •Secretum meum mini - Mein Ge- 
heimnis für mich [= Ich muß schweigen]." (24,16) Ähnlich Paulus in 2 Kor 12,4. 



Walter Repges 38 

heißen und von Jesus den Seinen zugesprochen wurde: dem Frieden mit 
sich, mit Gott und mit der Welt3. 

Dieser Friede ist Ausdruck der Geborgenheit, die Gott ihn hat finden 
lassen. Diese Geborgenheit ist es, die er stammelnd auszumalen sucht. 
Sie ist das erste auch, was Johannes uns mitteilt: •Ich trat ein." So be- 
ginnt doch sein Lied, also mit der Vorstellung des Eingetreten-Seins, des 
Zu-Hause-Seins, des Die-Heimat-gefunden-Habens. 

Es ist dies die Geborgenheit, die alle suchen, auch wir. Doch um ganz 
sicher zu gehen, suchen wir sie uns nur allzu gern selbst zu verschaffen. 
Wir sind wie Descartes. Er hielt für das Sicherste, was vor dem Forum 
seines eigenen Verstandes bestehen konnte: •Cogito, ergo sum." (•Ich 
denke, darum bin ich.") Das war für ihn der über jeden Zweifel erha- 
bene Endpunkt seines kritischen Fragens und Maßstab für alles weitere 
Überlegen. So glauben auch wir, unsere Ruhe zu haben, unseren Frie- 
den, unsere Sicherheit, nachdem wir alles in Frage gestellt haben, nach- 
dem wir kritische Christen geworden sind statt gläubige und nichts von 
unserer Kritik ausnehmen und schließlich bei uns selbst landen als dem 
vermeintlich Allersichersten und nicht mehr Hinterfragbaren. 

Wir vergessen, daß es noch eine andere Sicherheit gibt, eine Sicher- 
heit, die allein unser Verlangen nach Geborgenheit stillt. Es ist jene Si- 
cherheit, die Johannes vom Kreuz gefunden hat. Er fand sie nicht bei 
sich. Er fand sie im Sich-selbst-Loslassen. Denn besser ist es, sich zu 
bergen beim Herrn, als auf sich selbst zu bauen (vgl. Ps 118,8). Dann 
nämlich, und nur dann, wird die Sicherheit auch zur Geborgenheit. •Es 
muß so sein, daß man sich ohne menschliche Sicherung ganz in Gottes 
Hände legt; um so tiefer und schöner ist dann die Geborgenheit." So 
schrieb Edith Stein, des Johannes große Schülerin und geistliche Toch- 
ter4. 

Das Ziel in sich 

Johannes entwirft das Bild von dem Raum, in den eintretend ich Gebor- 
genheit finde. Doch er sieht sich außerstande, diesen Raum auch zu lo- 
kalisieren. •Unsere Heimat ist im Himmel", liest sich schön (Phil 3,20). 
Doch wo der Himmel ist, das weiß keiner: •Doch wo, das wüßt' ich 
nicht." 

Gott ist nicht einfach, wie Ernst Bloch denen, die an Gott glauben, 
vorwirft, der Superlativ von allem, was ist, das ens perfectissimum, das 
3 Mir scheint es richtig, in •piedad" den Frieden mit Gott und mit der Welt ausgedrückt zu 
sehen; •paz y piedad" ist wohl die literarische Figur eines Hendiadyoin. 
4 Edith Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, Kevelaer 1973, 8. 



Johannes vom Kreuz 39 

wie ein Klotz dräuend-drohend vor uns steht5. Gott bleibt vielmehr im- 
mer •dem einkreisenden Denken in Flucht hindurch-entwischend", um 
Gregor von Nyssa zu zitieren6, allem Ihn-erhaschen-Wollen sich entwin- 
dend, im steten Gegenwärtig-Sein zugleich abwesend. 

Gott ist, wie Johannes es zu wiederholten Malen sagt, •ein Ich-weiß- 
nicht-was" (P 5 u. 11). Gott ist nicht nur unlokalisierbar, er ist auch un- 
objektivierbar. Daß ich nicht weiß, wo er ist, ist ja nur Ausdruck dessen, 
daß ich nicht weiß und nicht wissen kann, wer oder was er ist. 

Wenn ich aber nicht weiß, wo Gott ist, und auch nicht, was er ist, was 
kann ich dann denn überhaupt noch von ihm sagen? 

Ich kann sagen, was Johannes sagt: Gott ist Güte, Erbarmen, Zunei- 
gung, ganz und gar nicht Bei-sich-Bleiben, vielmehr Aus-sich-Herausge- 
hen, Sich-Verströmen, Auf-uns-Zukommen, Dasein-für, Hingabe. Gott 
ist derjenige, der uns beschenkt, ja, der uns mit sich selbst beschenkt. So 
lesen wir es in unserem Gedicht. Gott ist nicht erst da, so daß man ihn 
objektivieren und lokalisieren könnte, und dann verschenkt er sich. Son- 
dern er ist der im Sich-Verschenken Seiende. Er ist •sich selbst verschen- 
kende Güte"7. 

Aber Gott ist noch mehr. Gott will, daß wir den Weg finden zu seiner 
Güte und damit zu dem Ziel, das all unsere Wünsche, Sehnsüchte und 
Hoffnungen erfüllt. Gott ist darum nicht nur Hingabe. Er ist auch An- 
nahme. Er ist derjenige, der Einlaß gewährt, das Zuhause der Welt, die 
Wohnung, die uns von Anfang an bereitet wurde. 

•Ich trat ein" - das heißt doch: Ich, Johannes, habe Gott so erfahren, 
wie die Bibel ihn uns vorstellt: als denjenigen, der auf uns wartet (•Wie 
der Bräutigam sich freut über die Braut, so freut sich über dich dein 
Gott", hatte schon Jes 62,5 verkündet), als denjenigen, der uns zu sich 
ruft mit den Worten: •Kommt alle zu mir, die ihr euch plagt und unter 
Lasten stöhnt" (Mt 11,28), als denjenigen, der selbst mit weit geöffneten 
Armen dem verlorenen Sohn entgegengeht. 

Gott ist Hingabe und Annahme in einem. Das aber heißt: Gott ist 
Liebe. •Die Liebe ist Gottes Sein, Gottes Leben, Gottes Wesen."8 

Und weil Gott die Liebe ist, darum ist er nicht zu fassen. Und darum 
ist die Geborgenheit, die er schenkt, nicht die eines vorweisbaren Rau- 
mes, gebaut aus Steinen oder gesicherten Argumenten von cartesiani- 
scher •clarte". Die Geborgenheit, die er schenkt, ist vielmehr das nicht 

5 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. II, Frankfurt 1979, 1526. 
* Nach Josef Sudbrack, Komm in den Garten meiner Seele. Einführung in die christliche My- 
stik, Gütersloh 1979, 32. 
7 E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aaO. (Anm. 4), 113. 
8 E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aaO. (Anm. 4), 93. 



Walter Repges 40 

wissende - weil alles Wissen übersteigende - Wissen, einen Freund zu 
haben, einen Freund, der da ist für mich, der sich mir schenken will und 
der mich zu sich einlädt, damit ich sein Leben teile. 

Du - nicht etwas, sondern Du! - •Du bist der Raum", betet darum 
Edith Stein9, •der rund mein Sein umschließt und in sich birgt", Dein 
Herz, das für mich schlägt, Deine geöffneten Hände, Deine Liebe. 

Der Weg des Nein 

Wenn Gott sich selbst verschenkende Güte ist, dann ist der Weg, das 
Geschenk seiner Güte zu empfangen, die Bereitschaft, sich beschenken 
zu lassen. Wenn Gott derjenige ist, der uns ruft, damit wir zu ihm kom- 
men, dann ist der Weg, ihn zu vernehmen, das Schweigen. Wenn Gott 
Liebe ist, dann ist der Weg, seine Liebe zu erfahren, das Noch-nicht-ver- 
geben-Sein, das Ungebunden-Sein, das Frei-Sein für ihn. 

So sieht es Johannes. Er verweist als erstes auf den Weg des Nein: 
den Weg der Bereitschaft, des Schweigens, des Ungebunden-Seins. Und 
er erinnert an das Wort des 46. Psalmes: •Vacate et videte quoniam ego 
sum Deus." (•Laßt ab und erkennt, daß ich Gott bin"; Ps 46,11) Dabei 
bezieht er dieses Leer-Sein auf das Leer-Sein •von allen Dingen", wie er 
bei der Übersetzung dieses Psalmverses ausdrücklich hinzufügt: •Lernet 
leer zu sein von allen Dingen - innerlich wie äußerlich -, und ihr werdet 
sehen, daß ich Gott bin." (S II 15,5) 

Johannes meint mit dem Nein zum Wissen, das der Vorspruch als er- 
sten Schritt auf dem Wege zu Gott fordert - •und ich blieb auch ohne 
Wissen" - das Leer-Sein nicht nur vom Wissen, sondern von allem Ha- 
ben. Denn •wer mit beladenen Händen vor Gott hintritt, der kann seine 
Gaben nicht mehr ergreifen", schreibt er einmal an die Karmelitinnen 
von Beas (18. Nov. 1586). 

Leer sein von allem, was die Sinne bieten 

Als erstes fordert Johannes das Leer-sein von allem, was die Sinne bie- 
ten. •Wie von Sinnen war ich; blieb doch dabei mein Empfinden jegli- 
cher Empfindung bar." So heißt es in der dritten Strophe. Die Erfah- 
rung der Sinne führt ihn, so erkennt Johannes, nicht zum Ziel. 

Aber soll man denn nicht den Spuren des Schöpfers in den Geschöp- 
fen nachgehen und so aufsteigen vom Sichtbaren zum Unsichtbaren? 

9 Hier zitiert nach Waltraud Herbstrith, Das wahre Gesicht Edith Steins, München 1980, 
132. 



Johannes vom Kreuz 41 

Sagt der Römerbrief nicht ausdrücklich (Rom 1,20), daß Gottes unsicht- 
bare Wirklichkeit, seine ewige Macht und Gottheit aus den Werken der 
Schöpfung wahrgenommen werden können? 

Johannes kennt und zitiert dieses Wort. Allein: die Blumen, die die 
Erde bietet, sind nicht die, die zu pflücken er ausgezogen ist. Sie ver- 
wunden mehr, als sie heilen. Keine von ihnen •kann Gott so zu erken- 
nen geben, wie er ist"10. 

Gewiß ist es wahr, daß die Geschöpfe eine Spur Gottes an sich tragen. 
Aber jenseits von dem, was sie begreifen lassen, ist ein Unsägliches, vor 
dessen Glanz alles andere verblaßt, so wie das Leuchten der Sterne da- 
hinschwindet, wenn die Sonne aufgeht. •Die Entfernung zwischen sei- 
nem göttlichen Sein und dem ihren ist unendlich. Deshalb ist es ... un- 
möglich, durch Vermittlung eines Geschöpfes in Gott einzudringen". 
(S II 8,3) •Alle Dinge der Erde und des Himmels sind ja, mit Gott ver- 
glichen, nichts." (S I 4,3) 

Und weil es unsere Bestimmung und Ziel unserer Sehnsucht ist, •in 
Gott einzudringen" und in ihm unseren Frieden, unser Zuhause, unsere 
Geborgenheit zu finden, darum ist es besser, daß man •schweigend im 
Glauben verharrt" (S II 9,1) und vor •allen Dingen die Augen ver- 
schließt" (C 10,9), die ja, verglichen mit Gott, nichts sind. 

Leer sein von allem, was der Geist bietet 

Das, was uns unsere Sinne von der Schöpfung zugänglich machen, alles 
das, was wir sehen, hören, riechen, schmecken, betasten können, ist 
nicht Gott selbst. Aber dürfen wir uns nicht schmeicheln, Gott mit unse- 
rem schlußfolgernden Denken erreichen und so zu ihm gelangen zu kön- 
nen? 

Auch da sagt Johannes nein. 
•Und die Weisen können nie denkend sich's zu eigen machen", heißt 

es in der sechsten Strophe unseres Liedes. •Denn" - so heißt es in der 
siebten Strophe - •es gibt kein Können und kein Wissen, das es je be- 
greifen kann." 

Aber gibt es denn nicht eine natürliche Theologie, ein Hinführen zu 
Gott im Lichte der Vernunft, ja sogar Gottesbeweise? 

Johannes weiß das alles, aber so, wie Pascal um den Gott der Philoso- 
phen weiß: Es interessiert ihn nicht11. •Alles, was sich von Gott in die- 

10 Rudolf Mosis, Der Mensch und die Dinge nach Johannes vom Kreuz, Würzburg 1964, 38. 
11 Vgl. dazu Hans Urs von Balthasar, Juan de la Cruz, in: Herrlichkeit. Eine theologische 
Ästhetik, Bd. II, Teil 2, Einsiedeln 1969, 463 ff, hier 467 f. 



Walter Repges 42 

sem Leben erkennen läßt, mag es noch so viel sein, ist kein eigentliches 
Erkennen" (C6,4), •alles natürliche und alles menschliche Wissen ist 
eher ein Nichtwissen,... Nichtwissen und nicht wissenswert" (C 26,13), 
Torheit, wie der Apostel sagt (1 Kor 3,19), selbst wenn es den Menschen 
als höchste Weisheit erscheint. 

Denn Gott ist unbegreiflich, unausdenkbar, unfaßbar dem Verstand. 
Es ist unmöglich, •durch diskursives Denken sich einen Begriff von 
Gott zu machen"12. Und weil sich von Gott selber nichts aussagen läßt, 
das ihm entspräche, und •alle natürliche, von den Geschöpfen aufstei- 
gende Gotteserkenntnis Gottes verborgenes Wesen nicht aufschließt"13, 
darum dürfen wir uns auch •keinen Gott durch Nachdenken oder Über- 
legen machen"14. Ja, wir müssen •das Licht der natürlichen Erkenntnis 
völlig preisgeben"15. •Um zu erlangen, alles zu wissen", so rät Johannes 
uns (S I 13,11), •suche in nichts etwas zu wissen." 

Es ist eben so, wie wir es alle empfinden: Gelehrsamkeit ist kein Maß- 
stab für die Nähe zu Gott. Im Gegenteil. Je weniger man versteht, um so 
besser. Und je mehr man eigenen Vorstellungen von Gott nachgeht, um 
so schlimmer. •Alles, was dem Verstände erreichbar ist, dient eher als 
Hindernis denn als Mittel." (S II 8,1) Darum soll man nicht möglichst 
viele Bastionen der Vernunft aufbauen, um nur ja sicherzugehen; son- 
dern man soll, um ganz sicherzugehen, möglichst viele, nein, alle Ba- 
stionen der Vernunft einreißen. 

Johannes ist da eisern. •Beschäftigt sich die Seele mit faßbaren 
Kenntnissen, so kann sie unmöglich frei sein für das Unfaßbare, näm- 
lich für Gott. Um zu Gott zu gelangen, wir sagen es immer wieder, muß 
die Seele mehr im Nichtverstehen als im Verstehen wandeln. Sie muß 
das Wandelbare und Faßbare hingeben für das Unwandelbare und Un- 
faßbare." (S III 5,3) 

Es ist wie mit dem Blinden. •Ein Blinder, der nicht ganz blind ist, läßt 
sich vom Blindenführer nicht gern leiten, vielmehr meint er,... der Pfad, 
den er eben sieht, sei der beste; er sieht ja die anderen, besseren nicht... 
Stützt sich daher die Seele ... auf irgendein eigenes Erkennen ..., so ver- 
irrt sie sich leicht oder hält sich auf, weil sie sich nicht ganz blind dem 
Glauben überläßt, der ihr wahrer Führer ist." (S II 4,3) 

Für alle Gottesbeweise, alle philosophischen Systeme - und mögen 

12 Edith Stein, Kreuzeswissenschaft, Studie über Joannes a Cruce, Louvain/Freiburg 1950, 
47. 
13 E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aaO. (Anm. 4), 73. 
14 Waltraud Herbstrith, Verweilen vor Gott, Freiburg 1979, 67. Sie bezieht sich dabei aus- 
drücklich auf Johannes vom Kreuz. 
15 E. Stein, Kreuzeswissenschaft, aaO. (Anm. 12), 162. 



Johannes vom Kreuz 43 

sie noch so grandios sein - gilt: Verglichen mit Gott sind sie nichts. Wor- 
auf es ankommt, ist: ganz blind sein, ganz leer, •nichtverstehend blei- 
ben", wie es in unserem Liede heißt (Str. 8) - von sich nichts erwartend, 
von Gott aber alles. 

Der Weg des Ja 

Das Nein zu allem, was nicht Gott ist - das, was Johannes sonst die 
Nacht der Sinne und des Geistes nennt -, dieses Nein ist nur dann sinn- 
voll, wenn es Ausdruck, ja im Grunde Folge des Ja zu Gott ist. Darum 
ergänzt Johannes dieses gewiß notwendige Nein durch das noch viel 
notwendigere Ja: alles Wissen übersteigend. 

Wie aber sage ich ja zu Gott? Wie transzendiere ich alles Wissen? Wie 
finde ich den, der jenseits allen Wissens ist? 

Gott ist, so hatte Johannes erfahren, die Liebe. Die Liebe aber finde 
ich, indem ich an sie glaube. Und an die Liebe glaube ich, indem ich die 
Liebe annehme, indem ich mich der Liebe hingebe, indem ich wiederliebe. 

Annahme 

Wie aber kann man Gott annehmen, wenn die Sinne ihn nicht zu erspä- 
hen vermögen und der Geist ihn nicht erdenken kann? 

Die Antwort des Johannes lautet: Es ist die Nacht, die unsere Nacht 
erhellt. •Nox nocti indicat scientiam", so hat es ihn das Buch der Psal- 
men gelehrt (Ps 19,3: •Die Nacht kündet der Nacht das Wissen"). Und 
so will er, gestützt auf seine eigenen Erfahrungen, auch uns lehren. Ja, 
eben darin kulminiert der zweite Teil seines Liedes von der seligen Ent- 
rückung, worin er sagt, daß sein Weg für immer und für alle gilt. Wort- 
wahl und Komposition dieser zweiten Strophengruppe lassen es erken- 
nen. Vom Hingelangen ist da die Rede und vom Höhersteigen, bis der 
Gipfel erreicht ist, der durch Epitheta wie •hoch", •höchster" und noch 
einmal •höchster" als solcher qualifiziert und auf den in jeder der nach- 
folgenden Strophen zurückverwiesen wird. Denn von ihm und nur von 
ihm aus ist überschaubar, was die Wissenden und die Wissenschaft die- 
ser Erde nicht fassen können. 

Dieser Höhepunkt seiner Botschaft, dieses eigentliche Evangelium 
des Johannes lautet: 

Es ist die dunkle Wolke, 
die die Nacht erhellt. (Str. 5) 



Walter Repges 44 

So teilt Johannes uns mit Worten, die er dem Buch Exodus entlehnt 
(Ex 14,20), seine Entdeckung mit, wie man alles Wissen übersteigend 
Gott finden kann, eine Entdeckung, von der Walter Nigg schreibt, daß 
sie •so gewaltig" sei, •daß sie nur erlebt und niemals bloß ausgedacht 
werden kann"16. 

Johannes sagt damit: Die Dunkelheiten unseres Lebens sind sein 
Licht, oder, wie Walter Nigg es formuliert: Die dunkle Nacht ist zu- 
gleich das größte Licht. Wenn es uns schlecht geht, dann ist Gott uns 
nahe. Wenn wir nicht mehr weiter wissen, dann sind wir am Ziel. Wenn 
wir schwach sind, dann sind wir stark (vgl. 2 Kor 12,10). Gottes Licht 
ist, wie Johannes unter Berufung auf Dionysius den Areopagiten sagt 
(S II 8,6), ein •Strahl der Finsternis". Je verborgener darum der Sinn un- 
seres Lebens und je undurchdringlicher die Nacht ist, die uns umhüllt, 
um so näher ist uns Gott. 

Das Mittel aber, die Ausweglosigkeiten dieses Lebens zu transzendie- 
ren und durch sie hindurch Gott zu finden, ist die Annahme eben dieser 
Ausweglosigkeiten - der •dunklen Wolke", in der Gott verborgen ist, die 
darum die Wolke ist, •die die Nacht" unseres Lebens •erhellt". Es ist so, 
wie Karl Rahner es sagt: •Der einsame Christ... in der radikalen Enttäu- 
schung des Lebens und in der Ohnmacht des Todes, so diese nur willig 
vorgelassen und hoffend angenommen wird, in der Nacht der Sinne und 
des Geistes (wie die Mystiker sagen ...) macht die Erfahrung Gottes und 
seiner befreienden Gnade, vorausgesetzt nur, daß er diese ... Erfahrun- 
gen annimmt und ihnen nicht in einer letztlich schuldhaften Angst da- 
vonläuft."17 

Hingabe 

Das Ja des Glaubens an die Liebe ist auch Hingabe. Denn zu dem An- 
nehmen der Liebe gehört das Sich-Hineinbegeben in das Meer der 
Liebe, um sich von ihm tragen zu lassen. Zu dem Annehmen der Dun- 
kelheit, hinter der sich Gott verbirgt und aus der Gott zu uns spricht, ge- 
hört es, sich ihr zu überlassen. Zu dem Annehmen Gottes gehört es, sich 
ihm anzuvertrauen. 

Die Theologen sagen: Das •credere Deum" - das Ja dazu, daß Gott 
ist und daß er so ist, wie er ist: unfaßbar und in seinen Ratschlüssen un- 
erforschlich - kann nur der Anfang sein. Ihm muß folgen das •credere 
in Deum": das gläubige Sich-in-Gott-Hineinbegeben. 

16 Walter Nigg, Große Heilige, Zürich 1962, 300. 
17 Karl Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XIV: In Sorge um die Kirche, Zürich 1980, 376. 



Johannes vom Kreuz 45 

Johannes gebraucht außer diesem auch noch andere Bilder: das des 
Transzendierens, das des Springern und das des Eroberns. •Alles Wis- 
sen übersteigend" heißt es am Ende jeder der acht Strophen und darum 
mit kaum zu überbietender Eindringlichkeit in unserem Gedicht. Also 
nicht weitergehen auf dem Weg, den man bisher gegangen ist - dem 
Weg der vernünftigen Deutungen des Daseins, der irdischen Sicherun- 
gen, der krampfhaften Bemühungen, die Fäden seines Schicksals in der 
Hand zu behalten -, sondern •alles, was der Natur eignet... überstei- 
gen" (S II 4,2). 

Gerade, wenn man nicht mehr weiter weiß, gerade, wenn guter Rat 
nicht nur teuer, sondern überhaupt nicht zu haben ist, gerade wenn die 
Situation verzweifelt und nach menschlichem Ermessen völlig ausweg- 
los ist, gerade dann nicht Schluß machen! 

Dem hochgemuten Herzen 
kommt es nie in den Sinn stillzustehen, 

schreibt Johannes in einem anderen seiner Gedichte (P 11,13-14). 
Nicht Schluß machen, obwohl der Weg zu Ende ist, heißt: sich fallen 

lassen ins Unbekannte und Ungewisse, eben den •blinden, dunklen 
Sprung" (P 7,18) wagen, den Johannes wagte, und bekennen: Nicht mehr 
ich bestimme, was wahr ist, sondern Du. Nicht mehr ich garantiere meine 
Sicherheit, sondern Du. Nicht mehr mein Wille geschehe, sondern der 
Deine. 

Das erfordert Kühnheit und Wagemut - und nicht vorherige Berech- 
nungen, die sich ja längst alle als unstimmig erwiesen haben. Wer aber 
diesen Sprung wagt - und ein jeder muß ihn wagen, der angesichts des 
Attentats auf den Papst fassungslos den Rosenkranz betende Rompilger 
ebenso wie der Theologie dozierende Universitätsprofessor oder ein ma- 
thematisches Genie wie Pascal -, •der tritt die größte Entdeckungsfahrt 
an, die es im menschlichen Dasein gibt", eine Reise voller Abenteuer - 
wie jede Reise der Liebe -, durch unbekannte, noch unerforschte Ge- 
genden, •auf deren Überraschungen man in keiner Weise gefaßt ist", 
hin zu •Dingen, die wir niemals sahen, noch hörten, auch nicht ver- 
gleichsweise, da ihnen nichts vergleichbar ist" (S II 3,3). 

Und er wird belohnt durch •die gewaltigste Eroberung" (P7,15), die 
es gibt. Das schreibt Johannes im Zeitalter der Konquistadoren, die 
Haus und Hof und alles, was ihnen lieb und teuer war, verlassen hatten, 
um Meere und Länder, ja ganze Kontinente zu erobern und Schätze nie 
geahnten Ausmaßes mit nach Hause zu bringen. Nein, sagt Johannes, 

18 W. Nigg, aaO. (Anrn. 16), 273. 



Walter Repges 46 

hier ist mehr als Kolumbus, Cortes oder Pizarro. Die gewaltigste Erobe- 
rung des an Eroberungen überreichen spanischen Goldenen Zeitalters 
spielt sich nicht vor den Augen der Öffentlichkeit, sondern im Dunkel 
des eigenen Herzens ab. Und diese Eroberung machte er, Johannes. Er 
entdeckte, er gewann, er eroberte ein Herz, das ihn liebte, ja, er eroberte 
die beseligende Liebe dessen, der die Welt erschuf. 

Liebe 

Das Ja, das Johannes alles Wissen übersteigen ließ, war das Ja der An- 
nahme im Glauben und das Ja der Hingabe im Glauben. Es war damit 
das Ja der Liebe. 

Johannes identifiziert nicht ohne weiteres und von vornherein Glau- 
ben und Liebe. Er bemüht sich vielmehr, die drei theologischen Tugen- 
den des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe sorgfältig voneinander 
zu unterscheiden und sie den einzelnen geistigen Vermögen des Men- 
schen zuzuordnen. Dabei teilt er diese - gerade um der Möglichkeit 
einer solchen Zuordnung willen - im Anschluß an Augustinus ein in Er- 
kenntniskraft, Gedächtniskraft und Willenskraft. Der Erkenntniskraft 
ordnet er den Glauben zu, der Gedächtniskraft die Hoffnung und der 
Willenskraft die Liebe. 

Aber so sehr sich Johannes bemüht, den einen Weg zu Gott zu diffe- 
renzieren, so sehr muß gerade er erfahren, daß für den, der diesen Weg 
auch tatsächlich beschreitet, die Wirklichkeit des geistlichen Lebens die 
Unterscheidungen der theologischen Lehrbücher überbordet. Und er be- 
stätigt ausdrücklich, daß es richtig ist zu sagen, der Glaube, der die 
Struktur der Liebe hat, sei auch Liebe, indem er die geheime Leiter, die 
den Menschen zu Gott hinübersteigen läßt - Johannes besingt sie in 
dem Lied von der Dunklen Nacht -, einmal •die göttliche Treppe des 
Glaubens" nennt und ein anderes Mal die •Leiter der Liebe". 

Für ihn gehören die drei theologischen Tugenden zusammen. Der 
ganze Mensch soll ja sagen zu Gott, und er soll es tun von Grund auf, 
mit allen seinen Vermögen - und darum glaubend, hoffend und liebend 
zugleich. Und er soll es ganz tun und von Grund auf, weil auch Gott 
sich ihm ganz hingibt aus dem Grunde seines Wesens. Gott ist ja im 
Kern seines Wesens Hingabe und Annahme und darin Liebe, und er 
wartet dementsprechend auf nichts anderes als auf Annahme (seiner 
Hingabe), auf Hingabe (an seine Annahme), auf Liebe, die, wie Augusti- 
nus sagt19, allein seine Liebe erfahren kann. 

Conf, VII, 10. 



Johannes vom Kreuz 47 

Das alles, was Johannes uns so begeistert erzählt von dem Ziel, das er 
erreicht hat, und von dem Weg zu diesem Ziel, ist leichter gesagt als ge- 
tan. Das Ende seines Gedichtes macht es deutlich. Es schließt mit dem 
Wort •übersteigend". Doch das Wohin des Übersteigens wird nicht ge- 
nannt. 

Alle Strophen enden mit diesem Wort. Aber allen anderen folgt eine 
nächste Strophe, in die dieses •übersteigend" einmündet und seine Ziel- 
angabe findet. Am Schluß des Gedichtes aber folgt nichts. Das Überstei- 
gen geht ins Leere. Das Ziel ist nicht da. Das Nein zu allem, was nicht 
Gott ist, scheint schal nach Umsonst zu schmecken und das Ja zu Gott 
ohne Antwort zu verhallen. 

Das ist aber nicht das Eigentliche, das Johannes uns in dieser letzten 
Strophe sagt, die er einleitet mit dem Jesus-Wort, das er für seine Bot- 
schaft in Anspruch zu nehmen sich nicht scheut: •Wer Ohren hat zu hö- 
ren, der höre." (Mt 11,15) 

Was aber sollen wir noch hören, nachdem uns Johannes das Ziel und 
den Weg zu diesem Ziel gezeigt hat? Wir sollen noch hören, daß alles 
Gnade ist. Das Ziel des Transzendierens tut sich deshalb durch seine 
Abwesenheit kund, weil es derjenige ist, den zu finden reines Glück ist, 
reine Gnade, Werk von Gottes Huld und Güte. 

So sagt es Johannes. Aber er sagt noch mehr - und setzt, um das Apo- 
diktische seiner Aussage zu unterstreichen, die Worte für menschliche 
Äußerungen, die in der ersten Strophengruppe in der ersten Person (ich 
trat ein, ich war trunken usw.) und in der zweiten Strophengruppe in der 
dritten Person (gelangt, steigt, versteht usw.) standen, nun in den Infini- 
tiv (bleiben). Nicht nur das Finden des Zieles ist Werk seiner Huld und 
Güte; auch unser Ja zu diesem Ziel ist Gottes Werk. Sind es doch die 
von Gott eingegossenen und darum göttlich genannten Tugenden des 
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, die uns dieses Ja sprechen las- 
sen. Alles ist Gnade, gerade aber auch Scheitern und dunkle Nacht. 

Ähnlich wie im vorliegenden Aufsatz hat der Autor eine umfassendere Johannes-vom- 
Kreuz-Deutung veröffentlicht: Johannes vom Kreuz. Der Sänger der Liebe (Würzburg, 
Echter 1985. 141 S., brosch., DM 19,80). Er setzt dabei bei fünf Gedichten des Heiligen 
(zuletzt auch an dem im vorliegenden Aufsatz aufgeschlüsselten) an und zeigt jedesmal - 
aus einer souveränen Beherrschung des Gesamtwerkes -, wie aktuell und wie christlich der 
Heilige ist. Es ist wichtig zu wissen, daß Johannes selbst diesen Ansatz von der Poesie her 
als den genuinen empfiehlt. Das heute in Kreisen, die mit fernöstlicher Mystik liebäugeln, 
üblich gewordene Zitieren von eher philosophischen Sätzen aus dem Kommentar-Werk 
des Heiligen mißachtet den Gesamtentwurf seiner Mystik, die sich - wie Johannes betont 
- zuerst in seiner Poesie findet, wozu die eher abstrakten Kommentare nur eine schwache 
Lesehilfe bilden. Wer dem wahren Heiligen näherkommen will, muß bei seinen Gedichten 
ansetzen. Dazu bietet Repges eine unersetzliche Hilfe. Die Redaktion. 




