Der Weg des Glaubens
nach Johannes vom Kreuz

Walter Repges, Briissel

In seinem Gedicht, das tiberschrieben ist mit ,,Strophen zu einer Entriik-
kung hoher Beschauung®, verweist Johannes vom Kreuz auf den Weg
des Glaubens. Die nachfolgenden Uberlegungen greifen wiederholt auf
dieses Gedicht zuriick. Es sei darum hier in seinem vollen Wortlaut wie-
dergegeben!:

Ich trat ein und wuf3t’ nicht wo,
und ich blieb auch ohne Wissen,
alles Wissen iibersteigend.

1. Wo ich eintrat, wuB3t’ ich nicht.
Doch als ich mich dort gewahrte,
ohne Kenntnis meiner Bleibe,
horte ich von groBen Dingen.
Was ich horte, sag’ ich nicht.
Blieb ich doch ganz ohne Wissen,
alles Wissen iibersteigend.

2. Frieden war’s mit Gott und mir,
wovon ich zutiefst erfuhr
ganz allein in meinem Herzen.
Klar ward mir der rechte Weg.
Alles war so voll Geheimnis,
daB} ich nur noch stammeln konnte,
alles Wissen iibersteigend.

! Fiir diesen Aufsatz habe ich die von Crisogono de Jesus besorgte, unter dem Titel Vida y
Obras de San Juan de la Cruz erschienene Gesamtausgabe (Madrid 1978) benutzt sowie
die im Johannes-Verlag Einsiedeln erschienene deulsche Gesamtausgabe. Bei der Ubertra-
gung der Strophen zu einer Entriickung hoher Beschauung ins Deutsche war mir die in die-
ser Ausgabe enthaltene Ubersetzung von Cornelia Capol (Einsiedeln 1978) eine dankbar
begriiBte Hilfe, auch wenn ich ihr nicht in allen Punkten zu folgen vermochte. Im Text
habe ich bei wortlichen Zitaten in Klammern auf die Fundstellen in den Werken von Jo-
hannes vom Kreuz verwiesen. Dabei bedeuten P: Poesias (Gedichte), S: Subida del Monte
Carmelo (Empor den Karmelberg), N: Noche oscura (Die dunkle Nacht), C: Cantico (Das
Lied der Liebe) und L: Llama de amor viva (Die lebendige Flamme).



Johannes vom Kreuz : 35

3.

Trunken war ich, wie von Sinnen,
hingerissen, aufler mir.

Blieb doch dabei mein Empfinden
jeglicher Empfindung bar.

Und der Geist sah sich beschenket
mit Verstehn, das nicht verstand,
alles Wissen iibersteigend.

. Jeder, der dorthin gelangt,

wird ganz irre an sich selbst.

Alles, was er vorher wul3te,

scheint ihm jetzt verschwindend klein.
Und sein Wissen wichst so sehr,

daB er ohne Wissen bleibt,

alies Wissen tibersteigend.

. Doch je héher man dort steigt,

desto weniger versteht man,

dafB die dunkle Wolke kommt,
um die Nacht uns zu erhellen.
Wer sie kennt, die dunkle Wolke,
der bleibt immer ohne Wissen,
alles Wissen iibersteigend.

. Dieses Wissen, das nicht weif3,

ist von groBer Méchtigkeit,

und die Weisen konnen nie,
denkend sich’s zu eigen machen.
All ihr Wissen reicht nicht hin,
nicht verstehend zu verstehen,
alles Wissen iibersteigend.

. Dieses allerhdchste Wissen

ist so fiberhoch erhaben,

daf} kein Konnen und kein Wissen
jemals es begreifen kann;

nur wer selber sich besiegte

durch ein Wissen, das nicht weil3,
wird’s fiir immer iibersteigen.

. Doch wer héren will, der hore:

Dieses allerhdchste Wissen
ist Empfinden hoch erhaben



Walter Repges 36

Gottes eig’ner Wesenheit;

diese wirkt in ihrer Giite

und 146t nicht verstehend bleiben,
alles Wissen Uibersteigend.

Die Uberschrift zu diesem Gedicht deutet an, worum es Johannes geht:
um seine eigene Erfahrung. Johannes stellt seinem Gedicht aber auB3er-
dem noch eine dreizeilige Zusammenfassung voran. Sie 146t erkennen,
daBl es ihm zugleich um mehr geht: um den Weg dorthin, der der Weg
fur alle ist.

Mystik ist ja nicht esoterische Geheimwissenschaft fiir einige Auser-
wihlte. Sie ist vielmehr Wegweisung. Die Mystiker sind - wie alle Got-
tesminner des Alten und des Neuen Bundes — Zeugen Gottes. Von ih-
rem Zeugnis lebt unser Glaube. Sie sind Lehrer der Kirche. 1926 wurde
Johannes vom Kreuz als solcher ausdriicklich bestétigt.

Der den Inhalt des Gedichtes zusammenfassende Vorspruch lautet in
etwas freierer Wiedergabe:

Ich fand mein Ziel, auch wenn ich seinen Ort nicht wuBte.
Der Weg dahin war der des Nein: nichts zu wissen.
Und er war der Weg des Ja: alles Wissen zu iibersteigen.

Aufbau und Inhalt dieses Vorspruchs haben auch diesen Aufsatz geglie-
dert.

Das Ziel

Das Ziel, bestimmend fiir den Weg

Johannes geht aus vom Ziel. ,Ich trat ein.” Das ist das erste Wort. Und
von da aus schaut er zuriick auf den Weg, der ihn dorthin gelangen lieB3.
Das ,,ich blieb*, womit Johannes seinen Riickblick auf den Weg ein-
leitet, 146t an sich offen, ob er meint: ,,Und von Stund an blieb ich®,
oder: ,ich blieb, wie zuvor“. Daf3 Johannes aber das Zweite meinte,
wird bestitigt durch eine Zeile, die genau in der Mitte der mittleren der
drei Stophen steht, die die erste Strophengruppe bilden und in denen Jo-
hannes beschreibt, was ihm selbst widerfuhr. Diese Zeile lautet: ,,Klar
ward mir der rechte Weg.” Das Erreichen des Zieles hat ihn den rechten
Weg erkennen lassen. Das ist seine buchstéblich zentrale Aussage.
Eine weitere Bestdtigung enthilt die zweite Strophengruppe (4 bis 7).
Darin verallgemeinert Johannes seine eigenen Erfahrungen und weist



Johannes vom Kreuz 37

darauf hin, daB jeder dieses Ziel erreichen kann, der sich auf den von
ihm als richtig erkannten Weg macht. Sie enthélt lauter Verben aus dem
Wortfeld des Gehens, von ,er gelangt“ iiber ,er steigt” bis hin zu ,er
wird tbersteigen®. Das alles kann sinnvollerweise nur von einem Weg,
den man begehen soll, verstanden werden.

Wir diirfen also feststellen: Johannes will in diesem Gedicht auf das
Ziel, das er erreicht hat und das uns allen zu erreichen aufgegeben ist,
hinweisen und auf den Weg, der zu diesem Ziele fithrt und der von die-
sem Ziele aus erkennbar wird.

Das Ziel fiir mich

Das erste Wort des Vorspruchs gehort mit zum Ziel. Es ist ein Verb in
der ersten Person der Einzahl, in der deutschen Ubersetzung das Wort-
chen ,,ich®“ (trat).

Es geht also bei dem Erreichen dieses Zieles um mich selbst. Weit da-
von entfernt, mein eigenes Ich ausgeloscht zu sehen, finde ich dort mich
selbst. ,,Als ich mich dort gewahrte”, heilt es gleich in der ersten Stro-
phe. Gott begegnen heif3t nicht, sich auflosen wie ein Tropfen im Meere
des Nirwana. Gott begegnen heif3t: sich selber finden.

Und diese Begegnung geht so sehr mich selber an, daB3 ich im Grunde
gar nicht in der Lage bin, das Erfahrene weiterzusagen. ,,Was ich horte,
sag’ ich nicht“, schreibt Johannes deshalb. Nicht weil ich es nicht will,
sondern weil ich es nicht kann. Denn ,,alles war so voll Geheimnis®,
,,daB ich nur noch stammeln konnte“ — stammeln wie ein Kind, das das
Gemeinte nicht treffend begreiflich machen kann?.

Was derjenige erfiahrt, der - vor dem Absoluten stehend - Gott er-
fahrt, ist letztlich nicht mitteilbar. Er bleibt wie Johannes ,.in tiefer Ein-
samkeit*.

Trotzdem versucht Johannes zu beschreiben, was ihm widerfuhr —
wenn auch nur stammelnd und im Bewuftsein seines Unvermdgens, es
zu begreifen.

Trunken war er, hingerissen, aufler sich, so dafl ihm die Sinne schwan-
den, wihrend sein Geist sich jenseits allen Wissens und iiber alles Ver-
stehen hinaus beschenkt fand mit etwas unsagbar Grofiem, das man
nicht wissen und nicht begreifen, nur empfinden kann, mit Gott selbst
ndmlich und mit jenem Frieden, der von den Propheten ersehnt und ver-

2 So interpretiert Johannes selbst das ,,Stammeln* (C 7,10). Vgl. auch C 14,15,18), wo er
auf Jesaja verweist, der verstummend feststellen muBle: ,,Secretum meum mihi — Mein Ge-
heimnis fiir mich {= Ich muB schweigen].“ (24,16) Ahnlich Paulus in 2 Kor 12,4



Walter Repges 38

heiBBen und von Jesus den Seinen zugesprochen wurde: dem Frieden mit
sich, mit Gott und mit der Welt?.

Dieser Friede ist Ausdruck der Geborgenheit, die Gott ihn hat finden
lassen. Diese Geborgenheit ist es, die er stammelnd auszumalen sucht.
Sie ist das erste auch, was Johannes uns mitteilt: ,,Ich trat ein.* So be-
ginnt doch sein Lied, also mit der Vorstellung des Eingetreten-Seins, des
Zu-Hause-Seins, des Die-Heimat-gefunden-Habens.

Es ist dies die Geborgenheit, die alle suchen, auch wir. Doch um ganz
sicher zu gehen, suchen wir sie uns nur alizu gern selbst zu verschaffen.
Wir sind wie Descartes. Er hielt fiir das Sicherste, was vor dem Forum
seines eigenen Verstandes bestehen konnte: ,,Cogito, ergo sum.“ (,,Ich
denke, darum bin ich.) Das war fiir ihn der iiber jeden Zweifel erha-
bene Endpunkt seines kritischen Fragens und MaBstab fiir alles weitere
Uberlegen. So glauben auch wir, unsere Ruhe zu haben, unseren Frie-
den, unsere Sicherheit, nachdem wir alles in Frage gestellt haben, nach-
dem wir kritische Christen geworden sind statt gliubige und nichts von
unserer Kritik ausnehmen und schlief$lich bei uns selbst landen als dem
vermeintlich Allersichersten und nicht mehr Hinterfragbaren.

Wir vergessen, daBl es noch eine andere Sicherheit gibt, eine Sicher-
heit, die allein unser Verlangen nach Geborgenheit stillt, Es ist jene Si-
cherheit, die Johannes vom Kreuz gefunden hat. Er fand sie nicht bei
sich. Er fand sie im Sich-selbst-Loslassen. Denn besser ist es, sich zu
bergen beim Herrn, als auf sich selbst zu bauen (vgl. Ps 118,8). Dann
ndmlich, und nur dann, wird die Sicherheit auch zur Geborgenheit. ,Es
muf so sein, daBl man sich ohne menschliche Sicherung ganz in Gottes
Hinde legt; um so tiefer und schoéner ist dann die Geborgenheit.“ So
schrieb Edith Stein, des Johannes grofie Schiilerin und geistliche Toch-
ter®.

Das Ziel in sich

Johannes entwirft das Bild von dem Raum, in den eintretend ich Gebor-
genheit finde. Doch er sieht sich aullerstande, diesen Raum auch zu lo-
kalisieren. ,,Unsere Heimat ist im Himmel®, liest sich schén (Phil 3,20).
Doch wo der Himmel ist, das weill keiner: ,Doch wo, das wuBt’ ich
nicht.”

Gott ist nicht einfach, wie Ernst Bloch denen, die an Gott glauben,
vorwirft, der Superlativ von allem, was ist, das ens perfectissimum, das

3 Mir scheint es richtig, in ,,piedad” den Frieden mit Gott und mit der Welt ausgedriickt zu
sehen; ,paz y piedad” ist wohl die literarische Figur eines Hendiadyoin.
* Edith Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, Kevelaer 1973, 8.



Johannes vom Kreuz 39

wie ein Klotz driuend-drohend vor uns steht®. Gott bleibt vielmehr im-
mer ,.dem einkreisenden Denken in Flucht hindurch-entwischend®, um
Gregor von Nyssa zu zitieren®, allem Ihn-erhaschen-Wollen sich entwin-
dend, im steten Gegenwirtig-Sein zugleich abwesend.

Gott ist, wie Johannes es zu wiederholten Malen sagt, ,.ein Ich-weil3-
nicht-was™ (P 5 u. 11). Gott ist nicht nur unlokalisierbar, er ist auch un-
objektivierbar. Dal ich nicht weil}, wo er ist, ist ja nur Ausdruck dessen,
daB ich nicht weifl und nicht wissen kann, wer oder was er ist.

Wenn ich aber nicht weil, wo Gott ist, und auch nicht, was er ist, was
kann ich dann denn tiberhaupt noch von ihm sagen?

Ich kann sagen, was Johannes sagt: Gott ist Giite, Erbarmen, Zunei-
gung, ganz und gar nicht Bei-sich-Bleiben, vielmehr Aus-sich-Herausge-
hen, Sich-Verstromen, Auf-uns-Zukommen, Dasein-fiir, Hingabe. Gott
ist derjenige, der uns beschenkt, ja, der uns mit sich selbst beschenkt. So
lesen wir es in unserem Gedicht. Gott ist nicht erst da, so dafl man ihn
objektivieren und lokalisieren kénnte, und dann verschenkt er sich. Son-
dern er ist der im Sich-Verschenken Seiende. Er ist ,,sich selbst verschen-
kende Giite™’.

Aber Gott ist noch mehr. Gott will, da} wir den Weg finden zu seiner
Giite und damit zu dem Ziel, das all unsere Wiinsche, Sehnsiichte und
Hoffnungen erfiillt. Gott ist darum nicht nur Hingabe. Er ist auch An-
nahme. Er ist derjenige, der Einlaf} gewihrt, das Zuhause der Welt, die
Wohnung, die uns von Anfang an bereitet wurde.

»Ich trat ein® — das heilt doch: Ich, Johannes, habe Gott so erfahren,
wie die Bibel ihn uns vorstellt: als denjenigen, der auf uns wartet (,,Wie
der Brautigam sich freut Giber die Braut, so freut sich iiber dich dein
Gott”, hatte schon Jes 62,5 verkiindet), als denjenigen, der uns zu sich
ruft mit den Worten: ,,Kommt alle zu mir, die ihr euch plagt und unter
Lasten st6hnt* (Mt 11,28), als denjenigen, der selbst mit weit gedffneten
Armen dem verlorenen Sohn entgegengeht.

Gott ist Hingabe und Annahme in einem. Das aber heifit: Gott ist
Liebe. ,,Die Liebe ist Gottes Sein, Gottes Leben, Gottes Wesen.“8

Und weil Gott die Liebe ist, darum ist er nicht zu fassen. Und darum
ist die Geborgenheit, die er schenkt, nicht die eines vorweisbaren Rau-
mes, gebaut aus Steinen oder gesicherten Argumenten von cartesiani-
scher ,clarté”. Die Geborgenheit, die er schenkt, ist vielmehr das nicht

s Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. I, Frankfurt 1979, 1526.

¢ Nach Josef Sudbrack, Komm in den Garten meiner Seele. Einfiihrung in die christliche My~
stik, Giitersloh 1979, 32.

7 E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aa0. (Anm. 4), 113.

2 E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aaO. (Anm. 4), 93.



Walter Repges 40

wissende - weil alles Wissen iibersteigende ~ Wissen, einen Freund zu
haben, eirien Freund, der da ist fiir mich, der sich mir schenken will und
der mich zu sich einlddt, damit ich sein Leben teile.

Du - nicht etwas, sondern Du! - ,.Du bist der Raum*®, betet darum
Edith Stein®, ,,der rund mein Sein umschlieBt und in sich birgt”, Dein
Herz, das fiir mich schidgt, Deine getffneten Hinde, Deine Liebe.

Der Weg des Nein

Wenn Gott sich selbst verschenkende Giite ist, dann ist der Weg, das
Geschenk seiner Giite zu empfangen, die Bereitschaft, sich beschenken
zu lassen. Wenn Gott derjenige ist, der uns ruft, damit wir zu ithm kom-
men, dann ist der Weg, ihn zu vernehmen, das Schweigen. Wenn Gott
Liebe ist, dann ist der Weg, seine Liebe zu erfahren, das Noch-nicht-ver-
geben-Sein, das Ungebunden-Sein, das Frei-Sein fiir ihn.

So sieht es Johannes. Er verweist als erstes auf den Weg des Nein:
den Weg der Bereitschaft, des Schweigens, des Ungebunden-Seins. Und
er erinnert an das Wort des 46. Psalmes: ,,Vacate et videte quoniam ego
sum Deus.” (,,Lafit ab und erkennt, daB3 ich Gott bin“; Ps 46, 11) Dabei
bezieht er dieses Leer-Sein auf das Leer-Sein ,,von allen Dingen“, wie er
bei der Ubersetzung dieses Psalmverses ausdriicklich hinzufiigt: ,, Lernet
leer zu sein von allen Dingen - innerlich wie duBerlich —, und ihr werdet
sehen, daBl ich Gott bin.“ (S 11 15,5)

Johannes meint mit dem Nein zum Wissen, das der Vorspruch als er-
sten Schritt auf dem Wege zu Gott fordert — ,,und ich blieb auch ohne
Wissen* — das Leer-Sein nicht nur vom Wissen, sondern von allem Ha-
ben. Denn ,,wer mit beladenen Hinden vor Gott hintritt, der kann seine
Gaben nicht mehr ergreifen®, schreibt er einmal an die Karmelitinnen
von Beas (18. Nov. 1586).

Leer sein von allem, was die Sinne bieten

Als erstes fordert Johannes das Leer-sein von allem, was die Sinne bie-
ten. ,,Wie von Sinnen war ich; blieb doch dabei mein Empfinden jegli-
cher Empfindung bar.“ So heifit es in der dritten Strophe. Die Erfah-
rung der Sinne fiihrt ihn, so erkennt Johannes, nicht zum Ziel.

Aber soll man denn nicht den Spuren des Schopfers in den Geschép-
fen nachgehen und so aufsteigen vom Sichtbaren zum Unsichtbaren?

® Hier zitiert nach Waltraud Herbstrith, Das wahre Gesichr Edith Steins, Miinchen 1980,
132.



Johannes vom Kreuz 41

Sagt der Romerbrief nicht ausdriicklich (Rém 1,20), daB Gottes unsicht-
bare Wirklichkeit, seine ewige Macht und Gottheit aus den Werken der
Schopfung wahrgenommen werden kénnen?

Johannes kennt und zitiert dieses Wort. Allein: die Blumen, die die
Erde bietet, sind nicht die, die zu pfliicken er ausgezogen ist. Sie ver-
wunden mehr, als sie heilen. Keine von ihnen ,kann Gott so zu erken-
nen geben, wie er ist*®,

Gewil ist es wahr, daB3 die Geschdpfe eine Spur Gottes an sich tragen.
Aber jenseits von dem, was sie begreifen lassen, ist ein Unségliches, vor
dessen Glanz alles andere verblafit, so wie das Leuchten der Sterne da-
hinschwindet, wenn die Sonne aufgeht. ,Die Entfernung zwischen sei-
nem gottlichen Sein und dem ihren ist unendlich. Deshalb ist es ... un-
méglich, durch Vermittlung eines Geschopfes in Gott einzudringen®.
(S I1 8,3) ,Alle Dinge der Erde und des Himmels sind ja, mit Gott ver-
glichen, nichts.“ (S 1 4,3)

Und weil es unsere Bestimmung und Ziel unserer Sehnsucht ist, ,,in
Gott einzudringen* und in ihm unseren Frieden, unser Zuhause, unsere
Geborgenheit zu finden, darum ist es besser, daBl man ,,schweigend im
Glauben verharrt* (S1I 9,1) und vor ,allen Dingen die Augen ver-
schlieBt“ (C 10,9), die ja, verglichen mit Gott, nichts sind.

Leer sein von allem, was der Geist bietet

Das, was uns unsere Sinne von der Schépfung zugénglich machen, alles
das, was wir sehen, héren, riechen, schmecken, betasten kdnnen, ist
nicht Gott selbst. Aber diirfen wir uns nicht schmeicheln, Gott mit unse-
rem schluBfolgernden Denken erreichen und so zu ihm gelangen zu kén-
nen?

Auch da sagt Johannes nein.

»Und die Weisen kénnen nie denkend sich’s zu eigen machen®, heifit
es in der sechsten Strophe unseres Liedes. ,,Denn* - so heiit es in der
siebten Strophe - ,,es gibt kein Kénnen und kein Wissen, das es je be-
greifen kann.”

Aber gibt es denn nicht eine natiirliche Theologie, ein Hinfithren zu
Gott im Lichte der Vernunft, ja sogar Gottesbeweise?

Johannes weil3 das alles, aber so, wie Pascal um den Gott der Philoso-
phen weil}: Es interessiert ihn nicht'’. ,Alles, was sich von Gott in die-

10 Rudolf Mosis, Der Mensch und die Dinge nach Johannes vom Kreuz, Wiirzburg 1964, 38,
"' Vgl. dazu Hans Urs von Balthasar, Juan de la Cruz, in: Herrlichkeit. Eine theologische
Asthetik, Bd. II, Teil 2, Einsiedeln 1969, 463 ff, hier 467f,



Walter Repges 42

sem Leben erkennen 14Bt, mag es noch so viel sein, ist kein eigentliches
Erkennen” (C 6,4), ,,alles natiirliche und alles menschliche Wissen ist
eher ein Nichtwissen, ... Nichtwissen und nicht wissenswert* (C 26, 13),
Torheit, wie der Apostel sagt (1 Kor 3, 19), selbst wenn es den Menschen
als hochste Weisheit erscheint.

Denn Gott ist unbegreiflich, unausdenkbar, unfabar dem Verstand.
Es ist unmoéglich, ,,durch diskursives Denken sich einen Begriff von
Gott zu machen“'2. Und weil sich von Gott selber nichts aussagen 148t,
das ihm entsprédche, und ,,alle natiirliche, von den Geschopfen aufstei-
gende Gotteserkenntnis Gottes verborgenes Wesen nicht aufschlieBt*!?,
darum diirfen wir uns auch , keinen Gott durch Nachdenken oder Uber-
legen machen®i4, Ja, wir miissen ,.das Licht der natiirlichen Erkenntnis
vollig preisgeben™!. ,Um zu erlangen, alles zu wissen®, so rit Johannes
uns (S 1 13,11), ,,suche in nichts etwas zu wissen.*

Es ist eben so, wie wir es alle empfinden: Gelehrsamkeit ist kein MaB-
stab fir die Nidhe zu Gott. Im Gegenteil. Je weniger man versteht, um so
besser. Und je mehr man eigenen Vorstellungen von Gott nachgeht, um
so schlimmer. ,,Alles, was dem Verstande erreichbar ist, dient eher als
Hindernis denn als Mittel.“ (S I 8,1) Darum soll man nicht méglichst
viele Bastionen der Vernunft aufbanen, um nur ja sicherzugehen; son-
dern man soll, um ganz sicherzugehen, maglichst viele, nein, alle Ba-
stionen der Vernunft einreiflen.

Johannes ist da ecisern. ,,Beschiftigt sich die Seele mit faBbaren
Kenntnissen, so kann sie unmdéglich frei sein fiir das UnfaB3bare, ndm-
lich fiir Gott. Um zu Gott zu gelangen, wir sagen es immer wieder, muB}
die Seele mehr im Nichtverstehen als im Verstehen wandeln. Sie mufl
das Wandelbare und FaBbare hingeben fiir das Unwandelbare und Un-
faBbare.” (S III §,3)

Es ist wie mit dem Blinden. ,,Ein Blinder, der nicht ganz blind ist, 148t
sich vom Blindenfiihrer nicht gern leiten, vielmehr meint er, ... der Pfad,
den er eben sieht, sei der beste; er sieht ja die anderen, besseren nicht ...
Stiitzt sich daher die Seele ... auf irgendein eigenes Erkennen ..., so ver-
irrt sie sich leicht oder hilt sich auf, weil sie sich nicht ganz blind dem
Glauben iiberldf3t, der ihr wahrer Fihrer ist.” (S II 4,3)

Fur alle Gottesbeweise, alle philosophischen Systeme - und mégen

12 Edith Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie iiber Joannes a Cruce, Louvain/Freiburg 1950,
47.

' E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, aaQ. {(Anm. 4), 73.

4 Waltraud Herbstrith, Verweilen vor Gott, Freiburg 1979, 67. Sie bezieht sich dabei aus-
driicklich auf Johannes vom Kreuz.

> E. Stein, Kreuzeswissenschaft, aa0. (Anm. 12), 162.



Johannes vom Kreuz 43

sie noch so grandios sein - gilt: Verglichen mit Gott sind sie nichts. Wor-
auf es ankommt, ist: ganz blind sein, ganz leer, ,nichtverstehend blei-
ben®, wie es in unserem Liede heif3t (Str. 8) - von sich nichts erwartend,
von Gott aber alles.

Der Weg des Ja

Das Nein zu allem, was nicht Gott ist — das, was Johannes sonst die
Nacht der Sinne und des Geistes nennt -, dieses Nein ist nur dann sinn-
voll, wenn es Ausdruck, ja im Grunde Folge des Ja zu Gott ist. Darum
ergdnzt Johannes dieses gewifl notwendige Nein durch das noch viel
notwendigere Ja: alles Wissen iibersteigend.

Wie aber sage ich ja zu Gott? Wie transzendiere ich alles Wissen? Wie
finde ich den, der jenseits allen Wissens ist?

Gott ist, so hatte Johannes erfahren, die Liebe. Die Liebe aber finde
ich, indem ich an sie glaube. Und an die Liebe glaube ich, indem ich die
Liebe annehme, indem ich mich der Liebe hingebe, indem ich wiederliebe.

Annahme

Wie aber kann man Gott annehmen, wenn die Sinne ihn nicht zu erspi-
hen vermdgen und der Geist ihn nicht erdenken kann?

Die Antwort des Johannes lautet: Es ist die Nacht, die unsere Nacht
erhellt. ,,Nox nocti indicat scientiam*, so hat es ihn das Buch der Psal-
men gelehrt (Ps 19,3: ,,Die Nacht kiindet der Nacht das Wissen*). Und
so will er, gestiitzt auf seine eigenen Erfahrungen, auch uns lehren. Ja,
eben darin kulminiert der zweite Teil seines Liedes von der seligen Ent-
riickung, worin er sagt, dafl sein Weg fiir immer und fiir alle gilt. Wort-
wahl und Komposition dieser zweiten Strophengruppe lassen es erken-
nen. Vom Hingelangen ist da die Rede und vom Hé6hersteigen, bis der
Gipfel erreicht ist, der durch Epitheta wie ,,hoch®, ,héchster” und noch
einmal ,,h6chster” als solcher qualifiziert und auf den in jeder der nach-
folgenden Strophen zuriickverwiesen wird. Denn von ihm und nur von
ihm aus ist iberschaubar, was die Wissenden und die Wissenschaft die-
ser Erde nicht fassen kdnnen.

Dieser Hohepunkt seiner Botschaft, dieses eigentliche Evangelium
des Johannes lautet:

Es ist die dunkle Wolke,
die die Nacht erhellt. (Str. 5)



Walter Repges 44

So teilt Johannes uns mit Worten, die er dem Buch Exodus entlehnt
(Ex 14,20), seine Entdeckung mit, wie man alles Wissen Ubersteigend
Gott finden kann, eine Entdeckung, von der Walter Nigg schreibt, dal
sie ,,80 gewaltig® sei, ,,dal} sie nur erlebt und niemals bloB ausgedacht
werden kann‘“ié,

Johannes sagt damit: Die Dunkelheiten unseres Lebens sind sein
Licht, oder, wie Walter Nigg es formuliert: Die dunkle Nacht ist zu-
gleich das gréfite Licht. Wenn es uns schlecht geht, dann ist Gott uns
nahe. Wenn wir nicht mehr weiter wissen, dann sind wir am Ziel. Wenn
wir schwach sind, dann sind wir stark (vgl. 2 Kor 12,10). Gottes Licht
ist, wie Johannes unter Berufung auf Dionysius den Areopagiten sagt
(S 11 8,6), ein ,,Strahl der Finsternis“. Je verborgener darum der Sinn un-
seres Lebens und je undurchdringlicher die Nacht ist, die uns umbhiillt,
um so niher ist uns Gott.

Das Mittel aber, die Ausweglosigkeiten dieses Lebens zu transzendie-
ren und durch sie hindurch Gott zu finden, ist die Annahme eben dieser
Ausweglosigkeiten ~ der ,,dunklen Wolke*, in der Gott verborgen ist, die
darum die Wolke ist, ,,die die Nacht“ unseres Lebens ,,erhellt“. Es ist so,
wie Karl Rahner es sagt: ,,Der einsame Christ ... in der radikalen Enttiu-
schung des Lebens und in der Ohnmacht des Todes, so diese nur willig
vorgelassen und hoffend angenommen wird, in der Nacht der Sinne und
des Geistes (wie die Mystiker sagen ...) macht die Erfahrung Gottes und
seiner befreienden Gnade, vorausgesetzt nur, dafl er diese ... Erfahrun-
gen annimmt und ihnen nicht in einer letztlich schuldhaften Angst da-
vonléduft.“!’

Hingabe

Das Ja des Glaubens an die Liebe ist auch Hingabe. Denn zu dem An-
nehmen der Liebe gehort das Sich-Hineinbegeben in das Meer der
Liebe, um sich von ihm tragen zu lassen. Zu dem Annehmen der Dun-
kelheit, hinter der sich Gott verbirgt und aus der Gott zu uns spricht, ge-
hort es, sich ihr zu {iberlassen. Zu dem Annehmen Gottes gehért es, sich
ihm anzuvertrauen.

Die Theologen sagen: Das ,credere Deum” — das Ja dazu, daBl Gott
ist und daf} er so ist, wie er ist: unfabar und in seinen Ratschliissen un-
erforschlich ~ kann nur der Anfang sein. Thm muf} folgen das ,credere
in Deum*: das gldubige Sich-in-Gott-Hineinbegeben.

¢ Walter Nigg, Grofie Heilige, Ziirich 1962, 300,
7 Karl Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. X1V In Sorge um die Kirche, Ziirich 1980, 376.



Johannes vom Kreuz 45

Johannes gebraucht auler diesem auch noch andere Bilder: das des
Transzendierens, das des Springens und das des Eroberns. , Alles Wis-
sen Ubersteigend” heifit es am Ende jeder der acht Strophen und darum
mit kaum zu tberbietender Eindringlichkeit in unserem Gedicht. Also
nicht weitergehen auf dem Weg, den man bisher gegangen ist — dem
Weg der verniinftigen Deutungen des Daseins, der irdischen Sicherun-
gen, der krampfhaften Bemiihungen, die Fiden seines Schicksals in der
Hand zu behalten -, sondern ,.alles, was der Natur eignet ... iiberstei-
gen® (S1I 4,2).

Gerade, wenn man nicht mehr weiter weil3, gerade, wenn guter Rat
nicht nur teuer, sondern tiberhaupt nicht zu haben ist, gerade wenn die
Situation verzweifelt und nach menschiichem Ermessen véllig ausweg-
los ist, gerade dann nicht Schlul machen!

Dem hochgemuten Herzen
kommt es nie in den Sinn stilizustehen,

schreibt Johannes in einem anderen seiner Gedichte (P 11,13-14).

Nicht SchiuB3 machen, obwohl der Weg zu Ende ist, heiBt: sich fallen
lassen ins Unbekannte und Ungewisse, eben den ,blinden, dunklen
Sprung® (P 7,18) wagen, den Johannes wagte, und bekennen: Nicht mehr
ich bestimme, was wabhr ist, sondern Du. Nicht mehr ich garantiere meine
Sicherheit, sondern Du. Nicht mehr mein Wille geschehe, sondern der
Deine.

Das erfordert Kithnheit und Wagemut — und nicht vorherige Berech-
nungen, die sich ja lingst alle als unstimmig erwiesen haben. Wer aber
diesen Sprung wagt - und ein jeder muB} ihn wagen, der angesichts des
Attentats auf den Papst fassungslos den Rosenkranz betende Rompilger
ebenso wie der Theologie dozierende Universititsprofessor oder ein ma-
thematisches Genie wie Pascal —, ,,der tritt die groBte Entdeckungsfahrt
an, die es im menschlichen Dasein gibt®, eine Reise voller Abenteuer —
wie jede Reise der Liebe -, durch unbekannte, noch wnerforschte Ge-
genden, ,,auf deren Uberraschungen man in keiner Weise gefafit ist™,
hin zu ,Dingen, die wir niemals sahen, noch hdrten, auch nicht ver-
gleichsweise, da ihnen nichts vergleichbar ist“ (S II 3,3).

Und er wird belohnt durch ,.die gewaltigste Eroberung® (P 7,15), die
es gibt. Das schreibt Johannes im Zeitalter der Konquistadoren, die
Haus und Hof und alles, was ihnen lieb und teuer war, verlassen hatten,
um Meere und Lénder, ja ganze Kontinente zu erobern und Schitze nie
geahnten Ausmafles mit nach Hause zu bringen. Nein, sagt Johannes,

18 W. Nigg, aaO. (Anm. 16), 273,



Walter Repges : 46

hier ist mehr als Kolumbus, Cortés oder Pizarro. Die gewaltigste Erobe-
rung des an Eroberungen lberreichen spanischen Goldenen Zeitalters
spielt sich nicht vor den Augen der Offentlichkeit, sondern im Dunkel
des eigenen Herzens ab. Und diese Eroberung machte er, Johannes. Er
entdeckte, er gewann, er eroberte ein Herz, das ihn liebte, ja, er eroberte
die beseligende Liebe dessen, der die Welt erschuf.

Liebe

Das Ja, das Johannes alles Wissen (ibersteigen liefl, war das Ja der An-
nahme im Glauben und das Ja der Hingabe im Glauben. Es war damit
das Ja der Liebe.

Johannes identifiziert nicht ohne weiteres und von vornherein Glau-
ben und Liebe. Er bemiiht sich vielmehr, die drei theologischen Tugen-
den des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe sorgfiltig voneinander
zu unterscheiden und sie den einzelnen geistigen Vermogen des Men-
schen zuzuordnen. Dabei teilt er diese — gerade um der Mdoglichkeit
einer solchen Zuordnung willen ~ im Anschlufl an Augustinus ein in Er-
kenntniskraft, Gedidchtniskraft und Willenskraft. Der Erkenntniskraft
ordnet er den Glauben zu, der Gedichtniskraft die Hoffnung und der
Willenskraft die Liebe.

Aber so sehr sich Johannes bemiiht, den einen Weg zu Gott zu diffe-
renzieren, so sehr muf} gerade er erfahren, daB fiir den, der diesen Weg
auch tatséichlich beschreitet, die Wirklichkeit des geistlichen Lebens die
Unterscheidungen der theologischen Lehrbiicher tiberbordet. Und er be-
stitigt ausdriicklich, da3 es richtig ist zu sagen, der Glaube, der die
Struktur der Liebe hat, sei auch Liebe, indem er die geheime Leiter, die
den Menschen zu Gott hiniibersteigen 148t ~ Johannes besingt sie in
dem Lied von der Dunklen Nacht -, einmal ,die gottliche Treppe des
Glaubens” nennt und ein anderes Mal die , Leiter der Liebe®.

Fiir ihn gehoren die drei theologischen Tugenden zusammen. Der
ganze Mensch soll ja sagen zu Gott, und er soll es tun von Grund auf,
mit allen seinen Vermdgen — und darum glaubend, hoffend und liebend
zugleich. Und er soll es ganz tun und von Grund auf, weil auch Gott
sich ihm ganz hingibt aus dem Grunde seines Wesens. Gott ist ja im
Kern seines Wesens Hingabe und Annahme und darin Liebe, und er
wartet dementsprechend auf nichts anderes als auf Annahme (seiner
Hingabe), auf Hingabe (an seine Annahme), auf Liebe, die, wie Augusti-
nus sagt'®, allein seine Liebe erfahren kann.

¥ Conf. VII 10,



Johannes vom Kreuz 47

Das alles, was Johannes uns so begeistert erzdhlt von dem Ziel, das er
erreicht hat, und von dem Weg zu diesem Ziel, ist leichter gesagt als ge-
tan. Das Ende seines Gedichtes macht es deutlich. Es schlieft mit dem
Wort ,,iibersteigend”. Doch das Wohin des Ubersteigens wird nicht ge-
nannt.

Alle Strophen enden mit diesem Wort. Aber allen anderen folgt eine
nichste Strophe, in die dieses ,,iibersteigend” einmiindet und seine Ziel-
angabe findet. Am Schluf3 des Gedichtes aber folgt nichts. Das Uberstei-
gen geht ins Leere. Das Ziel ist nicht da. Das Nein zu allem, was nicht
Gott ist, scheint schal nach Umsonst zu schmecken und das Ja zu Gott
ohne Antwort zu verhallen.

Das ist aber nicht das Eigentliche, das Johannes uns in dieser letzten
Strophe sagt, die er einleitet mit dem Jesus-Wort, das er fiir seine Bot-
schaft in Anspruch zu nehmen sich nicht scheut: ,,Wer Ohren hat zu hé-
ren, der hore.” (Mt 11,15)

Was aber sollen wir noch héren, nachdem uns Johannes das Ziel und
den Weg zu diesem Ziel gezeigt hat? Wir sollen noch héren, daB3 alles
Gnade ist. Das Ziel des Transzendierens tut sich deshalb durch seine
Abwesenheit kund, weil es derjenige ist, den zu finden reines Glick ist,
reine Gnade, Werk von Gottes Huld und Giite.

So sagt es Johannes. Aber er sagt noch mehr — und setzt, um das Apo-
diktische seiner Aussage zu unterstreichen, die Worte fiir menschliche
AuBerungen, die in der ersten Strophengruppe in der ersten Person (ich
trat ein, ich war trunken usw.) und in der zweiten Strophengruppe in der
dritten Person (gelangt, steigt, versteht usw.) standen, nun in den Infini-
tiv (bleiben). Nicht nur das Finden des Zieles ist Werk seiner Huld und
Giite; auch unser Ja zu diesem Ziel ist Gottes Werk. Sind es doch die
von Gott eingegossenen und darum géttlich genannten Tugenden des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, die uns dieses Ja sprechen las-
sen. Alles ist Gnade, gerade aber auch Scheitern und dunkle Nacht.

Ahnlich wie im vorliegenden Aufsatz hat der Autor eine umfassendere Johannes-vom-
Kreuz-Deutung verdffentlicht: Johannes vom Kreuz. Der Sédnger der Liebe (Wiirzburg,
Echter 1985. 141 S., brosch.,, DM 19,80). Er setzt dabei bei fiinf Gedichten des Heiligen
(zuletzt auch an dem im vorliegenden Aufsatz aufgeschliisselten) an und zeigt jedesmal —
aus einer souveridnen Beherrschung des Gesamtwerkes —, wie aktuell und wie christlich der
Heilige ist. Es ist wichtig zu wissen, dafl Johannes selbst diesen Ansatz von der Poesie her
als den genuinen empfiehlt. Das heute in Kreisen, die mit fernostlicher Mystik lieb4dugeln,
iiblich gewordene Zitieren von eher philosophischen Sdtzen ans dem Kommentar-Werk
des Heiligen miBlachtet den Gesamtentwurf seiner Mystik, die sich — wie Johannes betont
- zuerst in seiner Poesie findet, wozu die eher abstrakten Kommentare nur eine schwache
Lesehilfe bilden. Wer dem wahren Heiligen ndherkommen will, muB bei seinen Gedichten
ansetzen. Dazu bietet Repges eine unersetzliche Hilfe. Die Redaktion.





