
Rationalität und Ekstase 
Eine Aufgabe für Glaube und Theologie 

Horst Bürkle, München 

Wir erleben heute im Umkreis des westlichen Christentums eine eigen- 
tümliche auseinanderstrebende Entwicklung: auf der einen Seite eine 
starke Vorherrschaft des rationalen Elementes in Kirche und Verkündi- 
gung. Auf der anderen Seite kommt es zu einer neuen Entdeckung des 
charismatisch-emotionalen Elements in bestimmten Kreisen der Kirche 
und zu einer neuen Hochschätzung des gefühlsbezogenen Erlebens. Da- 
neben erfreuen sich diejenigen Kreise und Bewegungen außerhalb der 
Kirche regen Zuspruchs, die jene Dimensionen unseres Menschseins an- 
sprechen, die sich der rein rationalen und verbalen Kommunikations- 
ebene entziehen. Ich denke hier besonders an die zahlreichen von östli- 
chen religiösen Praktiken beeinflußten Zentren und Therapiegemein- 
schaften. In ihnen spielt das ins Unbewußte, aber eben auch in die 
psycho-somatischen Bedingungszusammenhänge hinein wirkende ek- 
statische' Element eine wichtige Rolle. 

Rückkehr des Ekstatischen 

Schauen wir über den unmittelbaren Kontext unserer religiösen Land- 
schaft' hinaus, so begegnen uns außerhalb desselben noch sehr viele ele- 
mentare Aufbrüche aus einer Dimension, die wir durchaus mit dem Be- 
griff des Ekstatischen belegen können. Mir stehen dabei vor allem zwei 
Phänomene vor Augen, die mit Fug und Recht als neureligiöse Massen- 
bewegungen bezeichnet werden können. 

In Brasilien gehört heute - Zahlen dazu lassen sich schwer statistisch 
erheben - vermutlich jeder Fünfte zu einer der dort in den letzten Jahr- 
zehnten rapide um sich greifenden synkretistischen Kultgemeinschaften. 
Bezeichnungen wie Umbanda, Makumba, Candomble oder auch andere 
sind Sammelnamen für eine unüberschaubare Zahl von örtlichen Kult- 
zentren, den sog. ,Terreiros'. Der (oder die) jeweilige ,Chef de terreiro' 
ist Zauberpriester im klassischen Sinne des Wortes. Er verfügt über ma- 
gische Kräfte, vollzieht übernatürliche Heilungen, versetzt seine Medien 
in ekstatische Zustände, läßt Geister einwohnen und anderes mehr. Die 
jüngste Dissertation in meinem Institut* ist der genauen Untersuchung 

* Prof. Dr. Bürkle ist Vorstand des Instituts für Missions- und Religionswissenschaft im 
Fachbereich Evangelische Theologie an der Universität München. Die Redaktion. 



Rationalität und Ekstase 49 

einer solchen Bewegung im Raum der Hauptstadt Brasilia gewidmet. 
Dabei zeigt es sich, daß die Anhängerschaft sich keineswegs aus den 
Kreisen rekrutiert, in denen ursprünglich die afrikanischen Orichas (Ah- 
nengeister) oder die indianischen Kultgottheiten zu Hause sind. In Ver- 
bindung mit Elementen des europäischen Katholizismus unter bewußter 
Umdeutung christlicher Heiligengestalten, aber auch der Person Jesu 
Christi, der Mutter Gottes u. a., zieht eine solche Bewegung Adepten aus 
den höchsten sozialen Schichten des Landes an. 

Eine andere Entwicklung der Rückkehr des Ekstatischen zeichnet sich 
in den zahlreichen Sonderentwicklungen im südlichen und westlichen 
Afrika ab. Hier brechen ursprünglich afrikanische Phänomene der Stam- 
mesreligion wieder auf mit dem Anspruch, die eigentliche und ursprüng- 
liche Gestalt des Christentums darzustellen. Im Mittelpunkt einer sol- 
chen Separationsbewegung steht - durchaus vergleichbar dem aus Brasi- 
lien Berichteten - die charismatische Gestalt des Stifters. Er hat unmit- 
telbare Geisteingebung, hat Auditionen und erlebt Visionen, vollzieht 
Glaubensheilungen. Dies alles ist begleitet von den typischen ekstati- 
schen Begleiterscheinungen. In ihnen liegen für den afrikanischen Men- 
schen geradezu die Kriterien für die Echtheit des religiösen Erlebens. 
Die Gottesdienste dieser Gemeinschaften zeichnen sich durch ein star- 
kes emotionales Element aus, das ekstatische Formen annehmen kann. 
Wenn der Geist über die versammelte Gemeinde kommt, sind Phäno- 
mene wie Lallen, Um-sich-Schlagen, Zu-Boden-Werfen, Schaum vor 
dem Mund, aber auch tierische Laute durchaus zu beobachten. Dem 
charismatischen ,Propheten' kommt es dann zu, diese Geistererfahrun- 
gen zu zügeln und die Ekstase im Zaum zu halten. 

Zumindest in bezug auf die Stifterperson ist im Zusammenhang unse- 
res Themas noch an eine jüngere Entwicklung zu denken, die sich im 
heutigen Japan abzeichnet. Zunehmend seit dem Ende des letzten Welt- 
krieges - beginnend aber schon vorher - lösen innerhalb des japani- 
schen Buddhismus und Shintoismus einzelne charismatische Gestalten 
neue Kulturbewegungen aus. Die größten von ihnen sind unter dem Na- 
men Sokagakkai und Rissho Kosei-kai bekannt. Aber es gibt deren eine 
ganze Anzahl kleinerer, weniger bekannt gewordener. Auch hier begeg- 
net uns im Umkreis des Stifters ein starkes ekstatisches Erleben, das sich 
aber alsbald umsetzt in rationale Kommunikation. Der Gründer kann 
eine ganze Fülle heiligen Schrifttums verfassen, das das von ihm unter 
besonderen - eben ekstatischen - Umständen Geschaute oder Vernom- 
mene anderen zugänglich macht. 

Sowohl im Falle der lateinamerikanischen als auch bei den japani- 
schen neubuddhistischen Bewegungen befinden wir uns im neuzeitli- 



Horst Bürkle 50 

chen Milieu einer entwickelten, technisierten und in allen sonstigen Le- 
bensbezügen aufgeklärten' Welt. Unter den Anhängern finden sich 
Ärzte, Naturwissenschaftler, Politiker und Militärs. Menschen, die sich 
sonst durchaus rational zu verhalten wissen, werden hier im Bereich der 
Religion elementar vom Charakter des Außerordentlichen, des schlecht- 
hin Irrationalen und Numinosen erfaßt. Rudolf Otto hat in seinen reli- 
gionswissenschaftlichen Untersuchungen mit Nachdruck auf diese Seite 
im religiösen Erleben hingewiesen1. Für ihn war die rationalisierbare 
Ebene dessen, was sich für den Menschen in der Religion ereignet, sozu- 
sagen nur die ,Tagseite' einer sich darin und dahinter verbergenden 
mächtigen, für die ratio aber eben dunklen Tiefe. Diese Tiefendimen- 
sion in der Religion - auch in der christlichen - wollte er wieder ernst 
genommen sehen. Diesem Bemühen um das Verständnis der realen Er- 
scheinungsformen dessen, was er das tremendum oder auch das fasci- 
nans (das •Erschütterung" oder •Faszination" Bringende) nannte, gal- 
ten seine Untersuchungen in den ekstatischen und mystischen Erlebnis- 
weisen in den verschiedenen Religionen. Die Theologie seiner und der 
nachfolgenden Zeit ist mit wenigen Ausnahmen an ihm vorbeigegangen. 
Sie hatte sich anderen Themen verschrieben, die sich ganz in der lichten 
Rationalität der ,Tagseite' erschöpften. Die historisch-kritische For- 
schungsmethode, das Thema der Entmythologisierung, die dialektische 
Theologie der Barth-Schule - sie und andere Zeiteinrichtungen drängten 
die Theologie und ihr zufolge die kirchliche Praxis immer mehr an die 
Oberfläche rationaler Betrachtung. Was nicht verbalisierbar und auf den 
Begriff zu bringen war, das sollte und konnte für die theologische Auf- 
gabe außer Betracht bleiben. Von hier aus war dann der Schritt nicht 
mehr weit in die thematische Engführung der Theologie und kirchlichen 
Verkündigung durch politische Tagesparolen - sozusagen der Schritt 
von der ,Tagseite' zur ,Schlagseite'! Aber politische Theologie' in wel- 
cher Zuspitzung immer (als Theologie der Revolution, der Befreiung 
oder des Feminismus, der Emanzipation oder der Armut etc.) signali- 
siert als Endprodukt den Verlust der Religion. Er beginnt jedoch mit der 
Trennung des Rationalen vom Erlebnisgrund und damit von dem, was 
in der Sicht unseres Themas das ,ekstatische' Element in aller lebendi- 
gen Religion ausmacht. 

1 In seinem grundlegenden Werk über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 
Verhältnis zum Rationalen hat er die für das •Mysterium tremendum" bezeichnenden Mo- 
mente des Übermächtigen, Energischen, Schauervollen und des •Ganz Anderen" näher 
ausgeführt (Das Heilige, München "1963, 17-37). 



Rationalität und Ekstase 51 

Ekstase und Rationalität in den östlichen Religionen 

An Beispielen aus dem Hinduismus, aus dem Buddhismus und aus 
China soll nach dem Verhältnis des Ekstatischen zum Rationalen ge- 
fragt werden2; dieser Hintergrund kann verdeutlichen, inwiefern im 
Christentum die Einheit von Ekstatischem und Rationalem in Gestalt 
des fleischgewordenen Wortes Gottes ihre abschließende Erfüllung fin- 
det. 

Für den Yoga gilt, daß er elementar auf unmittelbare Erfahrung und 
Praxis angelegt ist. Nicht das Bescheidwissen etwa über die bei Patanjali 
hochreflektierten mikro- und makrokosmischen Systeme, in die der klas- 
sische Yoga als eine Art Initiationsvorgang integriert, nicht die Kenntnis 
der verschiedenen Modalitäten der Bewußtseinszustände oder andere 
der indischen spekulativen Weltanschauungstheorie eigenen Betrach- 
ti»igsweisen sind hier ausschlaggebend. Worauf es entscheidend an- 
kommt, ist der Vollzug selber. Er erst verleiht dem Adepten die Möglich- 
keit des Verwandeltwerdens. Alles kommt in der Sicht unseres Themas 
auf das ,Heraustreten' aus der vordergründigen Dimension normalen 
Verhaltens an. Dabei liegt das echt Ekstatische der Yogin-Erfahrung ge- 
rade in der Verkuppelung von aktiver Hingabe an die auszuführende 
Übung und passivem Widerfahrnis der sich darin erschließenden neuen 
Selbsterfahrung. Beides kommt im ekstatischen Erleben zusammen: Der 
Mensch unterzieht sich bestimmten religiösen Verrichtungen, aber ihm 
widerfährt darin auch etwas. Auf letzteres kommt es entscheidend an. 
Hier liegt sozusagen das ,Fremderlebnis' im machbaren Praxisvorgang. 
Das Rationale tritt hier zunächst völlig zurück. Es kann sogar in Span- 
nung und Widerspruch treten und damit zum Störfaktor werden. Immer 
wieder sprechen die klassischen indischen Texte von diesem Vorrang 
auszuführender Praxis. •Frauensache ist es, die Überlegenheit einer 
Wahrheit durch diskursive Argumente begründen zu wollen, Männersa- 
che, die Welt zu erobern durch eigene Macht." (Tantratattva, I, 125) 
•Durch den abhyäsa (= Praxis, Übung, Anstrengung) erlangt man den 
Erfolg, durch die Praxis gewinnt man die Befreiung. Das vollkommene 
Bewußtsein erwirbt man durch die Tat. Den Yoga erlangt man durch 
Handeln {abhyäsa) ... Man kann den Tod überlisten durch den abhy- 
äsa... Durch die Praxis gewinnt man die Kraft der Prophezeiung (väc) 
und die Fähigkeit, durch einfache Willensübungen überallhin zu gelan- 
gen, wo man will ..."3 

2 M. Eliade in seiner grundlegenden Arbeit über Yoga - Unsterblichkeit und Freiheit (Stutt- 
gart 1960) hat verdeutlicht, wie in den indischen Religionen beide Elemente unseres The- 
mas ineinanderliegen. 
3 Siva-Samhita IV, 9-11. Zit. nach Eliade, aaO. (Anm. 2), 47. 



Horst Bürkle 52 

Inwiefern der Yoga eine klassische Form ekstatischen Erlebens ist, 
braucht hier im einzelnen nicht mehr dargelegt zu werden. Was dem 
Yogi widerfährt, was er ,erlebt', welche Verwandlungen er an sich er- 
fährt, all dies ist hinreichend beschrieben und untersucht worden. Für 
unsere Fragestellung nach dem Verhältnis von Ekstase und Rationalität 
dagegen ist es wichtig zu sehen, wie in diesem Fall zu den Praxis- und 
Erlebnisweisen die Theorie hinzukommt, sie begründet und erklärt. 
Worum es im Durchmessen des Außerordentlichen geht, soll durchaus 
rational dargelegt werden. Die Theorie des Yoga nimmt deshalb einen 
breiten Raum ein. An Reflexion über die erlösende Praxis hat es nicht 
gefehlt. Die Theorien erheben durchaus Anspruch auf rationale Schlüs- 
sigkeit und Beweiskraft4. 

Schaut man auf die Ekstasetechniken in den Ländern des mahayani- 
stischen Buddhismus, des Tantrismus oder Lamaismus, so zeigt sich 
auch hier eine enge Verflechtung des Ekstatischen mit dem die Religio- 
nen insgesamt umschreibenden jeweiligen System. Das Einzelerleben 
bleibt eingeordnet in einen es begründenden, sinnvollen Zusammen- 
hang. Erst aus ihm heraus vermag es seine ,soteriologische' Bedeutung 
zu gewinnen. Mag der einzelne ekstatische Vorgang in seiner Besonder- 
heit in sich zu bestehen scheinen, kommunikationsfähig ist er nur und 
damit deutbar, insofern er in Beziehung steht zu den das Ganze von 
Welt und Mensch in der jeweiligen Religion beantwortenden Anschau- 
ungen. Hier hat das nationale' Element seinen unabdingbaren Platz, 
mag es im Einzelfall bewußt sein oder nicht. Dabei ist unbestritten, daß 
dieses Element im Hintergrund bleibt. Im Vordergrund steht das ele- 
mentare Erleben selber, das den Menschen •Tod und Wiedergeburt" an 
sich erfahren, das ihn die Unterwelt durchmessen läßt oder die Toten 
zur Sprache bringt. Zweifellos steht hier das Rationale ganz im Dienst 
des eigentlichen religiösen Erlebens. Jesus ist sozusagen das Sekundäre, 
das ihm seinen ,Sitz im Leben', in diesem Fall im übergreifenden Zu- 
sammenhang der betreffenden Religion, zuweist, zu der es gehört5. 

Wir halten als Fazit unseres mehr als kurzen Exkurses in die Welt der 
östlichen Religionen fest: Das für die religiöse Erfahrung grundlegende 

4 •Die große Bedeutung, welche alle indischen Metaphysiken bis zu der Askesetechnik 
und Kontemplationsmethode des Yoga der .Erkenntnis' beimessen, erklärt sich leicht aus 
den Gründen des menschlichen Leidens. Das Elend des menschlichen Lebens rührt nicht 
von einer göttlichen Strafe oder Ursünde, sondern von der .Unwissenheit' her." (Eliade 
aaO. [Anm. 2], 22) 
5 •Nach diesen wenigen Auszügen macht man sich einen Begriff von der Umwandlung, 
die ein schamanisches Schema erfahren kann, wenn es einem komplexen philosophischen 
System wie dem Tantrismus eingefügt wird." (M. Eliade, Schamanismus und archaische 
Ekstasetechnik, Zürich 1956, 409) 



Rationalität und Ekstase 53 

ekstatische Element führt zwar nicht in sich bereits, aber in seiner inte- 
gralen Verklammerung mit der Religion als ganzer immer auch ein ratio- 
nales Element mit sich. Wie verhält es sich in dieser Hinsicht nun - das 
sei unsere abschließende Überlegung - im Christentum selber. 

Christliche Gleichwertigkeit von Ekstase und Ratio 

Es ist nicht zu übersehen, daß das ekstatische Element wesentlich zur 
Glaubenserfahrung des Christen dazugehört. Faßt man den Begriff 
nicht zu eng, so gehören hierher alle im biblischen Bereich uns begeg- 
nenden visuellen und auditiven Begebenheiten, aber auch Traumerfah- 
rungen und andere, die Möglichkeiten des Bewußtseins transzendie- 
rende Widerfahrnisse. Wenn der Apostel Paulus davon spricht, daß er 
•Entrückung im Geiste" erfahren habe, die ihn in himmlische Sphären 
versetzt hat6, so haben wir es hier mit einem ausgesprochen ekstatischen 
Erleben zu tun. Aber auch in der frühen christlichen Gemeinde gehörten 
ekstatische Erlebnis- und Ausdrucksweisen zur gängigen kirchlichen 
Praxis. Die Glossolalie, die gewiß nicht nur in der Gemeinde von Ko- 
rinth zu Hause war, aber auch andere Charismen wie das der Prophetie, 
des Heilens und anderes mehr weisen in diese Richtung7. Alle diese im 
rationalen Bereich nicht ,aufklärbaren' Ereignisse, tragen ekstatische 
Züge. Sie sind nicht auf die Zeit der Urkirche begrenzt, sondern setzen 
sich in der und durch die Geschichte der Kirche hindurch - wenn auch 
in veränderter Weise - fort. Die Hagiographien sind Zeugen dieses blei- 
bend bedeutenden ekstatischen Elementes für den christlichen Glauben. 

Vom Wesen der christlichen Offenbarung her erfährt nun das Verhält- 
nis von Ekstase und Rationalität seine spezifische und religionsge- 
schichtlich erfüllende Bestimmung. Das rationale Element tritt nicht nur 
sozusagen sekundär zum Zweck der integralen Verankerung des ekstati- 
schen Einzelerlebnisses in den religiösen Kontext hinzu. Für den christ- 
lichen Glauben ist das Rationale dem Ekstatischen gleichwertig und ihm 
notwendig zugeordnet. Es ist die eine Seite derselben Offenbarungswirk- 
lichkeit. Was im Geist erfahren wird, bleibt Teil des geschichtlich in die 
Erscheinung getretenen trinitarischen Geheimnisses im Sohn. Mit ande- 
ren Worten, es kann sich auch in der unmittelbaren Geistererfahrung 
nichts anderes ereignen als was in Leben und Werk Jesu von Nazareth 
worthaft wurde. Aber im Logos, im Wort, ist zugleich auch die der ver- 
nehmenden Vernunft eigene Rationalität mitbeteiligt. Der Logos, von 

6 2 Kor 12,1-4. 
7 1 Kor 14, Iff; Apg 2,18 u.a. 



Hans Urs von Balthasar 54 

dem Johannes (1,1) sagt, daß er en archä, im Anfang, war, ist zugleich 
der, der im Wort in der Zeit kerygmatisch wird und damit den Bedin- 
gungen der ratio, des Verstandes, sich unterwirft. Damit aber verliert er 
nie das ihm eigene, aller Vernunft überlegene8 ekstatische Element. Es 
wieder zurückzugewinnen und ihm den ihm zukommenden Platz in der 
kirchlichen Praxis und im Glauben des einzelnen wieder einzuräumen, 
bleibt eine theologische und pastorale Aufgabe. 

8 P. Tillich zeigt in seiner Systematischen Theologie {Bd. I, Stuttgart 1956, 135^12) den Zu- 
sammenhang von Offenbarung und Ekstase auf und erinnert an den Charakter der •eksta- 
tischen Partizipation an Christus", wie sie in der paulinischen Formel des •in Christus 
sein" zum Ausdruck kommt. •Wie Paulus in diesen Kapiteln zeigt, handelt es sich hier 
nicht um eine Erkenntnis, die als Resultat der aufnehmenden Funktion des menschlichen 
Geistes gewonnen wurde, sondern um eine Erkenntnis von ekstatischem Charakter. Schon 
die von ihm gebrauchte Sprache macht den ekstatischen Charakter von agape und gnosis 
deutlich. In beiden ist die rationale Form - einmal des Moralischen, dann des Kognitiven 
- mit der ekstatischen Erfahrung des Geistes geeint." (Bd. III, Stuttgart 1966, 1400 

Zwei Wege zu Gott 
Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Überblickt man gleichsam aus der Vogelschau das religiöse Denken des 
Abendlands und beachtet man dabei, daß für die griechisch-römische 
Antike Philosophie und Theologie voneinander untrennbar sind, weil 
einfach das letzte, als göttliches anerkannte Prinzip der Welt gesucht 
wird, so können zwei Zugänge zu Gott unterschieden werden. Von vorn- 
herein soll betont werden, daß beide in ihrer Weise legitim sind, sie sich 
aber darin unterscheiden, daß, grob gesprochen, der erste vom Men- 
schen, der zweite von Gott ausgeht. Doch wird man diese grobmaschige 
Einteilung nachträglich korrigieren müssen, weil der vom Menschen 
ausgehende Weg doch immer schon voraussetzt, daß dieser Weg auch 
zum Ziel führt, somit von Gott approbiert, ja vielleicht sogar mitbe- 
stimmt wird, während ein von Gott ausgehender Weg so beschaffen sein 
muß, daß er für den Menschen gangbar, seinem Wesen entsprechend 
sein muß. 




