Rationalitdt und Ekstase
Eine Aufgabe fiir Glaube und Theologie

Horst Biirkle, Miinchen

Wir erleben heute im Umkreis des westlichen Christentums eine eigen-
tamliche auseinanderstrebende Entwicklung: auf der einen Seite eine
starke Vorherrschaft des rationalen Elementes in Kirche und Verkiindi-
gung. Auf der anderen Seite kommt es zu einer neuen Entdeckung des
charismatisch-emotionalen Elements in bestimmten Kreisen der Kirche
und zu einer neuen Hochschitzung des gefiihlsbezogenen Erlebens. Da-
neben erfreuen sich diejenigen Kreise und Bewegungen auBerhalb der
Kirche regen Zuspruchs, die jene Dimensionen unseres Menschseins an-
sprechen, die sich der rein rationalen und verbalen Kommunikations-
ebene entziehen. Ich denke hier besonders an die zahlreichen von 6stli-
chen religiésen Praktiken beeinfluBten Zentren und Therapiegemein-
schaften. In ihnen spielt das ins UnbewuBte, aber eben auch in die
psycho-somatischen Bedingungszusammenhinge hinein wirkende ,ek-
statische* Element eine wichtige Rolle.

Riickkehr des Ekstatischen

Schauen wir iiber den unmittelbaren Kontext unserer religiésen ,Land-
schaft® hinaus, so begegnen uns auBerhalb desselben noch sehr viele ele-
mentare Aufbriiche aus einer Dimension, die wir durchaus mit dem Be-
griff des Ekstatischen belegen kénnen. Mir stehen dabei vor allem zwei
Phénomene vor Augen, die mit Fug und Recht als neureligiése Massen-
bewegungen bezeichnet werden konnen.

In Brasilien gehort heute -~ Zahlen dazu lassen sich schwer statistisch
erheben - vermutlich jeder Fiinfte zu einer der dort in den letzten Jahr-
zehnten rapide um sich greifenden synkretistischen Kultgemeinschaften.
Bezeichnungen wie Umbanda, Makumba, Candomblé oder auch andere
sind Sammelnamen fiir eine uniiberschaubare Zahl von &rtlichen Kult-
zentren, den sog. ,Terreiros‘. Der (oder die) jeweilige ,Chef de terreiro*
ist Zauberpriester im klassischen Sinne des Wortes. Er verfiigt iiber ma-
gische Krifte, vollzieht iibernatiirliche Heilungen, versetzt seine Medien
in ekstatische Zustinde, 14Bt Geister einwohnen und anderes mehr. Die
Jungste Dissertation in meinem Institut* ist der genauen Untersuchung

* Prof. Dr. Biirkle ist Vorstand des Insiiluts fiir Missions- und Religionswissenschaft im
Fachbereich Evangelische Theologie an der Universitdt Miinchen. Die Redaktion.



Rationalitit und Ekstase 49

einer solchen Bewegung im Raum der Hauptstadt Brasilia gewidmet.
Dabei zeigt es sich, daB die Anhdngerschaft sich keineswegs aus den
Kreisen rekrutiert, in denen urspriinglich die afrikanischen Orichas (Ah-
nengeister) oder die indianischen Kultgottheiten zu Hause sind. In Ver-
bindung mit Elementen des europdischen Katholizismus unter bewuf3ter
Umdeutung christlicher Heiligengestalten, aber auch der Person Jesu
Christi, der Mutter Gottes u. a., zieht eine solche Bewegung Adepten aus
den héchsten sozialen Schichten des Landes an.

Eine andere Entwicklung der Riickkehr des Ekstatischen zeichnet sich
in den zahlreichen Sonderentwicklungen im stidlichen und westlichen
Afrika ab. Hier brechen urspriinglich afrikanische Phinomene der Stam-
mesreligion wieder auf mit dem Anspruch, die eigentliche und urspriing-
liche Gestalt des Christentums darzustellen. Im Mittelpunkt einer sol-
chen Separationsbewegung steht — durchaus vergleichbar dem aus Brasi-
lien Berichteten — die charismatische Gestalt des Stifters. Er hat unmit-
telbare Geisteingebung, hat Auditionen und erlebt Visionen, vollzieht
Glaubensheilungen. Dies alles ist begleitet von den typischen ekstati-
schen Begleiterscheinungen. In ihnen liegen fiir den afrikanischen Men-
schen geradezu die Kriterien fiir die Echtheit des religiésen Erlebens.
Die Gottesdienste dieser Gemeinschaften zeichnen sich durch ein star-
kes emotionales Element aus, das ekstatische Formen annehmen kann.
Wenn der Geist iiber die versammelte Gemeinde kommt, sind Phédno-
mene wie Lallen, Um-sich-Schlagen, Zu-Boden-Werfen, Schaum vor
dem Mund, aber auch tierische Laute durchaus zu beobachten. Dem
charismatischen ,Propheten‘ kommt es dann zu, diese Geistererfahrun-
gen zu ziigeln und die Ekstase im Zaum zu halten.

Zumindest in bezug auf die Stifterperson ist im Zusammenhang unse-
res Themas noch an eine jiingere Entwicklung zu denken, die sich im
heutigen Japan abzeichnet. Zunehmend seit dem Ende des letzten Welt-
krieges — beginnend aber schon vorher - 16sen innerhalb des japani-
schen Buddhismus und Shintoismus einzelne charismatische Gestalten
neue Kulturbewegungen aus. Die groBten von ihnen sind unter dem Na-
men Sokagakkai und Rissho Kosei-kai bekannt. Aber es gibt deren eine
ganze Anzahl kleinerer, weniger bekannt gewordener. Auch hier begeg-
net uns im Umkreis des Stifters ein starkes ekstatisches Erleben, das sich
aber alsbald umsetzt in rationale Kommunikation. Der Griinder kann
eine ganze Fiille heiligen Schrifttums verfassen, das das von ihm unter
besonderen - eben ekstatischen - Umstdnden Geschaute oder Vernom-
mene anderen zugéinglich macht.

Sowohl im Falle der lateinamerikanischen als auch bei den japani-
schen neubuddhistischen Bewegungen befinden wir uns im neuzeitli-



Horst Biirkle 50

chen Milieu einer entwickelten, technisierten und in allen sonstigen Le-
bensbezugen ,aufgeklarten® Welt. Unter den Anhiingern finden sich
Arzte, Naturwissenschaftler, Politiker und Militirs. Menschen, die sich
sonst durchaus rational zu verhalten wissen, werden hier im Bereich der
Religion elementar vom Charakter des AuBerordentlichen, des schlecht-
hin Irrationalen und Numinosen erfaBt. Rudolf Otto hat in seinen reli-
gionswissenschaftlichen Untersuchungen mit Nachdruck auf diese Seite
im religiosen Erleben hingewiesen!. Fiir ihn war die rationalisierbare
Ebene dessen, was sich fiir den Menschen in der Religion ereignet, sozu-
sagen nur die ,Tagseite’ einer sich darin und dahinter verbergenden
maéchtigen, fiir die ratio aber eben dunklen Tiefe. Diese Tiefendimen-
sion in der Religion - auch in der christlichen - wollte er wieder ernst
genommen sehen. Diesem Bemiihen um das Verstindnis der realen Er-
scheinungsformen dessen, was er das tfremendum oder auch das fasci-
nans (das , Erschiitterung® oder ,,Faszination* Bringende) nannte, gal-
ten seine Untersuchungen in den ekstatischen und mystischen Erlebnis-
weisen in den verschiedenen Religionen. Die Theologie seiner und der
nachfolgenden Zeit ist mit wenigen Ausnahmen an ihm vorbeigegangen.
Sie hatte sich anderen Themen verschrieben, die sich ganz in der lichten
Rationalitat der ,Tagseite’ erschoépften. Die historisch-kritische For-
schungsmethode, das Thema der Entmythologisierung, die dialektische
Theologie der Barth-Schule - sie und andere Zeiteinrichtungen dringten
die Theologie und ihr zufolge die kirchliche Praxis immer mehr an die
Oberfliache rationaler Betrachtung. Was nicht verbalisierbar und auf den
Begriff zu bringen war, das sollte und konnte fiir die theologische Auf-
gabe auBer Betracht bleiben. Von hier aus war dann der Schritt nicht
mehr weit in die thematische Engfiihrung der Theologie und kirchlichen
Verkiindigung durch politische Tagesparolen — sozusagen der Schritt
von der ,Tagseite’ zur ,Schlagseite! Aber ,politische Theologie* in wel-
cher Zuspitzung immer (als Theologie der Revolution, der Befreiung
oder des Feminismus, der Emanzipation oder der Armut etc.) signali-
siert als Endprodukt den Verlust der Religion. Er beginnt jedoch mit der
Trennung des Rationalen vom Erlebnisgrund und damit von dem, was
in der Sicht unseres Themas das ,ekstatische* Element in aller lebendi-
gen Religion ausmacht.

' In seinem grundlegenden Werk iiber das Irrationale in der Idee des Gétilichen und sein
Verhiilinis zum Rationalen hat er die fir das ,,Mysterium tremendum* bezeichnenden Mo-
mente des Ubermachtigen, Energischen, Schauervollen und des ,,Ganz Anderen* niher
ausgefiihrt (Das Heilige, Miinchen 351963, 17-37).



Rationalitit und Ekstase 51
Ekstase und Rationalitit in den ostlichen Religionen

An Beispielen aus dem Hinduismus, aus dem Buddhismus und aus
China soll nach dem Verhiltnis des Ekstatischen zum Rationalen ge-
fragt werden?; dieser Hintergrund kann verdeutlichen, inwiefern im
Christentum die Einheit von Ekstatischem und Rationalem in Gestalt
des fleischgewordenen Wortes Gottes ihre abschlieBende Erfiillung fin-
det.

Fiir den Yoga gilt, daB er elementar auf unmittelbare Erfahrung und
Praxis angelegt ist. Nicht das Bescheidwissen etwa iber die bei Patafijali
hochreflektierten mikro- und makrokosmischen Systeme, in die der klas-
sische Yoga als eine Art Initiationsvorgang integriert, nicht die Kenntnis
der verschiedenen Modalititen der BewuBtseinszustinde oder andere
der indischen spekulativen Weltanschauungstheorie eigenen Betrach-
tieigsweisen sind hier ausschlaggebend. Worauf es entscheidend an-
kommt, ist der Vollzug selber. Er erst verleiht dem Adepten die Mdglich-
keit des Verwandeltwerdens. Alles kommt in der Sicht unseres Themas
auf das ,Heraustreten‘ aus der vordergriindigen Dimension normalen
Verhaltens an. Dabei liegt das echt Ekstatische der Yogin-Erfahrung ge-
rade in der Verkoppelung von aktiver Hingabe an die auszufiihrende
Ubung und passivem Widerfahrnis der sich darin erschlieBenden neuen
Selbsterfahrung. Beides kommt im ekstatischen Erleben zusammen: Der
Mensch unterzieht sich bestimmten religiosen Verrichtungen, aber ihm
widerfidhrt darin auch etwas. Auf letzteres kommt es entscheidend an.
Hier liegt sozusagen das ,Fremderlebnis‘ im machbaren Praxisvorgang.
Das Rationale tritt hier zunéchst vollig zuriick. Es kann sogar in Span-
nung und Widerspruch treten und damit zum Storfaktor werden. Immer
wieder sprechen die klassischen indischen Texte von diesem Vorrang
auszufiihrender Praxis. ,,Frauensache ist es, die Uberlegenheit einer
Wahrheit durch diskursive Argumente begriinden zu wollen, Midnnersa-
che, die Welt zu erobern durch eigene Macht.“ (Tantratattva, 1, 125)
,Durch den abhydsa (= Praxis, Ubung, Anstrengung) erlangt man den
Erfolg, durch die Praxis gewinnt man die Befreiung. Das vollkommene
BewuBtsein erwirbt man durch die Tat. Den Yoga erlangt man durch
Handeln (abhydsa) ... Man kann den Tod uberlisten durch den abhy-
dsa ... Durch die Praxis gewinnt man die Kraft der Prophezeiung (vdc)
und die Fihigkeit, durch einfache Willenstibungen tberallhin zu gelan-
gen, wo man will ...*3

2 M. Eliade in seiner grundlegenden Arbeit iiber Yoga — Unsterblichkeit und Freiheit (Stutl-
gart 1960) hat verdeutlicht, wie in den indischen Religionen beide Elemente unseres The-
mas ineinanderliegen.

3 Siva-Samhita 1V, 9-11. Zit. nach Eliade, aaO. (Anm. 2), 47.



Horst Biirkle 52

Inwiefern der Yoga eine klassische Form ekstatischen Erlebens ist,
braucht hier im einzelnen nicht mehr dargelegt zu werden. Was dem
Yogi widerfihrt, was er ,erlebt, welche Verwandlungen er an sich er-
fahrt, all dies ist hinreichend beschrieben und untersucht worden. Fiir
unsere Fragestellung nach dem Verhiltnis von Ekstase und Rationalitit
dagegen ist es wichtig zu sehen, wie in diesem Fall zu den Praxis- und
Erlebnisweisen die Theorie hinzukommt, sie begriindet und erklirt.
Worum es im Durchmessen des AuBlerordentlichen geht, soll durchaus
rational dargelegt werden. Die Theorie des Yoga nimmt deshalb einen
breiten Raum ein. An Reflexion iiber die erldsende Praxis hat es nicht
gefehlt. Die Theorien erheben durchaus Anspruch auf rationale Schliis-
sigkeit und Beweiskraft?.

Schaut man auf die Ekstasetechniken in den Lindern des mahayani-
stischen Buddhismus, des Tantrismus oder Lamaismus, so zeigt sich
auch hier eine enge Verflechtung des Ekstatischen mit dem die Religio-
nen insgesamt umschreibenden jeweiligen System. Das Einzelerleben
bleibt eingeordnet in einen es begriindenden, sinnvollen Zusammen-
hang. Erst aus ihm heraus vermag es seine ,soteriologische* Bedeutung
zu gewinnen. Mag der einzelne ekstatische Vorgang in seiner Besonder-
heit in sich zu bestehen scheinen, kommunikationsfihig ist er nur und
damit deutbar, insofern er in Beziehung steht zu den das Ganze von
Welt und Mensch in der jeweiligen Religion beantwortenden Anschau-
ungen. Hier hat das ,rationale’ Element seinen unabdingbaren Platz,
mag es im Einzelfall bewuBt sein oder nicht. Dabei ist unbestritten, daB
dieses Element im Hintergrund bleibt. Im Vordergrund steht das ele-
mentare Erleben selber, das den Menschen ,, Tod und Wiedergeburt“ an
sich erfahren, das ihn die Unterwelt durchmessen 148t oder die Toten
zur Sprache bringt. Zweifellos steht hier das Rationale ganz im Dienst
des eigentlichen religiosen Erlebens. Jesus ist sozusagen das Sekundire,
das ihm seinen ,Sitz im Leben‘, in diesem Fall im tibergreifenden Zu-
sammenhang der betreffenden Religion, zuweist, zu der es gehorts.

Wir halten als Fazit unseres mehr als kurzen Exkurses in die Welt der
ostlichen Religionen fest: Das fiir die religiose Erfahrung grundlegende

¢ .Die grofle Bedeutung, welche alle indischen Metaphysiken bis zu der Askesetechnik
und Kontemplationsmethode des Yoga der ,Erkenntnis‘ beimessen, erklirt sich leicht aus
den Griinden des menschlichen Leidens. Das Elend des menschlichen Lebens rithrt nicht
von einer goltlichen Strafe oder Ursiinde, sondern von der ,Unwissenheit* her.“ (Eliade,
aa0. [Anm. 2], 22)

* »Nach diesen wenigen Ausziigen macht man sich einen Begriff von der Umwandlung,
die ein schamanisches Schema erfahren kann, wenn es einem komplexen philosophischen
System wie dem Tantrismus eingefiigt wird.“ (M. Eliade, Schamanismus und archaische
Ekstasetechnik, Zirich 1956, 409)



Rationalitdt und Ekstase 53

ekstatische Element fiihrt zwar nicht in sich bereits, aber in seiner inte-
gralen Verklammerung mit der Religion als ganzer immer auch ein ratio-
nales Element mit sich. Wie verhilt es sich in dieser Hinsicht nun - das
sei unsere abschlieBende Uberlegung — im Christentum selber.

Christliche Gleichwertigkeit von Ekstase und Ratio

Es ist nicht zu iibersehen, daB das ekstatische Element wesentlich zur
Glaubenserfahrung des Christen dazugehort. Fafit man den Begriff
nicht zu eng, so gehoren hierher alle im biblischen Bereich uns begeg-
nenden visuellen und auditiven Begebenheiten, aber auch Traumerfah-
rungen und andere, die Méglichkeiten des BewufBtseins transzendie-
rende Widerfahrnisse. Wenn der Apostel Paulus davon spricht, daB er
,Entriickung im Geiste* erfahren habe, die ihn in himmlische Sphéren
versetzt hatb, so haben wir es hier mit einem ausgesprochen ekstatischen
Erleben zu tun. Aber auch in der frithen christlichen Gemeinde gehdrten
ekstatische Erlebnis- und Ausdrucksweisen zur gingigen kirchlichen
Praxis. Die Glossolalie, die gewil nicht nur in der Gemeinde von Ko-
rinth zu Hause war, aber auch andere Charismen wie das der Prophetie,
des Heilens und anderes mehr weisen in diese Richtung’. Alle diese im
rationalen Bereich nicht ,aufklirbaren‘ Ereignisse, tragen ekstatische
Zige. Sie sind nicht auf die Zeit der Urkirche begrenzt, sondern setzen
sich in der und durch die Geschichte der Kirche hindurch - wenn auch
in veranderter Weise - fort. Die Hagiographien sind Zeugen dieses blei-
bend bedeutenden ekstatischen Elementes fiir den christlichen Glauben.

Vom Wesen der christlichen Offenbarung her erfahrt nun das Verhilt-
nis von FEkstase und Rationalitit seine spezifische und religionsge-
schichtlich erfiillende Bestimmung. Das rationale Element tritt nicht nur
sozusagen sekundir zum Zweck der integralen Verankerung des ekstati-
schen Einzelerlebnisses in den religiosen Kontext hinzu. Fir den christ-
lichen Glauben ist das Rationale dem Ekstatischen gleichwertig und ihm
notwendig zugeordnet. Es ist die eine Seite derselben Offenbarungswirk-
lichkeit. Was im Geist erfahren wird, bleibt Teil des geschichtlich in die
Erscheinung getretenen trinitarischen Geheimnisses im Sohn. Mit ande-
ren Worten, es kann sich auch in der unmittelbaren Geistererfahrung
nichts anderes ereignen als was in Leben und Werk Jesu von Nazareth
worthaft wurde. Aber im Logos, im Wort, ist zugleich auch die der ver-
nehmenden Vernunft eigene Rationalitit mitbeteiligt. Der Logos, von

2 Kor 12,1-4.
71Kor 14,11f; Apg 2,18 u.a.



Hans Urs von Balthasar 54

dem Johannes (1,1) sagt, daB er en archd, im Anfang, war, ist zugleich
der, der im Wort in der Zeit kerygmatisch wird und damit den Bedin-
gungen der ratio, des Verstandes, sich unterwirft. Damit aber verliert er
nie das ihm eigene, aller Vernunft iiberlegene® ekstatische Element. Es
wieder zuriickzugewinnen und ihm den ihm zukommenden Platz in der
kirchlichen Praxis und im Glauben des einzelnen wieder einzurdumen,
bleibt eine theologische und pastorale Aufgabe.

® P. Tillich zeigt in seiner Systematischen Theologie (Bd. I, Stuttgart 1956, 135-42) den Zu-
sammenhang von Offenbarung und Ekstase auf und erinnert an den Charakter der eksta-
tischen Partizipation an Christus“, wie sie in der paulinischen Formel des ,,in Christus
sein“ zum Ausdruck kommt. ,, Wie Paulus in diesen Kapiteln zeigt, handelt es sich hier
nicht um eine Erkenntnis, die als Resultat der aufnehmenden Funktion des menschlichen
Geistes gewonnen wurde, sondern um eine Erkenntnis von ekstatischem Charakter. Schon
die von ihm gebrauchte Sprache macht den ekstatischen Charakter von agape und gnosis
deutlich. In beiden ist die rationale Form - einmal des Moralischen, dann des Kognitiven
- mit der ekstatischen Erfahrung des Geistes geeint.* (Bd. 11, Stuttgart 1966, 140f)

Zwei Wege zu Gott

Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese

Hans Urs von Balthasar, Basel

Uberblickt man gleichsam aus der Vogelschau das religiése Denken des
Abendlands und beachtet man dabei, daB fiir die griechisch-rémische
Antike Philosophie und Theologie voneinander untrennbar sind, weil
einfach das letzte, als gottliches anerkannte Prinzip der Welt gesucht
wird, so koénnen zwei Zugiénge zu Gott unterschieden werden. Von vorn-
herein soll betont werden, daB3 beide in ihrer Weise legitim sind, sie sich
aber darin unterscheiden, daB, grob gesprochen, der erste vom Men-
schen, der zweite von Gott ausgeht. Doch wird man diese grobmaschige
Einteilung nachtraglich korrigieren miissen, weil der vom Menschen
ausgehende Weg doch immer schon voraussetzt, daB dieser Weg auch
zum Ziel fihrt, somit von Gott approbiert, ja vielleicht sogar mitbe-
stimmt wird, wihrend ein von Gott ausgehender Weg so beschaffen sein
muf3, daB er fir den Menschen gangbar, seinem Wesen entsprechend
sein muB.





