Hans Urs von Balthasar 354

dem Johannes (1, 1) sagt, da3 er en archd, im Anfang, war, ist zugleich
der, der im Wort in der Zeit kerygmatisch wird und damit den Bedin-
gungen der ratio, des Verstandes, sich unterwirft. Damit aber verliert er
nie das ihm eigene, aller Vernunft iberlegene® ekstatische Element. Es
wieder zuriickzugewinnen und ihm den ihm zukommenden Platz in der
kirchlichen Praxis und im Glauben des einzelnen wieder einzuriumen,
bleibt eine theologische und pastorale Aufgabe.

8 P. Tillich zeigt in seiner Systematischen Theologie ( Bd. I, Stuttgart 1956, 135-42) den Zu-
sammenhang von Offenbarung und Ekstase auf und erinnert an den Charakter der ,,eksta-
tischen Partizipation an Christus®, wie sie in der paulinischen Forme! des ,,in Christus
sein® zum Ausdruck kommt. ,,Wie Paulus in diesen Kapiteln zeigt, handelt es sich hier
nicht um eine Erkenntnis, die als Resultat der aufnehmenden Funktion des menschlichen
Geistes gewonnen wurde, sondern um eine Erkenntnis von ekstalischem Charakter. Schon
die von ihm gebrauchte Sprache macht den ekstatischen Charakter von agape und gnosis
deutlich. In beiden ist die rationale Form ~ einmal des Moralischen, dann des Kognitiven
- mit der ekstatischen Erfahrung des Geistes geeint. (Bd. I1], Stuttgart 1966, 1401)

Zwei Wege zu Gott

Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese

Hans Urs von Balthasar, Basel

Uberblickt man gleichsam aus der Vogelschau das religidse Denken des
Abendlands und beachtet man dabei, daB fiir die griechisch-romische
Antike Philosophie und Theologie voneinander untrennbar sind, weil
einfach das letzte, als gottliches anerkannte Prinzip der Welt gesucht
wird, so kénnen zwei Zuginge zu Gott unterschieden werden. Von vorn-
herein soll betont werden, daB3 beide in threr Weise legitim sind, sie sich
aber darin unterscheiden, daBl, grob gesprochen, der erste vom Men-
schen, der zweite von Gott ausgeht. Doch wird man diese grobmaschige
Einteilung nachtriglich korrigieren miissen, weil der vom Menschen
ausgehende Weg doch immer schon voraussetzt, dal dieser Weg auch
zum Ziel fithrt, somit von Gott approbiert, ja vielleicht sogar mitbe-
stimmt wird, wihrend ein von Gott ausgehender Weg so beschaffen sein
muB, daB er fiir den Menschen gangbar, seinem Wesen entsprechend
sein mull.



Ignatianische Synthese 55

Wir werden uns in diesem kurzen Hinweis nicht, so interessant es
wire, in historische Einzelheiten ausbreiten, sondern eine ganz schlichte
Figur zeichnen, die sich jedem, auch dem ,einfachen Auge” (wie Jesus
sagt) einprigen kann.

Abkiinftig von der Antike

Die Wendung zum Besseren, die der in Siinden verstrickte junge Student
Augustin erlebte, verdankte er einem jetzt bis auf Bruchstiicke verlore-
nen Buch Ciceros ,,Vom gliickseligen Leben®. Ein solches Leben zu ge-
winnen, setzt Liebe zur wahren Weisheit und entsprechend Enthaltsam-
keit gegeniiber grobsinnlichen Liisten voraus. Cicero hatte mit seiner
Empfehlung der Lebensart, die dem Menschen Gliickseligkeit verleiht,
nichts erfunden, er war nur Sprachrohr der alten griechischen Weisheit,
mochte sie sokratisch-platonischer oder aristotelischer oder stoischer,
sogar epikuréischer Farbung sein. Der Mensch hat in sich einen Drang
oder Auftrieb - Plotin wird ihn als ,horme*, Aufschwung, bezeichnen -,
sich nicht mit verginglichen Geniissen und Freuden zu begniigen, son-
dern nach einer unvergédnglichen Sattigung seines Gliicktriebes Aus-
schau zu halten. Die Antworten, worin diese Sittigung besteht, mogen
noch so verschieden sein - platonischer Aufstieg in die Welt der wahren
und ewigen Ideen, aristotelisches Leben in begierdefreier Beschauung,
stoische Uberwindung der den Geist umtreibenden, verdunkelnden Lei-
denschaften, epikurdisches MaBhalten in den Geniissen —, immer steht
am Ausgangspunkt eine innerste Hinordnung des Menschen auf ein ,,se-
liges Leben®, dem er wesenhaft zugestaltet ist und das er allein durch
eine ,,Umkehr” aus der Versunkenheit ins rein Irdische (man denke an
Platons Hohlengleichnis) erringen kann. Da die Unterscheidung zwi-
schen Natiirlich und Ubernatiirlich der griechischen Philosophie unbe-
kannt war oder hochstens durch annihernde Aquivalente ausgedriickt
werden konnte, spielt sie bei der Erwdgung des Verhiltnisses zwischen
dem Urtrieb im Menschen und seiner Befriedigung keine Rolle.
Anders, wenn dieser Ausgangspunkt von christlichen Denkern {iber-
nommen wird. Augustin wurde schon genannt: bei ihm ist es bezeich-
nend, daf} das Innerste im Menschen als ,,desiderium® bezeichnet wird:
eine Sehnsucht nach Ruhe, Stillung, Seligkeit in Gott, die nur durch die
sich in der Demut Jesu Christi zum Menschen herabneigende Gnade
Gottes erreicht werden kann. Nicht nur die sinnlichen Freuden der ma-
nichdischen Periode, auch die geistigen Einsichten der neuplatonischen
konnten das elementare Sehnen des augustinischen Herzens nicht stil-
len, bis von Gott her der Weg, der Jesus Christus heiflt, gangbar ge-



Hans Urs von Balthasar 56

macht wurde. Man weil}, dall Augustin sich nicht scheute, nach dem
Dichterwort ,trahit quemque sua voluptas“ (,einen jeden zieht seine
Lust*) das christliche Gezogenwerden durch die Gnade als geistliche
»Lust* zu bezeichnen, in welcher die Sehnsucht sich konkretisiert, so-
bald etwas von der wahren gottlichen Seligkeit, wie die Gnade sie erdff-
net, ihr fihlbar wird. Dal} diese geistliche Lust nicht physisch aufgefaft
werden darf, haben die Abwege des Jansenismus deutlich gemacht;
diese vermeidend kann heute wieder unangefochten von der ,,Lust an
Gottes Sache” gesprochen werden.

In der gleichen Bahn bewegt sich auch das von Bernhard und seinem
Kreis ausgehende Denken der ,sapientia®, sofern sie bewuB3t von dem
»sapere”, dem geistlichen Schmecken der Siie gottlicher Weisheit, her
gedeutet wird. Das spirituell vielleicht reichste Jahrhundert der Kirchen-
geschichte, das zwolfte, ist voll von dieser augustinisch-bernhardischen
theologischen Anthropologie.

Doch das Bemerkenswerteste ist, daB3 auch Thomas von Aquin, dies-
mal primir von Aristoteles her, aber ihn christlich {iberhohend, den Dy-
namismus des Menschen nochmals von dessen Gliicksstreben her kon-
struiert. Dieses thomanische Menschenbild ist uns durch den dramati-
schen Kampf Kardinal de Lubacs um dessen echte Version erneut vor
Augen gebracht worden: der Mensch ist (dies wird zu Beginn der Prima
Secundae, dem ersten Teil des zweiten Buches der Theologischen
Summe des heiligen Thomas, ausfiihrlich geschildert) das aufgrund sei-
ner Natur nach der siittigenden Anschauung Gottes in ihm selbst, also
nach der ,visio beatifica“, der beseligenden Schau, strebende Wesen,
dessen Adel es ist — wie Thomas in einem groBartigen Paradox erklirt —,
sein Ziel nicht aus eigener Kraft, sondern nur durch Gottes Hilfe errei-
chen zu kénnen. Obwohl eine geschaffene Natur, 148t er damit alle iibri-
gen Naturwesen, die ihr (begrenztes) Endziel aus eigenen Mitteln gewin-
nen konnen, unter sich zuriick. Das abschlieBende Werk des Aquinaten,
seine Theologische Summe, bildet, nachdem von Gott dem Einen,
Dreieinigen und Weltenschopfer die Rede war, die vielfdltig ausgefi-
cherte Ethik als den Weg aus, auf welchem der Mensch sein angestreb-
tes Ziel durch natiirliche und iibernatiirliche Tugenden annihern kann.
Und dies alles (im Gegensatz zu Augustin) ohne noch ausdriicklich von
Christus zu sprechen. Letzteres aber, AnlaB zu vielen Vorwiirfen gegen
den Aufbau der Summe, spielt in unserem Zusammenhang keine Rolle.
Thomas hat gewil} nicht, sowenig wie Augustin, die Stellung Christi im
Heilswerk Gottes unterschitzt, wie immer es um seine ihm von prote-
stantischer Seite vorgeworfenen Neigungen zu einem (anscheinenden)
Semipelagianismus bestellt sein mag.



Ignatianische Synthese 57

Doch wird man auf eine bestimmte Grenze dieses ganzen von der An-
tike fraglos iibernommenen Ansatzes aufmerksam werden. Er setzt beim
Menschen an und fragt nach seinen Bedirfnissen. Das dndert sich auch
dort nicht, wo die Bediirfnisse sich als Bedurftigkeiten enthiillen: Augu-
stins ,,desiderium® zeigt beides in einem: der Mensch will zu Gott, weil
er Gott braucht, um Mensch zu sein. Der kraftlos hingestreckte Finger
des Adams Michelangelos. In diesem anthropologischen Ansatz wird
Gott, abermals grob gesagt, gewill zum Ziel, aber auch zum Mittel, wo-
durch der Mensch seine Fiille erlangt. In einem alten Katechismus stand
der naive Satz: ,,Der Mensch ist auf Erden, um in den Himmel zu kom-
men und selig zu werden.“ Nochmals: gewiB ist Gott das Ziel des Men-
schen, ein vielleicht leidenschaftlich, aszetisch, mystisch oder durch ge-
wissenhaftes Gebotehalten angestrebtes Ziel, aber dennoch ,,mein” Ziel,
das mir meine letzte Ganzheit verheifit. Als sei es das Um und Auf alles
Wahren, Guten und Schénen, daff der Mensch gliicklich werde.

Gewil3, in der Antike bewegt das Gottliche sich nicht: Platons Ideen
stehen wie Sterne iiber der von ihnen abgesunkenen Sinnenwelt, Aristo-
teles’ Gott-Geist bewegt die Dinge nur, indem er sich von ihnen erseh-
nen 14Bt, der stoische Logos ist in sich beruhigte Totalitét, und erst recht
das Eine Plotins schwebt unzuginglich {iber all seinen Emanationen. Im
Gegensatz zu alldem neigt sich der christliche Gott in Gnaden und in
Selbsterniedrigung seinem Geschopf entgegen und wird ihm in einer
vorher ungeahnten Weise zum Weg, auf dem es allererst seinem Ziel ent-
gegenschreiten kann. Darin liegt selbstredend ein méchtiger biblischer
Zustrom zum antiken Ausgangspunkt. Und wenn wir nun von allem bis-
her Bedachten auf das biblische Ereignis selber hiniiberblicken, was
zeigt sich da?

Abkiinftig von der Bibel

Da geht vom ersten Vers der Genesis an alles von Gott aus. Er ist der
Schopfer, Ordner der Welt und der menschlichen Existenz im Garten
Eden. Der Mensch ist sekundir, folgend auf den Primat Gottes, nach
dessen Bild und Gleichnis geschaffen. Die Sehnsucht Adams, der keine
Erginzung findet, wird in der Erschaffung der Eva wenigstens vorldufig
gestilit. Und nach mancherlei Fihrnissen, Untaten, Strafen und Erret-
tungen wird die eigentliche Geschichte zwischen Gott und Mensch in
der Berufung Abrahams grundgelegt. Von irgendeiner Sehnsucht dieses
Mannes nach Gott ist keine Rede. Es wird ihm gesagt, was er zunéchst
zu lassen, dann was er zu tun hat, und erst jetzt (nach dem scheinbar
sinnlosen Ereignis auf Moria) wird ihm der Bund angeboten und ein un-



Hans Urs von Balthasar 58

ermeBlicher, ferner Lohn: Segen, durch ihn vermittelt, fiir alle Volker.
Durch die groBlen klassischen Jahrhunderte Israels ist — weil ja Gott mit
dem Volk im Bund ist - nie auf ein anderes als das gegenwirtige Bei-
Gott-Sein reflektiert. Unbegreiflicherweise begniigt sich der Israelit mit
dem Bund wihrend seines irdischen Daseins; dal3 nach diesem nur die
Grube ihn erwartet, bewegt ihn zu keiner Demonstration gegen Gott: Er
ist eben Gott auf ewig, wir sind nur Windhauch, Gras, das zu Heu wird,
ein Tropfen am Eimer.

Aber wenn vorher von der ,,Lust” des Menschen nach Gott die Rede
war, so konnte es jetzt eine umgekehrte Lust geben, diejenige der Weis-
heit Gottes, ,,mit den Menschenkindern zu sein“ (Spr 8,31); wenn vor-
her den Menschen nach der Liebe zur Sophia verlangte (Philo-sophia),
so geliistet es jetzt die Sophia Gottes, als die eine und einzige, das All zu
erneuern (Weish 7,27). Diese vollendende Erneuerung geschieht nicht,
indem der Mensch sich zu vergdttlichen strebt, sondern indem Gott sich
vermenschlicht. Damit erfolgt des Menschen Vergéttlichung ganz von
selbst, wenn auch gewiBl nicht ohne des Menschen Einwilligung in diese
sich verdemiitigende Liebe Gottes. Der Mensch- und Sklave-Gewordene
bezeichnet sich selbst als den Weg, die Auferstehung, er gibt ,.den Sei-
nen ewiges Leben™ (Joh 10,28). Je mehr, sagt Maximus Confessor, der
Mensch sich mit Jesus Christus zusammen vermenschlicht, um so mehr
vergottlicht er sich, weil er sich Gott innerlich angleicht.

Dieser Ausgangspunkt der Bibel fithrt zu einer ganz andern Bestim-
mung des Menschen als die von der Antike abkiinftige. Sie zeichnet sich
schon ganz eindeutig in Israel ab, dessen hochste Seligkeit — in den Psal-
men - darin besteht, Gott zu preisen, in Jubeltanz mit Zimbeln und Pau-
ken, ihn iiber alles Irdische, Israel einbegriffen, zu erheben und anzube-
ten: ,,Vor sein Angesicht tretet mit Lobgesang, jubelt ihm laut mit Psal-
men! Kommt, fallt nieder und betet an, beuget die Knie vor Gott, der
uns schuf!* (95,2.6) Und so wird es des Menschen hiochste Auszeich-
nung sein, von diesem Hochgelobten und Angebeteten in Dienst genom-
men zu werden, nicht nur, ,um die Stimme Jakobs wieder aufzurich-
ten", sondern um in Jahwes Dienst zum ,,Licht der Heiden* eingesetzt
zu werden, ,auf daB mein Heil bis an die Grenzen der Erde reiche”
(Jes 49, 6). Die Worte, die Gott seinem Diener bei Jesaja zuspricht, erfiil-
len sich im Diener schlechthin, werden ausdricklich auf ihn bezogen:
Sieche, mein Diener, den ich erwihlt habe, mein Geliebter, an dem
meine Seele Wohlgefallen gefunden. Ich lege meinen Geist auf ihn, bis
er das Gottesrecht zum Sieg gefiihrt hat.” (Jes 42, 1 ff, Mt 12,18ff) Und
er, der ,der Weg* ist, zeigt den Menschen den Weg: ,Ich bin in eurer
Mitte wie einer, der dient.* (Lk 22,27; vgl. auch Joh 13,15)



Ignatianische Synthese 59

Die ignatianische Synthese

So dirfte die fundamentale, das heifit alle Nachfolge Christi begriin-
dende Definition des Menschen am Anfang der ignatianischen Exerzi-
tien auch die zentral biblisch inspirierte sein: ,,Der Mensch ist geschaf-
fen dazuhin, Gott Unsern Herrn zu loben, Thn zu verehren und lhm zu
dienen, und so seine Seele zu retten.” Nicht umgekehrt: Der Mensch ist
geschaffen, um seine Seele zu retten, ins Heil und zu Gott zu kommen,
und dies vermittels Lob, Verehrung und Dienst Gottes; sondern genau
in der biblischen Abfolge, der gemifi Lob, Ehrfurcht und Dienst Gottes
von selbst zur ,,Rettung der Seele”, zur Selbstverwirklichung des Men-
schen, zu seiner Bergung bei Gott fiihrt.

Man hat die ignatianische Definition, die fiir ihn ,,Prinzip und Funda-
ment“ der gesamten christlichen Existenz ist, in Abhingigkeit von Pe-
trus Lombardus bringen wollen, den er in Alcala und spéter in Paris hat
studieren miissen. ,,Wenn gefragt wird”, sagt der Lombarde, ,,wozu die
verniinftige Kreatur geschaffen worden ist, so ist zu antworten: ad lau-
dandum Deum, ad serviendum ei, ad fruendum eo (Gott zu loben, ihm
zu dienen, ihn zu verkosten).“ (Sent Il d1 c4, t1) Die Stelle stammt
wortlich aus einem pseudo-augustinischen Buch ,,De diligendo Deo*
(PL 40, 850); dieses ist selbst von Hugo von St. Victor beeinfluit, der in
seinem Werk ,,De Sacramentis® (Pars II cap 1; PL 176, 205f) die Frage
ausfithrlich und nicht ohne Analogie zum ignatianischen , Fundament*
stellt. Alle naturhaften Dinge, sagt er, sind um des Menschen willen ge-
schaffen, der der Grund fiir die ganze Welt ist; ,,der Mensch aber ist um
Gottes willen geschaffen, damit er Gott diene, um dessentwillen er ge-
schaffen wurde”. So steht er ,,in der Mitte“ zwischen Welt und Goit:
~ihm soll gedient werden, und er selber soll dienen®, und zwar - auch
das wird Lombardus wiederholen - nicht weil Gott seiner bediirfte, son-
dern damit der Dienst zum Besten des Menschen, niamlich zu seiner
Gliickseligkeit (felicitas) ausschlage. In dieser von Hugo zu Lombardus
gehenden Bestimmung zeigt sich somit eine Synthese zwischen bibli-
scher und antiker (und augustinischer) Bestimmung: Der Dienst ge-
reicht zum Besten des Menschen, zu seiner Seligkeit. Doch ist bedeut-
sam, daB3 ein Kommentator wie Bonaventura eine Ungleichheit zwi-
schen den beiden Zielen feststellt: Gott, sagt er, schafft nicht, um seine
Glorie zu mehren, sondern um sie zu offenbaren und mitzuteilen, in bei-
dem liegt der hochste Nutzen fir das Geschopf: indem es Gott nimlich
verherrlicht und dabei selig wird. Aber dann stuft er die beiden Zwecke
ab: Nur eine versagende Kreatur, die auf sich zuriickgekriimmt ist, sucht
ihr eigenes Gut und ihren Nutzen. Die vollkommene Natur dagegen



Hans Urs von Balthasar 60

wird durch selbstlose Liebe emporgetragen, und sie begehrt unverhilt-
nismifig viel mehr (multo magis improportionabiliter) nach der Ver-
herrlichung Gottes als nach dem eigenen Nutzen: Man erkennt dies an
denen, die lieben (2d1 p2a2ql). Thomas denkt an der gleichen Stelle
niichterner philosophisch, spricht aber auch von der Unverhiltnismai-
Bigkeit des gottlichen Zieles fiir die Kreatur (improportionabiliter exce-
dens), aber so, daB}, da jedes Geschopf nach dem Guten begehrt, der
Mensch es nur mit Wissen und Liebe erstreben kann, ,so da8 er nicht
nur der gottlichen Giite, sondern auch der eigenen Gliickseligkeit teil-
haft wird“, wenn er es erreicht (2d 1qla2).

So bleibt diese ganze Denkwelt beim Versuch eines Ausgleichs zwi-
schen der biblischen Verherrlichung Gottes und der antiken Seligkeit
in Gott. Ignatius hebt sich davon ab, da er ,,Lob, Ehrfurcht, Dienst* als
das Schopfungsziel bezeichnet (auch im SchluBsatz des Fundaments,
demgemifl der Mensch indifferent wihlen soll: ,lo que mas nos con-
duce para el fin que somos criados“ [,,das, was uns mehr zum Ziel fiihrt,
fir das wir geschaffen sind*]), und nur in einem kurzen Nachsatz und
wie nebenbei erwihnt, daB der Mensch, so handelnd, ,seine Seele ret-
tet”, anders gesagt: sein Heil erlangt. Nur ist zu beachten, daB} fiir ihn
die Erlangung jener Indifferenz als Voraussetzung fiir reines Lob und
reinen ehrfiirchtigen Dienst schon von Anbeginn an den Selbstiiberstieg
aller eigensiichtigen Strebungen verlangt, und diese Anstrengung durch
die ganzen Exerzitien hindurch nur darauf zielt, das von Gott fiir mich
Erwihlte zu meiner eigenen Wahl zu machen (Nr. 135), also ,,Lob, Ehr-
furcht, Dienst“ in ,,groBmiitiger (Nr. 5) Liebe zu Gott als Lebensziel zu
wéhlen. So kann er, wie nebenher ,amor y alabanza“ (Liebe und Lob-
preis; Nr. 15), ,amar y servir“ (lieben und dienen; Nr. 233), ,.en todo
amar y servir® (in allem lieben und dienen; Nr.363) zusammenlegen
und beides in einem Atem aussprechen. Wie der Gott lobende und ihm
dienende Psalmist das Schema (Dtn 6,4: ,,Hore, Israel, der Herr, unser
Gott, ist ein Herr...“), als Hauptgebot, im Ohr hat, so ist bei Ignatius
durch die ganzen Exerzitien die Liebe zu Gott verborgen und doch offen
gegenwdrtig, aber so, dal dabei immerfort auf Gott und seine Glorie hin
gedacht und vor allem gehandelt wird (denn alle Gebets- und Wahlifor-
men der Exerzitien sind im eminenten Sinn Handeln, wie schon aus dem
Vergleich mit Leibesiibungen in der ersten Vorbemerkung deutlich
wird). Liebe kann dann als Letztes thematisch in der ,,Betrachtung zur
Erlangung der Liebe* (Nr. 230-237) hervortreten, wobei der Begriff ,,Se-
ligkeit” immer noch ungenannt bleibt, er braucht auch gar nicht formu-
liert zu werden, da die ganze Seligkeit des Menschen schon klar in dem
auf Gottes Uberschwengliche Liebe antwortenden ,,Suscipe* (Nimm



Ignatianische Synthese 61

hin; Nr. 234) liegt. Wer Gott alles Eigene anheimgestellt hat, weil er al-
les Erhaltene Gott zuriickgibt, was kann der mehr verlangen? ,,Gib mir
Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug.“ Ob das jeder begreift? Igna-
tius denkt es nicht, weshalb er die Exerzitien auch nicht jedermann, son-
dern nur an ,,raras personas“ (,,wenige Menschen*) zu geben bereit war.

Die beiden Wege

Doch soll mit dem Gesagten der augustinisch-thomanische Ansatz nicht
als ein verkehrter hingestellt werden. Die beiden Wege diirften einander
nur dann entgegengesetzt werden, wenn der erste, anthropologische An-
satz im menschlichen Dynamismus den Mittelpunkt aller Weisheit sdhe.
Doch es ist nur gerecht, anzuerkennen, daB3 weder Platon noch Aristote-
les noch die Stoa noch Plotin dies meinten: das Gottliche lag fiir sie ein-
deutig iiber dem Menschen. Und noch weniger kdnnen wir Augustin
und Thomas eines solchen verborgenen Egoismus zeihen: fiir Augustin
ist die Gottesliebe niemals Mittel, sondern das freie Gnadengeschenk
Gottes; fiir Thomas wird der christliche Ordo der Welt mit Gott als dem
absoluten Guten und dem Menschen als dem auf ihn hin Relativen nie
in Frage gestellt.

Und entsprechend setzt sich der menschgewordene Logos nie selbst
absolut, sondern will, als der ewig zum Schof} des Vaters hin Gewendete
(Joh 1,18), die Menschen durch sich in die Ruhe dieses viterlichen
SchoBes fithren. So kann man beide Wege als ineinanderliegend und
sich gegenseitig ergdnzend sehen, wenn man sie christlich versteht.

Eine leise Akzentverschiebung ist trotzdem unverkennbar: der antike
Weg fiihrt, konsequent gedacht und einseitig gelebt, zu einer Entweltli-
chung des gottsuchenden Menschen, denn Gott kann nur das Eine jen-
seits der verstreuten Vielheit sein; gewisse Nachklinge davon sind bei
Augustin unleugbar. Der biblische Weg, der mit dem ,sehr gut* der
Schopfung anhebt und mit der Menschwerdung Gottes und der Auf-
erstehung des leiblichen Menschen zu Gott hin endet, 146t Gott und
Welt ,,ungetrennt und unvermischt® in Ewigkeit ineinandersein. Die Bil-
der des die Bibel abschlieBenden Buches sind das beste Zeugnis dafiir.





