
Hans Urs von Balthasar 54 

dem Johannes (1,1) sagt, daß er en archä, im Anfang, war, ist zugleich 
der, der im Wort in der Zeit kerygmatisch wird und damit den Bedin- 
gungen der ratio, des Verstandes, sich unterwirft. Damit aber verliert er 
nie das ihm eigene, aller Vernunft überlegene8 ekstatische Element. Es 
wieder zurückzugewinnen und ihm den ihm zukommenden Platz in der 
kirchlichen Praxis und im Glauben des einzelnen wieder einzuräumen, 
bleibt eine theologische und pastorale Aufgabe. 

8 P. Tillich zeigt in seiner Systematischen Theologie (Bd. I, Stuttgart 1956, 135-42) den Zu- 
sammenhang von Offenbarung und Ekstase auf und erinnert an den Charakter der •eksta- 
tischen Partizipation an Christus", wie sie in der pauünischen Formel des •in Christus 
sein" zum Ausdruck kommt. •Wie Paulus in diesen Kapiteln zeigt, handelt es sich hier 
nicht um eine Erkenntnis, die als Resultat der aufnehmenden Funktion des menschlichen 
Geistes gewonnen wurde, sondern um eine Erkenntnis von ekstatischem Charakter. Schon 
die von ihm gebrauchte Sprache macht den ekstatischen Charakter von agape und gnosis 
deutlich. In beiden ist die rationale Form - einmal des Moralischen, dann des Kognitiven 
- mit der ekstatischen Erfahrung des Geistes geeint." (Bd. III, Stuttgart 1966, 140f) 

Zwei Wege zu Gott 
Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Überblickt man gleichsam aus der Vogelschau das religiöse Denken des 
Abendlands und beachtet man dabei, daß für die griechisch-römische 
Antike Philosophie und Theologie voneinander untrennbar sind, weil 
einfach das letzte, als göttliches anerkannte Prinzip der Welt gesucht 
wird, so können zwei Zugänge zu Gott unterschieden werden. Von vorn- 
herein soll betont werden, daß beide in ihrer Weise legitim sind, sie sich 
aber darin unterscheiden, daß, grob gesprochen, der erste vom Men- 
schen, der zweite von Gott ausgeht. Doch wird man diese grobmaschige 
Einteilung nachträglich korrigieren müssen, weil der vom Menschen 
ausgehende Weg doch immer schon voraussetzt, daß dieser Weg auch 
zum Ziel führt, somit von Gott approbiert, ja vielleicht sogar mitbe- 
stimmt wird, während ein von Gott ausgehender Weg so beschaffen sein 
muß, daß er für den Menschen gangbar, seinem Wesen entsprechend 
sein muß. 



Ignatianische Synthese 55 

Wir werden uns in diesem kurzen Hinweis nicht, so interessant es 
wäre, in historische Einzelheiten ausbreiten, sondern eine ganz schlichte 
Figur zeichnen, die sich jedem, auch dem •einfachen Auge" (wie Jesus 
sagt) einprägen kann. 

Abkünftig von der Antike 

Die Wendung zum Besseren, die der in Sünden verstrickte junge Student 
Augustin erlebte, verdankte er einem jetzt bis auf Bruchstücke verlore- 
nen Buch Ciceros •Vom glückseligen Leben". Ein solches Leben zu ge- 
winnen, setzt Liebe zur wahren Weisheit und entsprechend Enthaltsam- 
keit gegenüber grobsinnlichen Lüsten voraus. Cicero hatte mit seiner 
Empfehlung der Lebensart, die dem Menschen Glückseligkeit verleiht, 
nichts erfunden, er war nur Sprachrohr der alten griechischen Weisheit, 
mochte sie sokratisch-platonischer oder aristotelischer oder stoischer, 
sogar epikuräischer Färbung sein. Der Mensch hat in sich einen Drang 
oder Auftrieb - Plotin wird ihn als •horme", Aufschwung, bezeichnen -, 
sich nicht mit vergänglichen Genüssen und Freuden zu begnügen, son- 
dern nach einer unvergänglichen Sättigung seines Glücktriebes Aus- 
schau zu halten. Die Antworten, worin diese Sättigung besteht, mögen 
noch so verschieden sein - platonischer Aufstieg in die Welt der wahren 
und ewigen Ideen, aristotelisches Leben in begierdefreier Beschauung, 
stoische Überwindung der den Geist umtreibenden, verdunkelnden Lei- 
denschaften, epikuräisches Maßhalten in den Genüssen -, immer steht 
am Ausgangspunkt eine innerste Hinordnung des Menschen auf ein •se- 
liges Leben", dem er wesenhaft zugestaltet ist und das er allein durch 
eine •Umkehr" aus der Versunkenheit ins rein Irdische (man denke an 
Piatons Höhlengleichnis) erringen kann. Da die Unterscheidung zwi- 
schen Natürlich und Übernatürlich der griechischen Philosophie unbe- 
kannt war oder höchstens durch annähernde Äquivalente ausgedrückt 
werden konnte, spielt sie bei der Erwägung des Verhältnisses zwischen 
dem Urtrieb im Menschen und seiner Befriedigung keine Rolle. 

Anders, wenn dieser Ausgangspunkt von christlichen Denkern über- 
nommen wird. Augustin wurde schon genannt: bei ihm ist es bezeich- 
nend, daß das Innerste im Menschen als •desiderium" bezeichnet wird: 
eine Sehnsucht nach Ruhe, Stillung, Seligkeit in Gott, die nur durch die 
sich in der Demut Jesu Christi zum Menschen herabneigende Gnade 
Gottes erreicht werden kann. Nicht nur die sinnlichen Freuden der ma- 
nichäischen Periode, auch die geistigen Einsichten der neuplatonischen 
konnten das elementare Sehnen des augustinischen Herzens nicht stil- 
len, bis von Gott her der Weg, der Jesus Christus heißt, gangbar ge- 



Hans Urs von Balthasar 56 

macht wurde. Man weiß, daß Augustin sich nicht scheute, nach dem 
Dichterwort •trahit quemque sua voluptas" (•einen jeden zieht seine 
Lust") das christliche Gezogenwerden durch die Gnade als geistliche 
•Lust" zu bezeichnen, in welcher die Sehnsucht sich konkretisiert, so- 
bald etwas von der wahren göttlichen Seligkeit, wie die Gnade sie eröff- 
net, ihr fühlbar wird. Daß diese geistliche Lust nicht physisch aufgefaßt 
werden darf, haben die Abwege des Jansenismus deutlich gemacht; 
diese vermeidend kann heute wieder unangefochten von der •Lust an 
Gottes Sache" gesprochen werden. 

In der gleichen Bahn bewegt sich auch das von Bernhard und seinem 
Kreis ausgehende Denken der •sapientia", sofern sie bewußt von dem 
•sapere", dem geistlichen Schmecken der Süße göttlicher Weisheit, her 
gedeutet wird. Das spirituell vielleicht reichste Jahrhundert der Kirchen- 
geschichte, das zwölfte, ist voll von dieser augustinisch-bernhardischen 
theologischen Anthropologie. 

Doch das Bemerkenswerteste ist, daß auch Thomas von Aquin, dies- 
mal primär von Aristoteles her, aber ihn christlich überhöhend, den Dy- 
namismus des Menschen nochmals von dessen Glücksstreben her kon- 
struiert. Dieses thomanisehe Menschenbild ist uns durch den dramati- 
schen Kampf Kardinal de Lubacs um dessen echte Version erneut vor 
Augen gebracht worden: der Mensch ist (dies wird zu Beginn der Prima 
Secundae, dem ersten Teil des zweiten Buches der Theologischen 
Summe des heiligen Thomas, ausführlich geschildert) das aufgrund sei- 
ner Natur nach der sättigenden Anschauung Gottes in ihm selbst, also 
nach der •visio beatifica", der beseligenden Schau, strebende Wesen, 
dessen Adel es ist - wie Thomas in einem großartigen Paradox erklärt -, 
sein Ziel nicht aus eigener Kraft, sondern nur durch Gottes Hilfe errei- 
chen zu können. Obwohl eine geschaffene Natur, läßt er damit alle übri- 
gen Naturwesen, die ihr (begrenztes) Endziel aus eigenen Mitteln gewin- 
nen können, unter sich zurück. Das abschließende Werk des Aquinaten, 
seine Theologische Summe, bildet, nachdem von Gott dem Einen, 
Dreieinigen und Weltenschöpfer die Rede war, die vielfältig ausgefä- 
cherte Ethik als den Weg aus, auf welchem der Mensch sein angestreb- 
tes Ziel durch natürliche und übernatürliche Tugenden annähern kann. 
Und dies alles (im Gegensatz zu Augustin) ohne noch ausdrücklich von 
Christus zu sprechen. Letzteres aber, Anlaß zu vielen Vorwürfen gegen 
den Aufbau der Summe, spielt in unserem Zusammenhang keine Rolle. 
Thomas hat gewiß nicht, sowenig wie Augustin, die Stellung Christi im 
Heilswerk Gottes unterschätzt, wie immer es um seine ihm von prote- 
stantischer Seite vorgeworfenen Neigungen zu einem (anscheinenden) 
Semipelagianismus bestellt sein mag. 



Ignatianische Synthese 57 

Doch wird man auf eine bestimmte Grenze dieses ganzen von der An- 
tike fraglos übernommenen Ansatzes aufmerksam werden. Er setzt beim 
Menschen an und fragt nach seinen Bedürfnissen. Das ändert sich auch 
dort nicht, wo die Bedürfnisse sich als Bedürftigkeiten enthüllen: Augu- 
stins •desiderium" zeigt beides in einem: der Mensch will zu Gott, weil 
er Gott braucht, um Mensch zu sein. Der kraftlos hingestreckte Finger 
des Adams Michelangelos. In diesem anthropologischen Ansatz wird 
Gott, abermals grob gesagt, gewiß zum Ziel, aber auch zum Mittel, wo- 
durch der Mensch seine Fülle erlangt. In einem alten Katechismus stand 
der naive Satz: •Der Mensch ist auf Erden, um in den Himmel zu kom- 
men und selig zu werden." Nochmals: gewiß ist Gott das Ziel des Men- 
schen, ein vielleicht leidenschaftlich, aszetisch, mystisch oder durch ge- 
wissenhaftes Gebotehalten angestrebtes Ziel, aber dennoch •mein" Ziel, 
das mir meine letzte Ganzheit verheißt. Als sei es das Um und Auf alles 
Wahren, Guten und Schönen, daß der Mensch glücklich werde. 

Gewiß, in der Antike bewegt das Göttliche sich nicht: Piatons Ideen 
stehen wie Sterne über der von ihnen abgesunkenen Sinnenwelt, Aristo- 
teles' Gott-Geist bewegt die Dinge nur, indem er sich von ihnen erseh- 
nen läßt, der stoische Logos ist in sich beruhigte Totalität, und erst recht 
das Eine Plotins schwebt unzugänglich über all seinen Emanationen. Im 
Gegensatz zu alldem neigt sich der christliche Gott in Gnaden und in 
Selbsterniedrigung seinem Geschöpf entgegen und wird ihm in einer 
vorher ungeahnten Weise zum Weg, auf dem es allererst seinem Ziel ent- 
gegenschreiten kann. Darin liegt selbstredend ein mächtiger biblischer 
Zustrom zum antiken Ausgangspunkt. Und wenn wir nun von allem bis- 
her Bedachten auf das biblische Ereignis selber hinüberblicken, was 
zeigt sich da? 

Abkünftig von der Bibel 

Da geht vom ersten Vers der Genesis an alles von Gott aus. Er ist der 
Schöpfer, Ordner der Welt und der menschlichen Existenz im Garten 
Eden. Der Mensch ist sekundär, folgend auf den Primat Gottes, nach 
dessen Bild und Gleichnis geschaffen. Die Sehnsucht Adams, der keine 
Ergänzung findet, wird in der Erschaffung der Eva wenigstens vorläufig 
gestillt. Und nach mancherlei Fährnissen, Untaten, Strafen und Erret- 
tungen wird die eigentliche Geschichte zwischen Gott und Mensch in 
der Berufung Abrahams grundgelegt. Von irgendeiner Sehnsucht dieses 
Mannes nach Gott ist keine Rede. Es wird ihm gesagt, was er zunächst 
zu lassen, dann was er zu tun hat, und erst jetzt (nach dem scheinbar 
sinnlosen Ereignis auf Moria) wird ihm der Bund angeboten und ein un- 



Hans Urs von Balthasar 58 

ermeßlicher, ferner Lohn: Segen, durch ihn vermittelt, für alle Völker. 
Durch die großen klassischen Jahrhunderte Israels ist - weil ja Gott mit 
dem Volk im Bund ist - nie auf ein anderes als das gegenwärtige Bei- 
Gott-Sein reflektiert. Unbegreiflicherweise begnügt sich der Israelit mit 
dem Bund während seines irdischen Daseins; daß nach diesem nur die 
Grube ihn erwartet, bewegt ihn zu keiner Demonstration gegen Gott: Er 
ist eben Gott auf ewig, wir sind nur Windhauch, Gras, das zu Heu wird, 
ein Tropfen am Eimer. 

Aber wenn vorher von der •Lust" des Menschen nach Gott die Rede 
war, so konnte es jetzt eine umgekehrte Lust geben, diejenige der Weis- 
heit Gottes, •mit den Menschenkindern zu sein" (Spr8,31); wenn vor- 
her den Menschen nach der Liebe zur Sophia verlangte (Philo-sophia), 
so gelüstet es jetzt die Sophia Gottes, als die eine und einzige, das All zu 
erneuern (Weish7,27). Diese vollendende Erneuerung geschieht nicht, 
indem der Mensch sich zu vergöttlichen strebt, sondern indem Gott sich 
vermenschlicht. Damit erfolgt des Menschen Vergöttlichung ganz von 
selbst, wenn auch gewiß nicht ohne des Menschen Einwilligung in diese 
sich verdemütigende Liebe Gottes. Der Mensch- und Sklave-Gewordene 
bezeichnet sich selbst als den Weg, die Auferstehung, er gibt •den Sei- 
nen ewiges Leben" (Joh 10,28). Je mehr, sagt Maximus Confessor, der 
Mensch sich mit Jesus Christus zusammen vermenschlicht, um so mehr 
vergöttlicht er sich, weil er sich Gott innerlich angleicht. 

Dieser Ausgangspunkt der Bibel führt zu einer ganz andern Bestim- 
mung des Menschen als die von der Antike abkünftige. Sie zeichnet sich 
schon ganz eindeutig in Israel ab, dessen höchste Seligkeit - in den Psal- 
men - darin besteht, Gott zu preisen, in Jubeltanz mit Zimbeln und Pau- 
ken, ihn über alles Irdische, Israel einbegriffen, zu erheben und anzube- 
ten: •Vor sein Angesicht tretet mit Lobgesang, jubelt ihm laut mit Psal- 
men! Kommt, fallt nieder und betet an, beuget die Knie vor Gott, der 
uns schuf!" (95,2.6) Und so wird es des Menschen höchste Auszeich- 
nung sein, von diesem Hochgelobten und Angebeteten in Dienst genom- 
men zu werden, nicht nur, •um die Stämme Jakobs wieder aufzurich- 
ten", sondern um in Jahwes Dienst zum •Licht der Heiden" eingesetzt 
zu werden, •auf daß mein Heil bis an die Grenzen der Erde reiche" 
(Jes 49,6). Die Worte, die Gott seinem Diener bei Jesaja zuspricht, erfül- 
len sich im Diener schlechthin, werden ausdrücklich auf ihn bezogen: 
•Siehe, mein Diener, den ich erwählt habe, mein Geliebter, an dem 
meine Seele Wohlgefallen gefunden. Ich lege meinen Geist auf ihn, bis 
er das Gottesrecht zum Sieg geführt hat." (Jes 42,1 ff, Mt 12,18 ff) Und 
er, der •der Weg" ist, zeigt den Menschen den Weg: •Ich bin in eurer 
Mitte wie einer, der dient." (Lk 22,27; vgl. auch Joh 13,15) 



Ignatianische Synthese 59 

Die ignatianische Synthese 

So dürfte die fundamentale, das heißt alle Nachfolge Christi begrün- 
dende Definition des Menschen am Anfang der ignatianischen Exerzi- 
tien auch die zentral biblisch inspirierte sein: •Der Mensch ist geschaf- 
fen dazuhin, Gott Unsern Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Ihm zu 
dienen, und so seine Seele zu retten." Nicht umgekehrt: Der Mensch ist 
geschaffen, um seine Seele zu retten, ins Heil und zu Gott zu kommen, 
und dies vermittels Lob, Verehrung und Dienst Gottes; sondern genau 
in der biblischen Abfolge, der gemäß Lob, Ehrfurcht und Dienst Gottes 
von selbst zur •Rettung der Seele", zur Selbstverwirklichung des Men- 
schen, zu seiner Bergung bei Gott führt. 

Man hat die ignatianische Definition, die für ihn •Prinzip und Funda- 
ment" der gesamten christlichen Existenz ist, in Abhängigkeit von Pe- 
trus Lombardus bringen wollen, den er in Alcala und später in Paris hat 
studieren müssen. •Wenn gefragt wird", sagt der Lombarde, •wozu die 
vernünftige Kreatur geschaffen worden ist, so ist zu antworten: ad lau- 
dandum Deum, ad serviendum ei, ad fruendum eo (Gott zu loben, ihm 
zu dienen, ihn zu verkosten)." (Sent II dl c4, tl) Die Stelle stammt 
wörtlich aus einem pseudo-augustinischen Buch •De diligendo Deo" 
(PL 40, 850); dieses ist selbst von Hugo von St. Victor beeinflußt, der in 
seinem Werk •De Sacramentis" (Pars II cap 1; PL 176, 205 f) die Frage 
ausführlich und nicht ohne Analogie zum ignatianischen •Fundament" 
stellt. Alle naturhaften Dinge, sagt er, sind um des Menschen willen ge- 
schaffen, der der Grund für die ganze Welt ist; •der Mensch aber ist um 
Gottes willen geschaffen, damit er Gott diene, um dessentwillen er ge- 
schaffen wurde". So steht er •in der Mitte" zwischen Welt und Gott: 
•ihm soll gedient werden, und er selber soll dienen", und zwar - auch 
das wird Lombardus wiederholen - nicht weil Gott seiner bedürfte, son- 
dern damit der Dienst zum Besten des Menschen, nämlich zu seiner 
Glückseligkeit (felicitas) ausschlage. In dieser von Hugo zu Lombardus 
gehenden Bestimmung zeigt sich somit eine Synthese zwischen bibli- 
scher und antiker (und augustinischer) Bestimmung: Der Dienst ge- 
reicht zum Besten des Menschen, zu seiner Seligkeit. Doch ist bedeut- 
sam, daß ein Kommentator wie Bonaventura eine Ungleichheit zwi- 
schen den beiden Zielen feststellt: Gott, sagt er, schafft nicht, um seine 
Glorie zu mehren, sondern um sie zu offenbaren und mitzuteilen, in bei- 
dem liegt der höchste Nutzen für das Geschöpf: indem es Gott nämlich 
verherrlicht und dabei selig wird. Aber dann stuft er die beiden Zwecke 
ab: Nur eine versagende Kreatur, die auf sich zurückgekrümmt ist, sucht 
ihr eigenes Gut und ihren Nutzen. Die vollkommene Natur dagegen 



Hans Urs von Balthasar 60 

wird durch selbstlose Liebe emporgetragen, und sie begehrt unverhält- 
nismäßig viel mehr (multo magis improportionabiliter) nach der Ver- 
herrlichung Gottes als nach dem eigenen Nutzen: Man erkennt dies an 
denen, die lieben (2dl p2a2ql). Thomas denkt an der gleichen Stelle 
nüchterner philosophisch, spricht aber auch von der Unverhältnismä- 
ßigkeit des göttlichen Zieles für die Kreatur (improportionabiliter exee- 
dens), aber so, daß, da jedes Geschöpf nach dem Guten begehrt, der 
Mensch es nur mit Wissen und Liebe erstreben kann, •so daß er nicht 
nur der göttlichen Güte, sondern auch der eigenen Glückseligkeit teil- 
haft wird", wenn er es erreicht (2d 1 q 1 a2). 

So bleibt diese ganze Denkwelt beim Versuch eines Ausgleichs zwi- 
schen der biblischen Verherrlichung Gottes und der antiken Seligkeit 
in Gott. Ignatius hebt sich davon ab, da er •Lob, Ehrfurcht, Dienst" als 
das Schöpfungsziel bezeichnet (auch im Schlußsatz des Fundaments, 
demgemäß der Mensch indifferent wählen soll: •lo que mäs nos con- 
duce para el fin que somos criados" [•das, was uns mehr zum Ziel führt, 
für das wir geschaffen sind"]), und nur in einem kurzen Nachsatz und 
wie nebenbei erwähnt, daß der Mensch, so handelnd, •seine Seele ret- 
tet", anders gesagt: sein Heil erlangt. Nur ist zu beachten, daß für ihn 
die Erlangung jener Indifferenz als Voraussetzung für reines Lob und 
reinen ehrfürchtigen Dienst schon von Anbeginn an den Selbstüberstieg 
aller eigensüchtigen Strebungen verlangt, und diese Anstrengung durch 
die ganzen Exerzitien hindurch nur darauf zielt, das von Gott für mich 
Erwählte zu meiner eigenen Wahl zu machen (Nr. 135), also •Lob, Ehr- 
furcht, Dienst" in •großmütiger" (Nr. 5) Liebe zu Gott als Lebensziel zu 
wählen. So kann er, wie nebenher •amor y alabanza" (Liebe und Lob- 
preis; Nr. 15), •amar y servir" (lieben und dienen; Nr. 233), •en todo 
amar y servir" (in allem lieben und dienen; Nr. 363) zusammenlegen 
und beides in einem Atem aussprechen. Wie der Gott lobende und ihm 
dienende Psalmist das Schema (Dtn 6,4: •Höre, Israel, der Herr, unser 
Gott, ist ein Herr..."), als Hauptgebot, im Ohr hat, so ist bei Ignatius 
durch die ganzen Exerzitien die Liebe zu Gott verborgen und doch offen 
gegenwärtig, aber so, daß dabei immerfort auf Gott und seine Glorie hin 
gedacht und vor allem gehandelt wird (denn alle Gebets- und Wahlfor- 
men der Exerzitien sind im eminenten Sinn Handeln, wie schon aus dem 
Vergleich mit Leibesübungen in der ersten Vorbemerkung deutlich 
wird). Liebe kann dann als Letztes thematisch in der •Betrachtung zur 
Erlangung der Liebe" (Nr. 230-237) hervortreten, wobei der Begriff •Se- 
ligkeit" immer noch ungenannt bleibt, er braucht auch gar nicht formu- 
liert zu werden, da die ganze Seligkeit des Menschen schon klar in dem 
auf Gottes überschwengliche Liebe antwortenden •Suscipe" (Nimm 



Ignatianische Synthese 61 

hin; Nr. 234) liegt. Wer Gott alles Eigene anheimgestellt hat, weil er al- 
les Erhaltene Gott zurückgibt, was kann der mehr verlangen? •Gib mir 
Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug." Ob das jeder begreift? Igna- 
tius denkt es nicht, weshalb er die Exerzitien auch nicht jedermann, son- 
dern nur an •raras personas" (•wenige Menschen") zu geben bereit war. 

Die beiden Wege 

Doch soll mit dem Gesagten der augustinisch-thomanische Ansatz nicht 
als ein verkehrter hingestellt werden. Die beiden Wege dürften einander 
nur dann entgegengesetzt werden, wenn der erste, anthropologische An- 
satz im menschlichen Dynamismus den Mittelpunkt aller Weisheit sähe. 
Doch es ist nur gerecht, anzuerkennen, daß weder Piaton noch Aristote- 
les noch die Stoa noch Plotin dies meinten: das Göttliche lag für sie ein- 
deutig über dem Menschen. Und noch weniger können wir Augustin 
und Thomas eines solchen verborgenen Egoismus zeihen: für Augustin 
ist die Gottesliebe niemals Mittel, sondern das freie Gnadengeschenk 
Gottes; für Thomas wird der christliche Ordo der Welt mit Gott als dem 
absoluten Guten und dem Menschen als dem auf ihn hin Relativen nie 
in Frage gestellt. 

Und entsprechend setzt sich der menschgewordene Logos nie selbst 
absolut, sondern will, als der ewig zum Schoß des Vaters hin Gewendete 
(Johl, 18), die Menschen durch sich in die Ruhe dieses väterlichen 
Schoßes führen. So kann man beide Wege als ineinanderliegend und 
sich gegenseitig ergänzend sehen, wenn man sie christlich versteht. 

Eine leise Akzentverschiebung ist trotzdem unverkennbar: der antike 
Weg führt, konsequent gedacht und einseitig gelebt, zu einer Entweltli- 
chung des gottsuchenden Menschen, denn Gott kann nur das Eine jen- 
seits der verstreuten Vielheit sein; gewisse Nachklänge davon sind bei 
Augustin unleugbar. Der biblische Weg, der mit dem •sehr gut" der 
Schöpfung anhebt und mit der Menschwerdung Gottes und der Auf- 
erstehung des leiblichen Menschen zu Gott hin endet, läßt Gott und 
Welt •ungetrennt und unvermischt" in Ewigkeit ineinandersein. Die Bil- 
der des die Bibel abschließenden Buches sind das beste Zeugnis dafür. 




