LITERATURBERICHT

Tendenzen in der Erforschung der Mystik

Wer heutzutage Gediegenes iiber Mystik erfahren will, schligt am besten bei Ger-
manisten und Philosophen nach. Es macht betroffen, dal aus der theologischen
Disziplin wenig Gewichtiges zum Thema erscheint — wo doch so viel Minderwerti-
ges auf dem breiten Biichermarkt angeboten wird.

Auch der Vergleich der 50 Spalten des Reallexikons der Deutschen Literaturge-
schichte iiber ,,Mystik*! mit dem, was das prominente Lexikon fiir Theologie und
Kirche? in etwas mehr als 13 Spalten dazu schreibt, bestéitigt diesen Eindruck. Das
im Erscheinen begriffene Lexikon des Mittelalters® bringt wiederum hervorragende
Artikel, auf die die theologische Fachliteratur neidisch sein mub.

Meister Eckhart — Mystiker oder Philosoph

Sobald die Rede auf Mystik kommt, fillt — nicht nur im deutschsprachigen Raum —
der Name Meister Eckhart. Unbemerkt von der breiteren - leider auch von der
theologischen — Offentlichkeit haben sich in den letzten Jahrzehnten zwei Interpre-
tationssichten herausgebildet.

Eine philosophische, historische Schule, die sich in Deutschland besonders mit
den Namen Kurt Flasch® und Burkhart Mojsisch® verbindet, erarbeitet die Denk-

t Bd. 1, Berlin 1965, 544-568. ,,Die Wesensbestimmung der Mystik — das Wort ist verwandt
mit griech. ,myein‘ = die Augen schlieBen und mit ,mysterion’ = Geheimnis - lduft Gefahr,
den Begriff zu weit zu fassen. Es geht bei der Mystik um ein Geheimnis, aber nicht jede ok-
kulte Geheimlehre hat es mit Mystik zo tun. Das Geheimnis der Mystik ist vielmehr ein ganz
bestimmtes, wenngleich ein unsagbares, ein sich dem begrifflichen Erkennen und addquaten
sprachlichen Ausdruck versagendes Erlebnis: die unio mystica, d.h. die Einswerdung derir-
dischen Menschenseele mit dem schlechthin Absoluten. Dieses mystische Geheimnis, das
dem Mysten, dem Eingeweihten, selbst ein erfahrungssicheres Wissen letzter Evidenz ist, hat
mannigfaltigste Abarten...“ (544, J. Quint)

2 Bd. VII, Freiburg 21962, 732-745.

3 In den beiden Binden des bis zum Stichwort ,,Codex von Valencia“ gedichenen Lexi-
kons des Mittelalters (Miinchen 1983) findet man jetzt schon wichtige Artikel zu unserem
Thema, die insgesamt ausgezeichnet dokumentiert sind: z. B. Andachtsbild, Bibel, Bildver-
ehrung, Brautmystik, Brantsymbolik, Briider des Freien Geistes, Brunnen, Buchstaben-
svmbolik, BuBe, Charisma, Chiliasmus, Christologie, Christusmystik (A. M. Ritter, L.
Scheffczyk, H. M. Biedermann, R. Haubst, R. Manselli, L. Hodl — und dazu die vielen
Eigennamen von Personen, Gemeinschaften, Biichern usw.).

4 Bes. Die Intention Meister Eckharts, in: Sprache und Begriff (Festschrift B. Liebruck),
Meisenheim 1974, 292-318.

s Bes. Meister Eckhart. Analogie, Univocitit und Einheit. Hamburg, F. Meiner Verlag 1983.
XI1/1858S., geb., DM 64,-. Die Bochumer Habilitationsschrift wendet sich bewulit gegen
eine ,,mystische* Deutung Eckharts. Weil Evangeliom und Philosophie das »Sein in seiner
Seinsheit* betrachten, bemiihe sich Eckhart, die Einheit von Theologie und Metaphysik zu



Literaturbericht 66

struktur Meister Eckharts. Dieser wird als Philosoph dargestellt, der in genialer
Weise das Verhiltnis von Gott und Mensch, von Sein und Seiendem iiberdachte
und damit den Menschen Antwort auf ihre Wesensfrage gab®.

Die Einfiihrung in die rheinische Mystik — von Albert dem Groflen bis zu Meister
Eckhart des Franzosen Alain de Libera’ faBt die Forschungsergebnisse in verstind-
licher, tibersichtlicher und selbstindiger Weise zusammen. Eckhart steht in der Tra-
dition der deutschen Dominikanertheologie, die Albert der GroBe initiiert hat. Er
stiitzte sich in seinem Seins-Denken nicht so sehr wie Thomas auf die kategoriale
Niichternheit des Aristoteles, sondern entwarf eine Theologie, die - wie schon
Etienne Gilson zeigte — offener zur Kontemplation und zur Gottesweisheit ist. Au-
gustinus mit seiner Sehnsucht nach dem Ursprung und der theologischen Psycholo-
gie des Gedéchtnisses (mens — in der deutschen Mystik wird daraus ,»Gemiit, See-
lenfunken®) ist sein Gewdhrsmann. Aber auch der vom Neuplatonismus geprigte
Araber Avicenna, der die Seele weniger als Gestaltprinzip des Leibes denn als intel-
lektuelle Substanz versteht, die aus Gott ausflieBt, und Pseudo-Dionysius mit sei-
nem hierarchischen Seinsentwurf und der alles Ubersteigenden ,,Theologia My-
stica“ sind wichtige Gewéhrsleute. Uber Hugo Ripelin von Strallburg, Theoderich
von Freiberg, Bernhard von Moosburg und andere kommt dieser AnstoB zu Mei-
ster Eckhart.

De Libera sicht Meister Eckhart als Theologen/Philosophen, trennt ihn aber
nicht so scharf von der ,,Mystik* wie Mojsisch; denn, ,,um es unverbliimt zu sagen:
Der klassische Gegensatz von Brautmystik in der Tradition des Bernhard von Clait-
vaux und der Wesensmystik aus dionysischer Uberlieferung findet keine echte Be-
griindung, weder in den Nonnenkldstern noch bei den rheinischen Theologen. An-
ders gesagt: Bei Hadewijch und ihren Mitschwestern gibt es ebensoviel Ontologie,
wie es Spiritualitét bei Albert und seinen Schiilern gibt... Es gibt in den deutschen

zeigen. Mojsisch setzt an bei der berithmten Pariser Quaestio Eckharts iiber den Vorrang
der Intellektualitit vor dem Sein. Von dorther 148t sich die ,Univocitit® des Eck.
hart’schen Denkens zeigen, der immer um die Einheit des Gesamten kreiste. In Kontinui-
tdt und zugleich Absetzung gegeniiber den Systementwiirfen Alberts und Dietrichs von
Freiberg (dessen Werke Mojsisch herausgibt) will Eckhart — mit seinem Entwurf — dem
Menschen seiner Zeit helfen, ,,die Selbstentfremdung* zu ,,iiberwinden*.

In der Polemik gegen die ,,mystische* Deutung Eckharts hat Mojsisch allerdings eine

~erlebnishaft-irrationale, ekstatische, auf eher zu verschweigenden unmittelbaren Privat-
erfahrungen* aufruhende Begrifflichkeit im Blick, zu der sich fragen 14B8t, ob damit das
mit christlicher Mystik Gemeinte iiberhaupt gesehen wird. Das iiberaus scharfsinnige
Buch entzieht auf jeden Fall allen, die den Mystiker Meister Eckhart vom »Erleben“, von
der ,,Subjektivitdt“ her deuten wollen, den Boden.
¢ Ein aus einem Kolloquium der Mitarbeiter der Dietrich-von-Freiberg-Ausgabe entstan-
dene Veréffentlichung ist reprisentativ fiir diese deutsche Forschung: Von Meister Dietrich
zu Meister Eckhart. Hrsg. von Kurt Flasch (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii
Aevi, Beiheft 2). Hamburg, F. Meiner Verlag 1984. XIV/192 S., Ln., DM 96,-.
7 Introduction d la mystique Rhénane d’Albert le Grand ¢ Maitre Eckhart. Paris, O.E.I.L.
1984, 488 S., brosch., ffr 52,60. Vgl. auch die von ihm mit Emilie zum Brunn zusammen
verfalite Arbeit, Maitre Eckhart. Métaphysique du Verbe et théologie negative, Paris 1984.
Das umfangreiche erste Doppelheft der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theolo-
gie von 1985 (1-341) enthilt eine Fiille von Beitrigen zur Problematik.



Literaturbericht 67

Predigten Eckharts ebensoviel Theologie, wie es Spiritualitit in seinen lateinischen
Kommentaren gibt* (235f).

Andere Akzente setzen die Germanisten. Hier ragt die Arbeit des Ziirichers Alois
M. Haas® hervor. In seiner dickleibigen Aufsatzsammlung Geistliches Mittelalter®
steht wiederum Meister Eckhart in der Mitte. Aber auch die vielen, stets mit einem
UbermaB an Gelehrsamkeit versehenen weiteren Aufsiitze sind nicht unwichtig fiir
das Thema ,,Mystik“. Mittelaiterliche Denkweise: z.B. in dem theologisch tiefen
Aufsatz iiber das Mysterium der Kirche oder in dem ,,Descensus ad Inferos* ge-
nannten Aufsatz {iber mittelalterliche Visionen von Hollenfahrten und vom Jen-
seits. Aber dann, genauer die Thematik des Berichtes betreffend, eine ganze
Gruppe von Aufsitzen liber ,,Wort und Sprache®, wo das Sprachgenie Meister Eck-
hart im Mittelpunkt steht. Haas zitiert zustimmend Flasch: Bei Eckhart stehen
,Gott und Mensch... sich nicht wie Seiende gegeniiber; sie sind wie Sprechende
ineinander. Der Vater zeugt im Menschen das Wort, wenn der Mensch es gebiert”
(205), spricht aber auch von dem ,fehigeleiteten Begriff von Mystik, insbesondere
spekulativer Mystik* beim gleichen Autor (237). Haas zeigt, da3 eine etwas naive
Herausstellung der Eckhart’schen Sprachschopfungen am Wesen seiner, nur aus
dem Gesamtentwurf verstindlichen Sprachleistung vorbeigeht. Andere Aufsitze be-
handeln Einzelthemen und Einzelpersonen: Gnothi seauton — mit deutlicher christ-
licher Unterscheidung -, Tauler, Seuse, Frauengestalten, den ,,Mystischen Tod*
usw. In ,Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit“ kommt die mysti-
sche Synthese zum Tragen, die ganz auf das Géttliche gerichtet ist, aber gerade des-
halb — sprachlich paradox - das Wirken in der Zeit heraus- und deshalb auch eine
Einheit von Mystik und Theologie darstellt. Den Grund dafiir kann man im Nach-
denken von Professor Haas iiber die Transzendenzerfahrung in der deutschen My-
stik finden: Gemeinsam bei den GroBen der christlichen Mystik sei: christologische
Grundlegung der Mystik, grundsitzliche Ungeschuldetheit der Gotteserfahrung,
Aufscheinen der géttlichen Transzendenz im Grund der menschlichen Person - bei
Eckhart eher ontologisch, bei Tauler stirker anthropologisch und bei Seuse psycho-
logisch. Ein weiterer Aufsatz stelit diese christologische Grundlage thematisch dar:
,Jesus Christus — Inbegriff des Heils und Verwirklichung der Transzendenz im
Geist der deutschen Mystik.”

Die vornehme und differenzierende Darstellungsweise bringt es mit sich, daB3
einer sein sehr klares Urteil iiberlesen mag. Zum Verstidndnis der Grund-Meinung
Prof. Haas’ in den wichtigen Fragen der Eckhart-Interpretation kénnen nun die
kenntnisreichen und urteilskriftigen Kritische(n) Studien zur Meister-Eckhart-For-
schung seines Schiilers Wolfram Malte Fues beitragen®. Zur Eckhart-Interpretation
von Bernhard Welte, dem ,,geradezu gefihrlich klugen und fesselnden Buch* (283),
das zu ,Analogien aus dem Bereich des Buddhismus* fiihrt, fragt er z.B.: ,,Darf

8 Vgl. z. B. Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mystik, Frei-
burg (Schweiz) 1979, besprochen in GuL 53 (1980) 234f.

® (Dokimion, Bd. 8). Freiburg (Schweiz), Universititsverlag 1984. XVIII1/547 S., kart.,
sfr 84,—.

98 Mystik als Erkenntnis. Kritische Studien zur Meister-Eckhart-Forschung, Bonn 1981,



Literaturbericht 68

man Eckharts Mystik so iiberdenken? Liegen ihr Geheimnis und ihre Kraft nicht
darin, daB der dreieinige personale Gott des Christentums weder im selbstlosen Ab-
grund der Gottheit vergeht noch ihr abstrakt vordergriindig bleibt, sondern daf3
Gottheit und Gott unabdingbar eins sind und ineins zu denken sind, daB die reine
Absolutheit alles Selbst ebensosehr zur Selbstlosigkeit iibersteigt, wie sie sie zum
unermeBlichen Selbst transzendiert?* (292)

Der dritte zu nennende Forscher ist der Wiirzburger Germanist Kurt Ruh. Nach
einigen, nun im Sammelband vorliegenden Aufsitzen!® fat er in einer Monogra-
phie zusammen: Meister Eckhart - Theologe, Prediger, Mystiker'.

Auf Gelehrsamkeit aufbauend versucht Ruh ein breiteres als das von Haas ange-
sprochene Publikum zu erreichen. Die zehn Kapitel sind locker strukturiert, fiihren
- mit oftmals ironischen Nebenbemerkungen — langsam zur Mitte und zum Hahe-
punkt: Meister Eckhart als Mystiker. Dabei kommt vieles aus der Umgebung der
Eckhart-Forschung und Eckhart-Rezeption zur Sprache. Wenn Ruh nicht immer
wieder seine sachkundige Griindlichkeit durchblicken liefe, kénnte man das fast
anmerkungslos geschriebene Buch als eine Art Plauderei um Eckhart beschreiben.

Uber einige seiner mit Haas in Grundziigen iibereinstimmenden Darlegungen
wird man diskutieren miissen: Ob man die Authentizitit des iiberlieferten Wort-
lauts der deutschen Predigten so hoch einschiitzen darf, wie es Ruh in Weiterfiih-
rung von P.-G. Vélker, Die Uberlieferungsformen mittelalterlicher deutscher Predigten
(1963), versucht? Und wie weit kann man Ruhs Grundansatz einer zeitlichen Glie-
derung in der Aufteilung der Predigten folgen? Stark iiberzogen fand ich eigentlich
nur die Gleichsetzung von Eckharts Mystik mit dem ,,Spiegel der einfachen und zu-
Nichts-gewordenen Seelen*!? der Marguerite Poréte: ,,wie eine frauliche Rezeption
zu seiner kraftvollen Stimme* (102). Auch dem theologisch nicht vorgebildeten Le-
ser muB} die vielzitierte zweite Predigt Meister Eckharts tiber Maria und Marta von
Betanien als bewuBte Distanzierung von der ,,Mystik“ in der Art von Marguerites
Spiegel vorkommen: Meister Eckhart fiihrt aus: ,,Nun aber sagen unsere biederen
Leute, man miisse so vollkommen werden, ...dal man unberithrbar sei durch
Freude und Leid. Sie haben Unrecht... Und unsere biederen Leute wollen gar so
weit kommen, dafl das Anwesendsein sinnfilliger Dinge ihnen nichts mehr be-
deute. Das gelingt ihnen nicht.“ Damit wendet er sich wértlich gegen zentrale The-
sen des ,,Spiegels der einfachen Seelen”, in denen gerade das unangefochtene Ste-
hen uber alledem vertreten wird.

Das Urteil tiber die Mystik Meister Eckharts ist bei Ruh leicht nuanciert gegen-
iiber Haas: ,,Ob das, was Eckhart predigte... und wie er dariiber predigte, in empha-
tisch-charismatischer Sprechweise, nicht gerade die von ihm verschwiegene mysti-

1% Vgl. Kurt Ruh, Kleine Schriften 1: Dichtung des Hoch- und Spditmittelalters, II: Schola-
stik und Mystik im Spdtmittelalter, hrsg. von Volker Mertens, Berlin 1984.

' Miinchen, C. H. Beck 1985. 208S., Ln., DM 42 -

12 Die kritische Ausgabe von Romana Guarnieri (1965) ist jetzt in einer modern-franzési-
schen Sprachgebung greifbar: Marguerite Poréte: Le Miroir des dmes simples et anéanties
et qui seulement demeurent en vouloir et désir d’amour. Introduction, traduction et notes
par Max Huot de Longchamp. Paris, Editions Albin Michel S. A. 1984. 272 S., kart., ffr
26,90.



Literaturbericht 69

sche Eigenerfahrung voraussetze.“ (189) Haas hingegen zitiert zustimmend den
Ruh-Schiiler D. Mieth: ,,Eckharts Mystik erwichst aus der theologischen Betrach-
tung der Seinsstruktur, Taulers Mystik hingegen ist von der Erfahrung der Seele im
Umgang mit Gott geprégt.“ (282) Dahinter liegen Fragestellungen wie: Was ist My-
stik: das ekstatische Hinausgehobenwerden aus dem Normalzustand oder die exi-
stentielle Beriihrung mit Gott, die sicherlich auch in intellektueller, engagierter Aus-
einandersetzung geschehen kann? Und dann weiter: Wo liegt der Brennpunkt des
Mystischen — in dem innermenschlichen Erfahrungsraum oder in dem Geheimnis
Gottes? Haas zeigt, daB fiir Meister Eckhart das Gott-Geheimnis — und nicht ,,my-
stische Eigenerfahrung® — in der Mitte steht, denn - so sagt der Thiiringer Domini-
kaner — was er in seinen Predigten meine, sei nichts anderes als dasjenige, ,.daz hei-
zent diu kint in der schuole ein biwort* (237).

Bei der Forschungs- und Interessenlage ist es nicht erstaunlich, da3 gerade an
philosophischen und germanistischen Fakultiten serids tiber , Mystik* gearbeitet
wird.

Julio A. Hernandez, Studien zum religis-ethischen Wortschatz der deutschen My-
stik. Die Bezeichnung und der Begriff des Eigentums bei Meister Eckhart und Johan-
nes Tauler'?, zeigt in griindlichen (auch methodisch reflektierten und mit anderen
Sprachgruppen vergleichenden) Einzelanalysen, daf} in diesen mystischen Kreisen
Eigentum vorwiegend vom ,subjektiven Verhiltnis des Menschen zu einer Sache*
und nicht vom juristischen Besitzen und sachlichen Nutznielen her aufgefalt wird
- eine Erkenntnis, die als mystische Grundhaltung wohl jedem Leser der entspre-
chenden Schrift auffillt, die aber hier analytisch aufgewiesen wird. Es wire von In-
teresse, diese Untersuchung weiterzufiihren mit spiteren Traktaten (z. B. mit dem
Ps.-Tauler-Traktat {iber die Armut im Geist).

Die Tiibinger Doktorarbeit von Michael Egerding!* besteht zur Hauptsache in
der ,Analyse und Interpretation ausgewihlter Predigten“. Im Vergleich mit den
subtilen und wissenden Analysen von A. M. Haas und dessen scharfsinnigen Urtei-
len zeigt sich, daB der Autor nun doch zu einspurig und undifferenziert an den
Stoff herangeht. Die von ihm oft benutzte Begrifflichkeit und Methodik der moder-
nen Linguistik bleibt hinter dem dynamischen Seinsentwurf Meister Eckharts, wo
ein ,,Lexem* je nach Stellenwert und Intention ganz verschiedene Bedeutung er-
langt, zuriick.

Die reiche Arbeit von Uta Joeressen!s hingegen kann als Beleg dessen gelten, was
Haas psychologische Ausrichtung der Mystik Seuses nennt: Behandelt werden die

13 (Philologische Studien und Quellen, Heft 105). Berlin, E. Schmidt 1984. 148 S., kart.,
DM 38,60.

14 Got bekennen. Strukturen der Gotteserkenntnis bei Meister Eckhart — Interpretation aus-
gewdhiter Predigten (Europiische Hochschulschriften, Reihe I: Deutsche Sprache und Li-
teratur, Bd. 810). Frankfurt/Bern/New York, P. Lang 1984. VIII/270 S., brosch., DM 60,
(sfr 57,-).

15 Die Terminologie der Innerlichkeit in den deutschen Werken Heinrich Seuses. Ein Beitrag
zur Sprache der deutschen Mystik (Europiische Hochschulschriften, Reihe I: Deutsche
Sprache und Literatur, Bd. 704), Frankfurt/Bern/New York, P. Lang 1983. X/285 S.,
brosch., sfr 69,-



Literaturbericht 70

Worte Herz, Seele, ,muot”, , gemuete®, Sinn, Geist. Joeressen zeigt, daB in der af-
fektiven Innerlichkeit die Rationalitéit nicht aus-, sondern eingeschaltet ist; ebenso
spielt das Sittliche eine tragende Rolle. Das Asthetische (besonders Musik) und die
Leidensthematik nehmen einen breiten Raum ein. Joeressen kann glaubhaft ma-
chen, daB der oft behauptete Einfluf3 der weltlich-héfischen Dichtung auf die Spra-
che Seuses nur geringfiigig ist. Auch das Sprechen vom ,,Herz*, das wohl von der
hofischen Sprache vorgebildet ist, ist bei Seuse mit biblisch-mystischem Inhalt ge-
fulle,

Mystik — und die Verschiedenheit der Mystiker

Das angefiihrte Zitat von de Libera zeigt, daB aus philosophisch-rationaler Sicht
der Unterschied von Minner- und Frauenmystik zu schwinden scheint. Die Frage
darf gestellt werden, ob nicht dieser Blickwinkel eben der ménnliche ist, der feinere
Nuancen und subtilere Unterschiede dem groBen Systementwurf opfert. Bei aller
Betonung gleicher Strukturelemente bedeuten die Unterschiede in den mystischen
Erfahrungen nun doch mehr als duBerliches Beiwerk. Eine Tagung der Katholi-
schen Akademie Stuttgart in Weingarten (22.-25. 2. 1984) iiber , Frauenmystik im
Mittelalier* liegt als Buch vor'é. Abgesehen von der Bedeutung fiir die Diskussion
um die feministische Theologie (vgl. den SchluBbeitrag des Herausgebers P. Dinzel-
bacher) bringen die 18 griindlichen Beitrige des Buches wichtige Hinweise zum
Thema ,,Mystik*,

Man kommt mit vielen groBen Frauengestalten in Beriihrung: Hildegard von
Bingen, Elisabeth von Schonau, Beatrijs von Nazareth, Hadewijch von Anvers,
Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn, Agnes von Blannbegin,
Christine Ebner, Marguerite Poréte, Birgitta von Schweden, Katharina von Siena,
Juliana von Norwich, Margery Kempe und andere. Die Thematik wird in reicher
Vielfalt entwickelt: Menschenbild, Bezug zu Theologen oder Gemeinschaften, Bild,
geistliche Sinne, Aktivitit, Konflikte mit der Kirche, wissenschaftliche Rezeption
der Mystik, Stufenweg der Erfahrung usw.

Der imponierende Reichtum gibt aus sich schon den Hinweis, daB ,,Frauen-
mystik“ in ihrem affektiven Reichtum (und daher auch in ihrer Differenzierung)
nun doch zu unterscheiden ist von einer so zu nennenden Ménnermystik — obgleich
der Herausgeber in seinem einleitenden Uberblick von Hadewijch sagt: ,,die schén-
ste und anspruchsvollste Verbindung sowohl der praktischen als auch der theoreti-
schen Mystik des Mittelalters“, und obgleich mit Recht der Einflu3 Bernhards von
Clairvaux auf die Frauenmystik herausgestrichen wird. Dinzelbacher verweist auf
mehrere Ziige, die in der Frauenmystik sich deutlicher als bei den Ménnern zeigen:
Psychosomatische Phdnomene wie Ekstasen, Visionen, Erscheinungen, Trinengabe
sind dort haufiger; die poetische Seite ist stirker ausgeprigt: ,,Wo sich mittelalterli-
che Mystik in Dichtung ausdriickt, gehdren gerade die vielleicht schénsten Zeilen
religiésen Fraven.“ Und dann iiberraschend: ,Mehr als ihre ménnlichen Geistes-

'* Hrsg. von Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer. Ostfildern, Schwabenverlag 1985.
3978S., kart., DM 48,



Literaturbericht 71

verwandten haben sich besonders im spéten Mittelalter Mystikerinnen berufen ge-
fiihlt, aktiv in das Leben von Kirche und Staat einzugreifen.”

Es muB nicht gesagt werden, daB es sich hierbei um tendenzielle Ziige, nicht aber
um eindeutige Kriterien handelt. Uberhaupt ist die vorsichtige, auf die eigene, spe-
zielle Thematik begrenzte Behandlung der Themen ein Vorzug des Buches. Aller-
dings auch ein Nachteil, wie der Diskussionsiiberblick des zweiten Herausgebers,
Dieter R. Bauer, zeigt. Thm gelingt es nicht (konnte es auch nicht gelingen), die Ge-
spriche auf einen Nenner zu bringen. Das zeigt sich besonders bei libergreifenden
Themen: was denn i{iberhaupt ,,Mystik“ sei (Cognitio experimentalis Dei, Erfah-
rungswissen von Gott, wird sowohl zugrunde gelegt wie abgelehnt), ob man von
,christlicher Mystik* sprechen diirfe, inwieweit sich in den schriftlichen Quellen
eine ungebrochene Erfahrung niedergeschlagen habe. Doch gerade das Stehenlas-
sen der unterschiedlichen Meinungen bezeugt die Qualitét der einzelnen Beitrége.

Im Zusammenhang damit ist auch auf eine amerikanische Publikation hinzuwei-
sen, in der wichtige Fachleute zusammengefunden haben, um zu protestieren gegen
eine in den USA stirker als bei uns auftretende Tendenz: In letzter Tiefe, jenseits
der konfessionellen und religiésen Verschiedenheit sei alle Mystik identisch'’. Der
Herausgeber, Steven T. Katz, hat dagegen schon in fritheren, eher sprachanalyti-
schen Untersuchungen gezeigt, daB mystische Erfahrung und religiose Weltan-
schauung bis in die unterste Tiefe und sublimste Hohe eine Einheit bilden, die nicht
mehr aufzuldsen ist, und daB dies eine grundlegende Verschiedenheit innerhalb der
Mystik der Weltreligionen beinhaltet'®. In Mysticism and Religious Traditions' ver-
sammelt er religionswissenschaftliche Fachleute um sich, die in zehn griindlichen
Arbeiten iiber buddhistische, hinduistische, islamische, taoistische, christliche usw.
Mystik und Gotteserfahrung zeigen, wie sehr gerade die Erfahrungen, die oftmals
als jenseits aller Begrifflichkeit stehend gefeiert werden, bestimmt sind von religios-
kulturellen Vorgaben. ,Zusammenfassend: Unser analytisches Riickfragen
und dann erneut In-Begriffe-Fassen zeigt, daB im Entwerfen und Fiir-wahr-Halten
von Realitit Modelle eine wichtige Rolle spielen: und so tragen sie iiberaus viel bei
zur Schopfung von Erfahrung - ich wiederhole: zur Schopfung der Erfahrung.“
(51) Einzelheiten, wie der innere Bezug der indischen Mystik zum Kastensystem
oder die Umkehrung eines oftmals gehérten Satzes: ,,Nicht die mystische Erfah-
rung begriindet mystische Traditionen und Sprachen, sondern es ist die mystische
Sprache, welche die mystische Erfahrung begriindet*, zeigen, dal wir es mit einer
naturwissenschaftlichen Betrachtung zu tun haben. Aber gerade deshalb verdienen
solche Gesprichspartner Aufmerksamkeit, damit an ihren Einsichten die Kraft der
christlichen Erfahrung iiberpriift werden kann. Im religionsvergleichenden Ge-
sprich aber sollten die niichternen Ausfithrungen ernster als bisher ggnommen wer-
den: ,,Die christliche mystische Einung, die sich in Christus vollendet, ist nicht die

17 Vgl. z.B. Frithjof Schuon, Das Ewige im Vergdnglichen. Von der einen Wahrheit in den
grofien Religionen und alten Kulturen. Bern/Miinchen/Wien, O. W. Barth 1984. 190 S.,
Ln., DM 24,80.

18 Mysticism and Philosophical Analysis, London 1978.

19 Hrsg. von Steven T. Katz, Oxford 1983.



Literaturbericht 72

buddhistische Erfahrung des Nirwana.“ Die Verschiedenheit der mystischen Erfah-
rung, die sich schon innerhalb des Christentums findet, wird im transkulturellen
Vergleich noch groBer — wenn man nur aufmerksam und ehrfurchtsvoll hinhért,
was die anderen zu sagen haben.

Eine interessante Publikation des E. Schmidt-Verlags, zu der 15 Fachleute des In-
und Auslands beitrugen, zeigt die Verschiedenheit der mystischen Erfahrungen und
zugleichdie Gebundenheit dieser Erfahrungenan vorgeprigte Modelle. Inden Epo-
chen der Naturmystik® wird ein (leider unvollstindig gebliebener) Uberblick iiber
die ernstzunehmende mystisch-naturwissenschaftliche Beschiftigung mit Welt,
Kosmos und Mensch gegeben. Was hier von der Renaissance-Magie (Aggrippa von
Nettesheim, Trithemius, Pico della Mirandola) iiber Paracelsus, Valentin Weigel,
Jacob Bohme usw. bis zu Goethe und Schelling entfaltet wird, zeigt beides: einmal
die Betroffenheit der Minner und Frauen, die iber den Alltag hinaus Tieferes such-
ten; aber dann auch die Abhingigkeit der mystischen Erfahrungen von ihren oft
wirren kosmologischen Spekulationen.

Sprechen von Mystik

Das Sprechen iiber Mystik - besonders im Dialog mit anderen Religionen — darf
letztlich weder in Polemik noch auf dem Boden einer liberalen Toleranz stattfinden,
wo keiner dem anderen wehtun will und man beteuert: Wir sind alle einer Mei-
nung. Es mufB3 geschehen auf dem Boden religiéser Ehrfurcht, in der sich das Be-
kenntnis zur Wahrheit der eigenen Berufung mit Ehrfurcht vor der Wahrheit ande-
rer Religionen und ihrer Menschen verbindet. Eine solche Haltung ist nur moglich
in gewissenhaftem Hinhéren, sorgféltigem Abwigen und dann klarem Entscheiden
fur das Stimmige.

Das sorgfiltige Abwiégen scheint mir in den beiden aus dem Niederldndischen
Ubersetzten Bandchen Mystik. I: IThre Struktur und Dynamik, I1: Thre Aktualitst?
weithin zu fehlen. Die 29 Aufsitze erschienen zuerst in der Zeitschrift , Speling*,
wo sie als Randglossen einen guten Platz gehabt haben mogen. Dem Anspruch
einer Buchveroffentlichung aber hilt kaum ein Aufsatz stand. Wohl noch am ehe-
sten O. Stegginks Aufsatz iiber ,,Mystik ~ Wortgebrauch und Theoriebildung®. Er
zeigt die drei Sichten der Wissenschaft auf: phdnomenologisch, religionspsycholo-
gisch und historisch-literarisch. Aber finde Teresa von Avila sich in dieser wissen-
schaftlich-distanzierten Klassifizierung wieder? Diirfen wir sie darin einordnen?
Gibt es eigentlich keine legitime christlich-theologische Sicht?

Wo engagiert und persdnlich geschrieben wird, gehen die Aufsitze meist in
Richtung soziales Engagement und kritisches Hinterfragen oder in die Richtung
von William James, dessen pragmatischer Ansatz der Mystik keinen anderen
Wert als einen personlichkeitsbildenden zusprach, wihrend das Engagement fiir
Gott kaum sichtbar wird. So wird z. B. die Sympathie zur Frauenmystik damit
begriindet, daf} diese ,,sich durch kirchliche Strukturen und eine glasklare Theo-

** Hrsg. von Antoine Faivre und Rolf Christian Zimmermann, Berlin 1979,
' Disseldorf, Patmos 1: 1983, 236 S.; I1: 1984, 175 S., brosch., DM 62,— (zus.).



Literaturbericht 73

logie nicht aus der Fassung habe bringen lassen“ (I, 210). Geht das nicht an der
Wahrheit und am Ernst dieser Erfahrungen vorbei? Wenn man die Hohelied-
Mystik von daher deutet, daB ,,groBe Meister in der Spiritualitdt keinen prinzi-
piellen Unterschied zwischen der Liebe des Leibes und der Liebe der Seelen sa-
hen“ (1, 181 f), dann stimmt das einfachhin nicht mit der sublimen Hohelied-Ex-
egese von Gregor von Nyssa bis Bernhard von Clairvaux iberein.

Natiirlich gibt es auch schone Seiten, besonders wenn es um konkrete Perso-
nen geht: Hadewijch, Teilhard de Chardin. Aber wenn dann wieder ,,das Ge-
heimnis als Person oder als die Drei Personen fiir die Gotteserfahrung nur als
Bezugsrahmen des eigentlich Mystischen angesehen wird, dann miite man Hil-
degard, Teresa, Mechthild und all den vielen anderen den Namen »Mystikerin®
konsequenterweise absprechen.

Die aktualisierenden Versuche iiber Mystik (Okologie, Wissenschaft, Frieden)
scheinen mir besser zu sein. Aber die Fundierung im ersten Band fehlt. Und so
vermitteln die Aufsitze einen nur oberflichlichen Eindruck. Ohne intensives
Studium der konkreten Mystik kommt man nicht weiter.

Konkrete Beschiftigung mit Mystik verspricht der Band 11 des ., Weltge-
sprichs der Religionen: Sein und Nichts in der abendléindischen Mystik**. Doch
auch hier wird man enttduscht. Die Thematik wird eigentlich nur von zwei Bei-
tragen behandelt. A. M. Haas zeigt in ,,Seinsspekulation und Schépfung in der
Mystik Meister Eckharts“, daB dieser ,,auch in seiner negativen Aussage iiber
die Seinshaftigkeit Gottes ein Anhédnger der mittelalterlichen Exodus-Metaphy-
sik (bleibt) und Gott mit dem absoluten Sein identifiziert. Und R. J. Zwi Wer-
blowsky, der launisch iiber die ,,so ferndstlich orientierte Besatzung unseres Ta-
gungsschiffleins* (im Gegensatz zur Anktndigung) spricht, zeigt in einem Bei-
trag ber die neuplatonisch-abendldndischen Wurzeln des jiidischen Traktats
,Sohar*: , Das géttliche Nichts ist dem Mystiker unzugéinglich und Meditation in
diese Richtung untersagt.“

In diesem ,,Weltgesprich* steht unvermittelt neben der Behauptung des Her-
ausgebers: ,,Mystische Erkenntnis tendiert grundsitzlich dahin, das Nachden-
ken iiber Sein und Nichts, Gott und Welt, Ich und Selbst in der reinen Erfah-
rung des Absoluten aufgehen zu lassen®, das griindlich belegte Ergebnis des
Aufsatzes von H. U. von Balthasar, ,daB trotz vieler entgegenstehender Behaup-
tungen in der Bibel von negativer Theologie iiberhaupt nicht die Rede ist* und
noch viel weniger von einer Sein-und-Nichts-Dialektik oder -Synthese. Ist die
Bibel also anti-mystisch? Wenn ein Aufsatz ,Heideggers Entsprechung zum
Tao-te-king und zum Zen-Buddhismus“ behandelt, darf man wiederum fragen:
Sind diese drei also Mystiker? Auch Nikolaus von Kues, der mit Nagarjuna ver-
glichen wird, gehort kaum zur ,,Mystik“ — um dies zu erkennen, mufl man nur
seine Predigten mit denen Meister Eckharts vergleichen oder muf seinen Brief-
wechsel mit Tegernseer Monchen lesen. Der Cusaner bringt Spekulationen auf
dem Boden der spitmittelalterlichen, nominalistisch gefarbten Grundstimmung;

22 Hrsg. von Walter Strolz (Ver6ffentlichungen der Stiftung Oratio Dominica - Weltge-
sprich der Religionen, Bd. 11). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1984. 125 S., kart., DM 28,-.



Literaturbericht 74

die ,,Mystik* kénnte man eher bei seinen benediktinischen Freunden suchen. Et-
was versbhnt der SchluBaufsatz von R. Panikkar, der zwar auch kaum iber
~abendlindische Mystik“ handelt, aber westliche und &stliche Denkstrukturen
vergleicht und dabei zeigt: Ohne ein Glaubensexistential, ohne innere Entschei-
dung kommt man nicht weiter: ,,Um das Geglaubte darstellen zu kdnnen, muBl
man irgendwie glauben ...

Es ist unangenehm, gehort aber zur Ehrlichkeit eines Berichtes, auch das Ne-
gative zu sagen - besonders auch dann, wenn die Tatsachen offen auf der Hand
liegen und fiir jedermann iiberpriifbar sind. So scheint uns das Biichlein Gebet
des Schweigens. Eine Schule der Kontemplation nach der , Wolke des Nichtwis-
sens“?* weder diesem groBen Buch noch dem Auftrag christlicher Mystik gerecht
zu werden.

Die Ubersetzung ausgewihlter Kapitel aus diesem Traktat und dem noch
schirfer artikulierenden ,,Brief der Seelenfithrung® ist wohl sorgfiltig (53-93).
Aber in der Einfithrung (9-52) fehlt genau dasjenige, was das Herz der ,,Wolke
des Nichtwissens“ ausmacht, ,.der scharfe Speer der Liebe“ (53), der allein in
~jene dichte Wolke des Nichtwissens* hineinstéBt. Dafiir steht nun »Erfahrung
von Einswerden®, ,,der Mensch erfihrt sich als letzte Wirklichkeit“ (34f). Das C.
G. Jung’sche ,,Selbst“ ,,ist das, was in der mystischen Union erfahren wird“, und
ist identisch dem ,,Seelenfunken bei Eckhart, Grund bei Tauler, (der) innere(n)
Burg bei Theresia von Avila®, dem ,,Reich Gottes“ und dem ~ewigen Leben* der
Bibel (19f). Was die ,,Wolke“ ,,als ein einziges heiliges Verlangen“ (93), als
wachsenden ,Eifer“, als gréBerwerdende , Liebe“ (921), als ,,Unterschied zwi-
schen dir und ihm*, der ,,immer bestehen* bleibt (84), feiert, wird in der Hinfiih-
rung zu einem ,,Offnen der Tiefenschichten®, wie sie auch im ,,Autogenen Trai-
ning®, im ,,Psychohygienetraining“ oder mittels der ,,transpersonalen Psycholo-
gie“ erreicht wird (9).

Die ,,Wolke des Nichtwissens* lehrt eine radikale Sammlung, ein Leerwerden
von allem, was nicht Gott ist, aus dem dann der Pfeil der Liebe gleichsam senk-
recht nach oben, alles andere vergessend, emporschieBt. Die Einfithrung aber
tbersieht dieses totale (nackte, leere) Sich-Ubersteigen und bleibt beim Selbst
stehen, das in der Uberwindung des falschen Oberflidchen-Ich erreicht wird. So
wird nach der Einfiihrung (anscheinend wie von selbst, ohne die von der christli-
chen Mystik gelebte radikale Um- und Hinkehr) ,jede tiefere Erfahrung... auch
zu einer tieferen Gotteserfahrung® (20).

Auch Jesus, der diese ,tiefere Gotteserfahrung” erreicht hat, ist daher nur
einer von denen, die diese ,,Mystik* verwirklichen. Denn ,,das Géttliche schlift
in jedem Menschen... So wie es sich im Menschen Jesus Christus entfaltet hat,
sollte es auch in jedem Menschen erwachen und sich entfalten. Jesus Christus
war ganz transparent... Das gleiche hat auch mit uns zu geschehen...“ (32).

Mit viel Interpretationskunst kann man dem noch einen christlichen Sinn ab-
gewinnen. Die methodische Grundlage des ,,Leer*- und ,,Still“-werdens ist fiir

» Hrsg. und eingel. von Willigis Jager. Salzburg, O. Miiller Verlag 1984. 97 S., Pb.,
DM 17,80. Vgl. auch Meditation, Heft 4/1985, 123~125.



Literaturbericht 75

die christliche Mystik und Meditation unumstritten von Bedeutung. Aber ob
diese hier aufgezeigte ,,Mystik* zur Mitte dessen fiihrt, was nach A. M. Haas das
christologische Fundament der christlichen Mystik ausmacht, moge jeder selbst
beurteilen. Mit der radikalen Christlichkeit der ,,Wolke des Nichtwissens® je-
doch hat der Entwurf kaum noch etwas zu tun; dies festzuhalten erheischt die
Ehrfurcht vor dem groBen Zeugnis.

Wie man die Meditationsansitze der groBen ostlichen Religionen integrieren
kann, zeigt der Kapuziner Paul de la Croix Bonvin?4, der nun auch die sprachli-
che Verdrehung nicht mitmacht, sondern Kontemplation vom Wort- und Sach-
sinn her als Schau (nicht als gegenstandsloses Leerwerden) begreift: ,,Schauen
ist wesentlich Kontemplation, und Kontemplation ist wesentlich Schau.” (113)
,Die psychischen Gegebenheiten und das UnbewuBte, die hie und da im religio-
sen Bereich von einem alten MiBtrauen umgeben sind, miissen unerldBliche
Hilfsmittel der Meditation sein (das sind Korperhaltung, Leerwerden, Samm-
lung, Atemrhythmus und dann auch die archetypische Welt der Psyche und die
kommunikativen Eindriicke von Mensch und Natur)... Unterwerfe ich mich
dem Gesetz des Pendels und falle ich von einem Extrem ins andere? Will ich als
Reaktion auf die diskursive Meditation und vielleicht auch unter dem Einflul}
ostlicher Spiritualititsformen die Reflexion vernachlissigen oder gar ausschla-
gen? ... Irgendeinmal im Gebetsleben muBl man eine wichtige Schwelle iber-
schreiten und den ,Spiritus‘ einbringen. Dieser ist die eigentliche Fahigkeit zur
Kontemplation, die Intuition im Heiligen Geist...“ (56, vgl. 76) Und damit erst
Offnet sich die Tiir zur Kontemplation und zum Gebet. ,,Gott ist Gott... Der
Mensch auf der Suche nach Gott 148t sich in ein unwahrscheinliches Abenteuer
ein. Je mehr er sich seinem Ziel nihert, um so groBer wird Gott... Man muB...
von einem Weg (reden), der auf Erden nie an ein Ziel kommen wird... Nur der
Tod 6ffnet die Tir ganz.“ (214f)

Das schéne, duBerst praktisch verfaBte Buch zeigt deutlich die beiden Voll-
ziige, die nach der ,,Wolke des Nichtwissens*“ christliche Mystik ausmachen: die
Sammlung und den Uberstieg, der nun gerade nicht ins ,,Selbst®, sondern auf
,,Gott* zielt. Mit Verlaub darf auch gesagt werden, dal} Paul de la Croix Bonvin
in aller zielgerichteten Entschiedenheit zugleich einen Reichtum an Menschlich-
keit ausstrahlt, der in dem radikalen Buch der ,,Wolke des Nichtwissens“ fehlt.
Daher warnt deren Verfasser ja auch davor, dieses Buch spétmittelalterlicher
Kartiuserspiritualitit einem breiten Publikum zu erdffnen (vgl. 55) - ganz im
Gegenteil zu dem, was die Einfithrung von W. Jiger nahelegt.

Ein letztes Buch sei noch erwihnt, in dem eine weithin gelungene Deutung
der Mystik Teresas von Avila durch die Tiefenpsychologie vorgelegt wird: J.
Welch, Geistliche Pilger. Carl Jung und Teresa von Avila®. Die Methode ist frap-
pierend einfach. Nachdem er die Bedeutung von ,,Bildern* fiir innere Erfahrung
aufgezeigt hat — Bilder sind Urheber des Denkens; Denken strukturiert die Bild-

24 Warmer Regen auf trockenes Land. Wege zum meditativen Beten (Reihe Christliche Le-
benshilfe). Ziirich/Einsiedeln/Kéln, Benziger 1984. 220 S., brosch., DM 24,80.
2 Spiritual Pilgrims. Carl Jung and Teresa of Avila, New York 1982.



Buchbesprechungen 76

welt; beides 148t mich meine innere Geschichte finden —, geht Welch den Bil-
dern der Inneren Burg Teresas nach: die Burg als Mandala fiir das Finden der
Mitte; Wasser als Bild fiir die Tiefe der bewuBten und unbewuBten Welt; dann
die Beschreibung des Weges in die Burg als Weg zur Individuation; Schlange
und Teufel als Archetypen des Schattens; der Schmetterling als Symbol der Hei-
lung; die Hochzeit als Vereinigung von Minnlichem und Weiblichem; Christus
als Symbol fiir das Selbst.

Zu bewundern ist die Darstellungskunst von Welch, die auch komplizierte
Sachverhalte durchsichtig macht. Zu bewundern sind seine synthetische Kraft und
seine menschliche Warme im sachlichen Schreiben. Vielleicht kommt dem einen
oder anderen das Spezifisch-Christliche zu kurz - er hat nicht ganz unrecht da-
mit. Aber dann mag es helfen, durch ein weiteres ,»Bild*“ die Analyse von Welch
zusammenzufassen, ein ,,Bild“, das das Gesagte nicht aus-, sondern einschlieBt,
das aber von C. G. Jung kaum beriicksichtigt wurde: das ,,Bild“ der Begegnung.
Die Innere Burg Teresas ist von der ersten bis zur letzten Seite durch es be-
stimmt. Mit diesem ,,Bild“, das zugleich Wirklichkeit ist, wird der Kreis des sich
schlieBenden ,,Psychischen“ durchbrochen hin zu Gott; Er, als ewige Wirklich-
keit der Begegnung, umschlieBt mich, den Menschen, ebenso wie Er mir auch
gegeniibertritt.

Hier aber hat die christliche Mystik und jede wahre Gottesmystik ihren Platz.

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Cartusiana — Jesuitica

Chaix, Gérald: Réforme et Contre-Ré-  Klosters fiir eine wichtige Zeit in vorbildli-

forme Catholiques. Recherches sur la
Chartreuse de Cologne au XVle
Siécle, 3 Bde. (Analecta Cartusiana,
80). Salzburg, Institut fiir Anglistik
und Amerikanistik, Universitit Salz-
burg 1981. Insges. XVIII/1119 S. (mit
24 Karten, 11 Graphiken, 16 Tafeln),
brosch., DM 75,-.

Dieses gelehrte Werk (These fiir das ,,Doc-
torat de troisiéme cicle®) ist in vielfiltiger
Hinsicht zu wiirdigen.

Zuerst als Beispiel dafiir, wie das archi-
valische, bibliothekarische, religitse und
soziologische Material eines einfluBreichen

cher Weise aufzuarbeiten ist. Die drei groB-
formatigen Binde mit Statistiken und Kar-
ten, mit Untersuchungen iiber Herkunft,
Alter und Lebenslauf der Ménche und be-
sonders liber deren reiche literarische Ta-
tigkeit 6ffnen einen leichten Zugang zu
einer Bliitezeit christlich-katholischer Spiri-
tualitit. Drei Indices (Orte-Namen-Sa-
chen) machen das Buch zu einem Nach-
schlagewerk; und viele beigefiigte Graphi-
ken und Abbildungen versuchen optisch,
den Leser in diese Zeit einzufiihren.
Wichtiger als die formale Beurteilung ist
die sachliche Aussage: Fiir den Fachmann
geniigen Hinweise auf berithmte Autoren
der Kolner Kartause des 16. Jahrhunderts:
Lansperg, Kalkbrenner, Dionysius, Surius





