
LITERATURBERICHT 

Tendenzen in der Erforschung der Mystik 

Wer heutzutage Gediegenes über Mystik erfahren will, schlägt am besten bei Ger- 
manisten und Philosophen nach. Es macht betroffen, daß aus der theologischen 
Disziplin wenig Gewichtiges zum Thema erscheint - wo doch so viel Minderwerti- 
ges auf dem breiten Büchermarkt angeboten wird. 

Auch der Vergleich der 50 Spalten des Reallexikons der Deutschen Literaturge- 
schichte über •Mystik"1 mit dem, was das prominente Lexikon für Theologie und 
Kirche1 in etwas mehr als 13 Spalten dazu schreibt, bestätigt diesen Eindruck. Das 
im Erscheinen begriffene Lexikon des Mittelalters1 bringt wiederum hervorragende 
Artikel, auf die die theologische Fachliteratur neidisch sein muß. 

Meister Eckhart - Mystiker oder Philosoph 

Sobald die Rede auf Mystik kommt, fällt - nicht nur im deutschsprachigen Raum - 
der Name Meister Eckhart. Unbemerkt von der breiteren - leider auch von der 
theologischen - Öffentlichkeit haben sich in den letzten Jahrzehnten zwei Interpre- 
tationssichten herausgebildet. 

Eine philosophische, historische Schule, die sich in Deutschland besonders mit 
den Namen Kurt Flasch4 und Burkhart Mojsisch5 verbindet, erarbeitet die Denk- 

1 Bd. II, Berlin 1965, 544-568. •Die Wesensbestimmung der Mystik - das Wort ist verwandt 
mit griech. ,myein' = die Augen schließen und mit ,mysterion' = Geheimnis - läuft Gefahr, 
den Begriff zu weit zu fassen. Es geht bei der Mystik um ein Geheimnis, aber nicht jede ok- 
kulte Geheimlehre hat es mit Mystik zu tun. Das Geheimnis der Mystik ist vielmehr ein ganz 
bestimmtes, wenngleich ein unsagbares, ein sich dem begrifflichen Erkennen und adäquaten 
sprachlichen Ausdruck versagendes Erlebnis: die unio mystica, d. h. die Einswerdung der ir- 
dischen Menschenseele mit dem schlechthin Absoluten. Dieses mystische Geheimnis, das 
dem Mysten, dem Eingeweihten, selbst ein erfahrungssicheres Wissen letzter Evidenz ist, hat 
mannigfaltigste Abarten..." (544, J. Quint) 
2 Bd. VII, Freiburg 21962, 732-745. 
3 In den beiden Bänden des bis zum Stichwort •Codex von Valencia" gediehenen Lexi- 
kons des Mittelalters (München 1983) findet man jetzt schon wichtige Artikel zu unserem 
Thema, die insgesamt ausgezeichnet dokumentiert sind: z.B. Andachtsbild, Bibel, Bildver- 
ehrung, Brautmystik, Brautsymbolik, Brüder des Freien Geistes, Brunnen, Buchstaben- 
svmbolik, Buße, Charisma, Chiliasmus, Christologie, Christusmystik (A. M. Ritter, L. 
Scheffczyk, H. M. Biedermann, R. Haubst, R. Manselli, L. Hödl - und dazu die vielen 
Eigennamen von Personen, Gemeinschaften, Büchern usw.). 
4 Bes. Die Intention Meister Eckharts, in: Sprache und Begriff (Festschrift B. Liebruck), 
Meisenheim 1974, 292-318. 
5 Bes. Meister Eckhart. Analogie, Univocität und Einheit. Hamburg, F. Meiner Verlag 1983. 
XII/185S., geb., DM 64,-. Die Bochumer Habilitationsschrift wendet sich bewußt gegen 
eine •mystische" Deutung Eckharts. Weil Evangelium und Philosophie das •Sein in seiner 
Seinsheit" betrachten, bemühe sich Eckhart, die Einheit von Theologie und Metaphysik zu 



Literaturbericht 55 

Struktur Meister Eckharts. Dieser wird als Philosoph dargestellt, der in genialer 
Weise das Verhältnis von Gott und Mensch, von Sein und Seiendem überdachte 
und damit den Menschen Antwort auf ihre Wesensfrage gab6. 

Die Einführung in die rheinische Mystik - von Albert dem Großen bis zu Meister 
Eckhart des Franzosen Alain de Libera7 faßt die Forschungsergebnisse in verständ- 
licher, übersichtlicher und selbständiger Weise zusammen. Eckhart steht in der Tra- 
dition der deutschen Dominikanertheologie, die Albert der Große initiiert hat. Er 
stützte sich in seinem Seins-Denken nicht so sehr wie Thomas auf die kategoriale 
Nüchternheit des Aristoteles, sondern entwarf eine Theologie, die - wie schon 
Etienne Gilson zeigte - offener zur Kontemplation und zur Gottesweisheit ist. Au- 
gustinus mit seiner Sehnsucht nach dem Ursprung und der theologischen Psycholo- 
gie des Gedächtnisses (mens - in der deutschen Mystik wird daraus •Gemüt, See- 
lenfunken") ist sein Gewährsmann. Aber auch der vom Neuplatonismus geprägte 
Araber Avicenna, der die Seele weniger als Gestaltprinzip des Leibes denn als intel- 
lektuelle Substanz versteht, die aus Gott ausfließt, und Pseudo-Dionysius mit sei- 
nem hierarchischen Seinsentwurf und der alles übersteigenden •Theologia My- 
stica" sind wichtige Gewährsleute. Über Hugo Ripelin von Straßburg, Theoderich 
von Freiberg, Bernhard von Moosburg und andere kommt dieser Anstoß zu Mei- 
ster Eckhart. 

De Libera sieht Meister Eckhart als Theologen/Philosophen, trennt ihn aber 
nicht so scharf von der •Mystik" wie Mojsisch; denn, •um es unverblümt zu sagen: 
Der klassische Gegensatz von Brautmystik in der Tradition des Bernhard von Clair- 
vaux und der Wesensmystik aus dionysischer Überlieferung findet keine echte Be- 
gründung, weder in den Nonnenklöstern noch bei den rheinischen Theologen. An- 
ders gesagt: Bei Hadewijch und ihren Mitschwestern gibt es ebensoviel Ontologie, 
wie es Spiritualität bei Albert und seinen Schülern gibt... Es gibt in den deutschen 

zeigen. Mojsisch setzt an bei der berühmten Pariser Quaestio Eckharts über den Vorrang 
der Intellektualität vor dem Sein. Von dorther läßt sich die •Univocität" des Eck- 
hart'schen Denkens zeigen, der immer um die Einheit des Gesamten kreiste. In Kontinui- 
tät und zugleich Absetzung gegenüber den Systementwürfen Alberts und Dietrichs von 
Freiberg (dessen Werke Mojsisch herausgibt) will Eckhart - mit seinem Entwurf - dem 
Menschen seiner Zeit helfen, •die Selbstentfremdung" zu •überwinden". 

In der Polemik gegen die •mystische" Deutung Eckharts hat Mojsisch allerdings eine 
•erlebnishaft-irrationale, ekstatische, auf eher zu verschweigenden unmittelbaren Privat- 
erfahrungen" aufruhende Begrifflichkeit im Blick, zu der sich fragen läßt, ob damit das 
mit christlicher Mystik Gemeinte überhaupt gesehen wird. Das überaus scharfsinnige 
Buch entzieht auf jeden Fall allen, die den Mystiker Meister Eckhart vom •Erleben", von 
der •Subjektivität" her deuten wollen, den Boden. 
6 Ein aus einem Kolloquium der Mitarbeiter der Dietrich-von-Freiberg-Ausgabe entstan- 
dene Veröffentlichung ist repräsentativ für diese deutsche Forschung: Von Meister Dietrich 
zu Meister Eckhart. Hrsg. von Kurt Flasch (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii 
Aevi, Beiheft 2). Hamburg, F. Meiner Verlag 1984. XIV/192 S., Ln., DM 96,-. 
7 Introduction ä la mystique Rhenane d'Albert le Grand ä Maitre Eckhart. Paris, O.E.I.L. 
1984, 488 S., brosch., ffr 52,60. Vgl. auch die von ihm mit Emilie zum Brunn zusammen 
verfaßte Arbeit, Maitre Eckhart. Metaphysique du Verbe et theologie negative, Paris 1984. 
Das umfangreiche erste Doppelheft der Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theolo- 
gie von 1985 (1-341) enthält eine Fülle von Beiträgen zur Problematik. 



Literaturbericht 67 

Predigten Eckharts ebensoviel Theologie, wie es Spiritualität in seinen lateinischen 
Kommentaren gibt" (235 f)- 

Andere Akzente setzen die Germanisten. Hier ragt die Arbeit des Zürichers Alois 
M. Haas8 hervor. In seiner dickleibigen Aufsatzsammlung Geistliches Mittelalter9 

steht wiederum Meister Eckhart in der Mitte. Aber auch die vielen, stets mit einem 
Übermaß an Gelehrsamkeit versehenen weiteren Aufsätze sind nicht unwichtig für 
das Thema •Mystik". Mittelalterliche Denkweise: z.B. in dem theologisch tiefen 
Aufsatz über das Mysterium der Kirche oder in dem •Descensus ad Inferos" ge- 
nannten Aufsatz über mittelalterliche Visionen von Höllenfahrten und vom Jen- 
seits. Aber dann, genauer die Thematik des Berichtes betreffend, eine ganze 
Gruppe von Aufsätzen über •Wort und Sprache", wo das Sprachgenie Meister Eck- 
hart im Mittelpunkt steht. Haas zitiert zustimmend Flasch: Bei Eckhart stehen 
•Gott und Mensch... sich nicht wie Seiende gegenüber; sie sind wie Sprechende 
ineinander. Der Vater zeugt im Menschen das Wort, wenn der Mensch es gebiert" 
(205), spricht aber auch von dem •fehlgeleiteten Begriff von Mystik, insbesondere 
spekulativer Mystik" beim gleichen Autor (237). Haas zeigt, daß eine etwas naive 
Herausstellung der Eckhart'schen Sprachschöpfungen am Wesen seiner, nur aus 
dem Gesamtentwurf verständlichen Sprachleistung vorbeigeht. Andere Aufsätze be- 
handeln Einzelthemen und Einzelpersonen: Gnothi seauton - mit deutlicher christ- 
licher Unterscheidung -, Tauler, Seuse, Frauengestalten, den •Mystischen Tod" 
usw. In •Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit" kommt die mysti- 
sche Synthese zum Tragen, die ganz auf das Göttliche gerichtet ist, aber gerade des- 
halb - sprachlich paradox - das Wirken in der Zeit heraus- und deshalb auch eine 
Einheit von Mystik und Theologie darstellt. Den Grund dafür kann man im Nach- 
denken von Professor Haas über die Transzendenzerfahrung in der deutschen My- 
stik finden: Gemeinsam bei den Großen der christlichen Mystik sei: christologische 
Grundlegung der Mystik, grundsätzliche Ungeschuldetheit der Gotteserfahrung, 
Aufscheinen der göttlichen Transzendenz im Grund der menschlichen Person - bei 
Eckhart eher ontologisch, bei Tauler stärker anthropologisch und bei Seuse psycho- 
logisch. Ein weiterer Aufsatz stellt diese christologische Grundlage thematisch dar: 
•Jesus Christus - Inbegriff des Heils und Verwirklichung der Transzendenz im 
Geist der deutschen Mystik." 

Die vornehme und differenzierende Darstellungsweise bringt es mit sich, daß 
einer sein sehr klares Urteil überlesen mag. Zum Verständnis der Grund-Meinung 
Prof. Haas' in den wichtigen Fragen der Eckhart-Interpretation können nun die 
kenntnisreichen und urteilskräftigen Kritische(n) Studien zur Meister-Eckhart-For- 
schung seines Schülers Wolfram Malte Fues beitragen9". Zur Eckhart-Interpretation 
von Bernhard Weite, dem •geradezu gefährlich klugen und fesselnden Buch" (283), 
das zu •Analogien aus dem Bereich des Buddhismus" führt, fragt er z. B.: •Darf 

8 Vgl. z. B. Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mystik, Frei- 
burg (Schweiz) 1979, besprochen in GuL 53 (1980) 234f. 
9 (Dokimion, Bd. 8). Freiburg (Schweiz), Universitätsverlag 1984. XVIII/547 S., kart., 
sfr 84,-. 
9a Mystik als Erkenntnis. Kritische Studien zur Meister-Eckhart-Forschung, Bonn 1981. 



Literaturbericht 5 g 

man Eckharts Mystik so überdenken? Liegen ihr Geheimnis und ihre Kraft nicht 
darin, daß der dreieinige personale Gott des Christentums weder im selbstlosen Ab- 
grund der Gottheit vergeht noch ihr abstrakt vordergründig bleibt, sondern daß 
Gottheit und Gott unabdingbar eins sind und ineins zu denken sind, daß die reine 
Absolutheit alles Selbst ebensosehr zur Selbstlosigkeit übersteigt, wie sie sie zum 
unermeßlichen Selbst transzendiert?" (292) 

Der dritte zu nennende Forscher ist der Würzburger Germanist Kurt Ruh. Nach 
einigen, nun im Sammelband vorliegenden Aufsätzen10 faßt er in einer Monogra- 
phie zusammen: Meister Eckhart - Theologe, Prediger, Mystiker". 

Auf Gelehrsamkeit aufbauend versucht Ruh ein breiteres als das von Haas ange- 
sprochene Publikum zu erreichen. Die zehn Kapitel sind locker strukturiert, führen 
- mit oftmals ironischen Nebenbemerkungen - langsam zur Mitte und zum Höhe- 
punkt: Meister Eckhart als Mystiker. Dabei kommt vieles aus der Umgebung der 
Eckhart-Forschung und Eckhart-Rezeption zur Sprache. Wenn Ruh nicht immer 
wieder seine sachkundige Gründlichkeit durchblicken ließe, könnte man das fast 
anmerkungslos geschriebene Buch als eine Art Plauderei um Eckhart beschreiben. 

Über einige seiner mit Haas in Grundzügen übereinstimmenden Darlegungen 
wird man diskutieren müssen: Ob man die Authentizität des überlieferten Wort- 
lauts der deutschen Predigten so hoch einschätzen darf, wie es Ruh in Weiterfüh- 
rung von P.-G. Völker, Die Überlieferungsformen mittelalterlicher deutscher Predigten 
(1963), versucht? Und wie weit kann man Ruhs Grundansatz einer zeitlichen Glie- 
derung in der Aufteilung der Predigten folgen? Stark überzogen fand ich eigentlich 
nur die Gleichsetzung von Eckharts Mystik mit dem •Spiegel der einfachen und zu- 
Nichts-gewordenen Seelen"12 der Marguerite Porete: •wie eine frauliche Rezeption 
zu seiner kraftvollen Stimme" (102). Auch dem theologisch nicht vorgebildeten Le- 
ser muß die vielzitierte zweite Predigt Meister Eckharts über Maria und Marta von 
Betanien als bewußte Distanzierung von der •Mystik" in der Art von Marguerites 
Spiegel vorkommen: Meister Eckhart führt aus: •Nun aber sagen unsere biederen 
Leute, man müsse so vollkommen werden, ...daß man unberührbar sei durch 
Freude und Leid. Sie haben Unrecht... Und unsere biederen Leute wollen gar so 
weit kommen, daß das Anwesendsein sinnfälliger Dinge ihnen nichts mehr be- 
deute. Das gelingt ihnen nicht." Damit wendet er sich wörtlich gegen zentrale The- 
sen des •Spiegels der einfachen Seelen", in denen gerade das unangefochtene Ste- 
hen über alledem vertreten wird. 

Das Urteil über die Mystik Meister Eckharts ist bei Ruh leicht nuanciert gegen- 
über Haas: •Ob das, was Eckhart predigte... und wie er darüber predigte, in empha- 
tisch-charismatischer Sprechweise, nicht gerade die von ihm verschwiegene mysti- 

10 Vgl. Kurt Ruh, Kleine Schriften 1: Dichtung des Hoch- und Spätmittelalters, II: Schola- 
stik und Mystik im Spätmittelalter, hrsg. von Volker Mertens, Berlin 1984. 
11 München, C. H. Beck 1985. 208 S., Ln., DM 42,-. 
12 Die kritische Ausgabe von Romana Guarnieri (1965) ist jetzt in einer modern-französi- 
schen Sprachgebung greifbar: Marguerite Porete: Le Miroir des ämes simples et aneanties 
et qui seulement demeurent en vouloir et desir d'amour. Introduction, traduction et notes 
par Max Huot de Longchamp. Paris, Editions Albin Michel S. A. 1984. 272 S., kart., ffr 
26,90. 



Literaturbericht 69 

sehe Eigenerfahrung voraussetze." (189) Haas hingegen zitiert zustimmend den 
Ruh-Schüler D. Mieth: •Eckharts Mystik erwächst aus der theologischen Betrach- 
tung der Seinsstruktur, Taulers Mystik hingegen ist von der Erfahrung der Seele im 
Umgang mit Gott geprägt." (282) Dahinter liegen Fragestellungen wie: Was ist My- 
stik: das ekstatische Hinausgehobenwerden aus dem Normalzustand oder die exi- 
stentielle Berührung mit Gott, die sicherlich auch in intellektueller, engagierter Aus- 
einandersetzung geschehen kann? Und dann weiter: Wo liegt der Brennpunkt des 
Mystischen - in dem innermenschlichen Erfahrungsraum oder in dem Geheimnis 
Gottes? Haas zeigt, daß für Meister Eckhart das Gott-Geheimnis - und nicht •my- 
stische Eigenerfahrung" - in der Mitte steht, denn - so sagt der Thüringer Domini- 
kaner - was er in seinen Predigten meine, sei nichts anderes als dasjenige, •daz hei- 
zent diu kint in der schuole ein biwort" (237). 

Bei der Forschungs- und Interessenlage ist es nicht erstaunlich, daß gerade an 
philosophischen und germanistischen Fakultäten seriös über •Mystik" gearbeitet 
wird. 

Julio A. Hernandez, Studien zum religiös-ethischen Wortschatz der deutschen My- 
stik. Die Bezeichnung und der Begriff des Eigentums bei Meister Eckhart und Johan- 
nes Tauleru, zeigt in gründlichen (auch methodisch reflektierten und mit anderen 
Sprachgruppen vergleichenden) Einzelanalysen, daß in diesen mystischen Kreisen 
Eigentum vorwiegend vom •subjektiven Verhältnis des Menschen zu einer Sache" 
und nicht vom juristischen Besitzen und sachlichen Nutznießen her aufgefaßt wird 
- eine Erkenntnis, die als mystische Grundhaltung wohl jedem Leser der entspre- 
chenden Schrift auffällt, die aber hier analytisch aufgewiesen wird. Es wäre von In- 
teresse, diese Untersuchung weiterzuführen mit späteren Traktaten (z.B. mit dem 
Ps.-Tauler-Traktat über die Armut im Geist). 

Die Tübinger Doktorarbeit von Michael Egerding14 besteht zur Hauptsache in 
der •Analyse und Interpretation ausgewählter Predigten". Im Vergleich mit den 
subtilen und wissenden Analysen von A. M. Haas und dessen scharfsinnigen Urtei- 
len zeigt sich, daß der Autor nun doch zu einspurig und undifferenziert an den 
Stoff herangeht. Die von ihm oft benutzte Begrifflichkeit und Methodik der moder- 
nen Linguistik bleibt hinter dem dynamischen Seinsentwurf Meister Eckharts, wo 
ein •Lexem" je nach Stellenwert und Intention ganz verschiedene Bedeutung er- 
langt, zurück. 

Die reiche Arbeit von Uta Joeressen15 hingegen kann als Beleg dessen gelten, was 
Haas psychologische Ausrichtung der Mystik Seuses nennt: Behandelt werden die 

13 (Philologische Studien und Quellen, Heft 105). Berlin, E. Schmidt 1984. 148 S., kart., 
DM 38,60. 
14 Got bekennen. Strukturen der Gotteserkenntnis bei Meister Eckhart - Interpretation aus- 
gewählter Predigten (Europäische Hochschulschriften, Reihe I: Deutsche Sprache und Li- 
teratur, Bd. 810). Frankfurt/Bern/New York, P. Lang 1984. VIII/270 S., brosch., DM 60,- 
(sfr 57,-). 
15 Die Terminologie der Innerlichkeit in den deutschen Werken Heinrich Seuses. Ein Beitrag 
zur Sprache der deutschen Mystik (Europäische Hochschulschriften, Reihe I: Deutsche 
Sprache und Literatur, Bd. 704), Frankfurt/Bern/New York, P. Lang 1983. X/285 S., 
brosch., sfr 69,-. 



Literaturbericht 70 

Worte Herz, Seele, •muot", •gemuete", Sinn, Geist. Joeressen zeigt, daß in der af- 
fektiven Innerlichkeit die Rationalität nicht aus-, sondern eingeschaltet ist; ebenso 
spielt das Sittliche eine tragende Rolle. Das Ästhetische (besonders Musik) und die 
Leidensthematik nehmen einen breiten Raum ein. Joeressen kann glaubhaft ma- 
chen, daß der oft behauptete Einfluß der weltlich-höfischen Dichtung auf die Spra- 
che Seuses nur geringfügig ist. Auch das Sprechen vom •Herz", das wohl von der 
höfischen Sprache vorgebildet ist, ist bei Seuse mit biblisch-mystischem Inhalt ge- 
füllt. 

Mystik - und die Verschiedenheit der Mystiker 

Das angeführte Zitat von de Libera zeigt, daß aus philosophisch-rationaler Sicht 
der Unterschied von Männer- und Frauenmystik zu schwinden scheint. Die Frage 
darf gestellt werden, ob nicht dieser Blickwinkel eben der männliche ist, der feinere 
Nuancen und subtilere Unterschiede dem großen Systementwurf opfert. Bei aller 
Betonung gleicher Strukturelemente bedeuten die Unterschiede in den mystischen 
Erfahrungen nun doch mehr als äußerliches Beiwerk. Eine Tagung der Katholi- 
schen Akademie Stuttgart in Weingarten (22.-25. 2. 1984) über •Frauenmystik im 
Mittelalter"'liegt als Buch vor16. Abgesehen von der Bedeutung für die Diskussion 
um die feministische Theologie (vgl. den Schlußbeitrag des Herausgebers P. Dinzel- 
bacher) bringen die 18 gründlichen Beiträge des Buches wichtige Hinweise zum 
Thema •Mystik". 

Man kommt mit vielen großen Frauengestalten in Berührung: Hildegard von 
Bingen, Elisabeth von Schönau, Beatrijs von Nazareth, Hadewijch von Anvers, 
Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn, Agnes von Blannbegin, 
Christine Ebner, Marguerite Porete, Birgitta von Schweden, Katharina von Siena, 
Juliana von Norwich, Margery Kempe und andere. Die Thematik wird in reicher 
Vielfalt entwickelt: Menschenbild, Bezug zu Theologen oder Gemeinschaften, Bild, 
geistliche Sinne, Aktivität, Konflikte mit der Kirche, wissenschaftliche Rezeption 
der Mystik, Stufenweg der Erfahrung usw. 

Der imponierende Reichtum gibt aus sich schon den Hinweis, daß •Frauen- 
mystik" in ihrem affektiven Reichtum (und daher auch in ihrer Differenzierung) 
nun doch zu unterscheiden ist von einer so zu nennenden Männermystik - obgleich 
der Herausgeber in seinem einleitenden Überblick von Hadewijch sagt: •die schön- 
ste und anspruchsvollste Verbindung sowohl der praktischen als auch der theoreti- 
schen Mystik des Mittelalters", und obgleich mit Recht der Einfluß Bernhards von 
Clairvaux auf die Frauenmystik herausgestrichen wird. Dinzelbacher verweist auf 
mehrere Züge, die in der Frauenmystik sich deutlicher als bei den Männern zeigen: 
Psychosomatische Phänomene wie Ekstasen, Visionen, Erscheinungen, Tränengabe 
sind dort häufiger; die poetische Seite ist stärker ausgeprägt: •Wo sich mittelalterli- 
che Mystik in Dichtung ausdrückt, gehören gerade die vielleicht schönsten Zeilen 
religiösen Frauen." Und dann überraschend: •Mehr als ihre männlichen Geistes- 
16 Hrsg. von Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer. Ostfildern, Schwabenverlag 1985 
397 S., kart., DM48,-. 



Literaturbericht 71 

verwandten haben sich besonders im späten Mittelalter Mystikerinnen berufen ge- 
fühlt, aktiv in das Leben von Kirche und Staat einzugreifen." 

Es muß nicht gesagt werden, daß es sich hierbei um tendenzielle Züge, nicht aber 
um eindeutige Kriterien handelt. Überhaupt ist die vorsichtige, auf die eigene, spe- 
zielle Thematik begrenzte Behandlung der Themen ein Vorzug des Buches. Aller- 
dings auch ein Nachteil, wie der Diskussionsüberblick des zweiten Herausgebers, 
Dieter R. Bauer, zeigt. Ihm gelingt es nicht (konnte es auch nicht gelingen), die Ge- 
spräche auf einen Nenner zu bringen. Das zeigt sich besonders bei übergreifenden 
Themen: was denn überhaupt •Mystik" sei (Cognitio experimentalis Dei, Erfah- 
rungswissen von Gott, wird sowohl zugrunde gelegt wie abgelehnt), ob man von 
•christlicher Mystik" sprechen dürfe, inwieweit sich in den schriftlichen Quellen 
eine ungebrochene Erfahrung niedergeschlagen habe. Doch gerade das Stehenlas- 
sen der unterschiedlichen Meinungen bezeugt die Qualität der einzelnen Beiträge. 

Im Zusammenhang damit ist auch auf eine amerikanische Publikation hinzuwei- 
sen, in der wichtige Fachleute zusammengefunden haben, um zu protestieren gegen 
eine in den USA stärker als bei uns auftretende Tendenz: In letzter Tiefe, jenseits 
der konfessionellen und religiösen Verschiedenheit sei alle Mystik identisch17. Der 
Herausgeber, Steven T. Katz, hat dagegen schon in früheren, eher sprachanalyti- 
schen Untersuchungen gezeigt, daß mystische Erfahrung und religiöse Weltan- 
schauung bis in die unterste Tiefe und sublimste Höhe eine Einheit bilden, die nicht 
mehr aufzulösen ist, und daß dies eine grundlegende Verschiedenheit innerhalb der 
Mystik der Weltreligionen beinhaltet18. In Mysticism and Religious Traditions" ver- 
sammelt er religionswissenschaftliche Fachleute um sich, die in zehn gründlichen 
Arbeiten über buddhistische, hinduistische, islamische, taoistische, christliche usw. 
Mystik und Gotteserfahrung zeigen, wie sehr gerade die Erfahrungen, die oftmals 
als jenseits aller Begrifflichkeit stehend gefeiert werden, bestimmt sind von religiös- 
kulturellen Vorgaben. •Zusammenfassend: Unser analytisches Rückfragen 
und dann erneut In-Begriffe-Fassen zeigt, daß im Entwerfen und Für-wahr-Halten 
von Realität Modelle eine wichtige Rolle spielen: und so tragen sie überaus viel bei 
zur Schöpfung von Erfahrung - ich wiederhole: zur Schöpfung der Erfahrung." 
(51) Einzelheiten, wie der innere Bezug der indischen Mystik zum Kastensystem 
oder die Umkehrung eines oftmals gehörten Satzes: •Nicht die mystische Erfah- 
rung begründet mystische Traditionen und Sprachen, sondern es ist die mystische 
Sprache, welche die mystische Erfahrung begründet", zeigen, daß wir es mit einer 
naturwissenschaftlichen Betrachtung zu tun haben. Aber gerade deshalb verdienen 
solche Gesprächspartner Aufmerksamkeit, damit an ihren Einsichten die Kraft der 
christlichen Erfahrung überprüft werden kann. Im religionsvergleichenden Ge- 
spräch aber sollten die nüchternen Ausführungen ernster als bisher genommen wer- 
den: •Die christliche mystische Einung, die sich in Christus vollendet, ist nicht die 

17 Vgl. z.B. Frithjof Schuon, Das Ewige im Vergänglichen. Von der einen Wahrheit in den 
großen Religionen und alten Kulturen. Bern/München/Wien, O. W. Barth 1984. 190 S., 
Ln., DM 24,80. 
18 Mysticism and Philosophical Analysis, London 1978. 
19 Hrsg. von Steven T. Katz, Oxford 1983. 



Literaturbericht 72 

buddhistische Erfahrung des Nirwana." Die Verschiedenheit der mystischen Erfah- 
rung, die sich schon innerhalb des Christentums findet, wird im transkulturellen 
Vergleich noch größer - wenn man nur aufmerksam und ehrfurchtsvoll hinhört, 
was die anderen zu sagen haben. 

Eine interessante Publikation des E. Schmidt-Verlags, zu der 15 Fachleute des In- 
und Auslands beitrugen, zeigt die Verschiedenheit der mystischen Erfahrungen und 
zugleich die Gebundenheit dieser Erfahrungen an vorgeprägte Modelle. In den Epo- 
chen der Naturmystik10 wird ein (leider unvollständig gebliebener) Überblick über 
die ernstzunehmende mystisch-naturwissenschaftliche Beschäftigung mit Welt, 
Kosmos und Mensch gegeben. Was hier von der Renaissance-Magie (Aggrippa von 
Nettesheim, Trithemius, Pico della Mirandola) über Paracelsus, Valentin Weigel, 
Jacob Böhme usw. bis zu Goethe und Schelling entfaltet wird, zeigt beides: einmal 
die Betroffenheit der Männer und Frauen, die über den Alltag hinaus Tieferes such- 
ten; aber dann auch die Abhängigkeit der mystischen Erfahrungen von ihren oft 
wirren kosmologischen Spekulationen. 

Sprechen von Mystik 

Das Sprechen über Mystik - besonders im Dialog mit anderen Religionen - darf 
letztlich weder in Polemik noch auf dem Boden einer liberalen Toleranz stattfinden, 
wo keiner dem anderen wehtun will und man beteuert: Wir sind alle einer Mei- 
nung. Es muß geschehen auf dem Boden religiöser Ehrfurcht, in der sich das Be- 
kenntnis zur Wahrheit der eigenen Berufung mit Ehrfurcht vor der Wahrheit ande- 
rer Religionen und ihrer Menschen verbindet. Eine solche Haltung ist nur möglich 
in gewissenhaftem Hinhören, sorgfältigem Abwägen und dann klarem Entscheiden 
für das Stimmige. 

Das sorgfältige Abwägen scheint mir in den beiden aus dem Niederländischen 
übersetzten Bändchen Mystik. I: Ihre Struktur und Dynamik, II: Ihre Aktualität11 

weithin zu fehlen. Die 29 Aufsätze erschienen zuerst in der Zeitschrift •Speling", 
wo sie als Randglossen einen guten Platz gehabt haben mögen. Dem Anspruch 
einer Buchveröffentlichung aber hält kaum ein Aufsatz stand. Wohl noch am ehe- 
sten O. Stegginks Aufsatz über •Mystik - Wortgebrauch und Theoriebildung". Er 
zeigt die drei Sichten der Wissenschaft auf: phänomenologisch, religionspsycholo- 
gisch und historisch-literarisch. Aber fände Teresa von Avila sich in dieser wissen- 
schaftlich-distanzierten Klassifizierung wieder? Dürfen wir sie darin einordnen? 
Gibt es eigentlich keine legitime christlich-theologische Sicht? 

Wo engagiert und persönlich geschrieben wird, gehen die Aufsätze meist in 
Richtung soziales Engagement und kritisches Hinterfragen oder in die Richtung 
von William James, dessen pragmatischer Ansatz der Mystik keinen anderen 
Wert als einen persönlichkeitsbildenden zusprach, während das Engagement für 
Gott kaum sichtbar wird. So wird z. B. die Sympathie zur Frauenmystik damit 
begründet, daß diese •sich durch kirchliche Strukturen und eine glasklare Theo- 

20 Hrsg. von Antoine Faivre und Rolf Christian Zimmermann, Berlin 1979. 
21 Düsseldorf, PatmosI: 1983, 236 S.; II: 1984, 175 S., brosch., DM 62,-(zus.). 



Literaturbericht 73 

logie nicht aus der Fassung habe bringen lassen" (I, 210). Geht das nicht an der 
Wahrheit und am Ernst dieser Erfahrungen vorbei? Wenn man die Hohelied- 
Mystik von daher deutet, daß •große Meister in der Spiritualität keinen prinzi- 
piellen Unterschied zwischen der Liebe des Leibes und der Liebe der Seelen sa- 
hen" (I, 181 0, dann stimmt das einfachhin nicht mit der sublimen Hohelied-Ex- 
egese von Gregor von Nyssa bis Bernhard von Clairvaux überein. 

Natürlich gibt es auch schöne Seiten, besonders wenn es um konkrete Perso- 
nen geht: Hadewijch, Teilhard de Chardin. Aber wenn dann wieder •das Ge- 
heimnis als Person oder als die Drei Personen" für die Gotteserfahrung nur als 
Bezugsrahmen des eigentlich Mystischen angesehen wird, dann müßte man Hil- 
degard, Teresa, Mechthild und all den vielen anderen den Namen •Mystikerin" 
konsequenterweise absprechen. 

Die aktualisierenden Versuche über Mystik (Ökologie, Wissenschaft, Frieden) 
scheinen mir besser zu sein. Aber die Fundierung im ersten Band fehlt. Und so 
vermitteln die Aufsätze einen nur oberflächlichen Eindruck. Ohne intensives 
Studium der konkreten Mystik kommt man nicht weiter. 

Konkrete Beschäftigung mit Mystik verspricht der Band 11 des •Weltge- 
sprächs der Religionen": Sein und Nichts in der abendländischen Mystik11. Doch 
auch hier wird man enttäuscht. Die Thematik wird eigentlich nur von zwei Bei- 
trägen behandelt. A. M. Haas zeigt in •Seinsspekulation und Schöpfung in der 
Mystik Meister Eckharts", daß dieser •auch in seiner negativen Aussage über 
die Seinshaftigkeit Gottes ein Anhänger der mittelalterlichen Exodus-Metaphy- 
sik (bleibt) und Gott mit dem absoluten Sein identifiziert". Und R. J. Zwi Wer- 
blowsky, der launisch über die •so fernöstlich orientierte Besatzung unseres Ta- 
gungsschiffleins" (im Gegensatz zur Ankündigung) spricht, zeigt in einem Bei- 
trag über die neuplatonisch-abendländischen Wurzeln des jüdischen Traktats 
•Sohar": •Das göttliche Nichts ist dem Mystiker unzugänglich und Meditation in 
diese Richtung untersagt." 

In diesem •Weltgespräch" steht unvermittelt neben der Behauptung des Her- 
ausgebers: •Mystische Erkenntnis tendiert grundsätzlich dahin, das Nachden- 
ken über Sein und Nichts, Gott und Welt, Ich und Selbst in der reinen Erfah- 
rung des Absoluten aufgehen zu lassen", das gründlich belegte Ergebnis des 
Aufsatzes von H. U. von Balthasar, •daß trotz vieler entgegenstehender Behaup- 
tungen in der Bibel von negativer Theologie überhaupt nicht die Rede ist" und 
noch viel weniger von einer Sein-und-Nichts-Dialektik oder -Synthese. Ist die 
Bibel also anti-mystisch? Wenn ein Aufsatz •Heideggers Entsprechung zum 
Tao-te-king und zum Zen-Buddhismus" behandelt, darf man wiederum fragen: 
Sind diese drei also Mystiker? Auch Nikolaus von Kues, der mit Nagarjuna ver- 
glichen wird, gehört kaum zur •Mystik" - um dies zu erkennen, muß man nur 
seine Predigten mit denen Meister Eckharts vergleichen oder muß seinen Brief- 
wechsel mit Tegernseer Mönchen lesen. Der Cusaner bringt Spekulationen auf 
dem Boden der spätmittelalterlichen, nominalistisch gefärbten Grundstimmung; 

22 Hrsg. von Walter Strolz (Veröffentlichungen der Stiftung Oratio Dominica - Weltge- 
spräch der Religionen, Bd. 11). Freiburg/Basel/Wien, Herder 1984. 125 S., kart, DM 28,-. 



Literaturbericht 1A 

die •Mystik" könnte man eher bei seinen benediktinischen Freunden suchen. Et- 
was versöhnt der Schlußaufsatz von R. Panikkar, der zwar auch kaum über 
•abendländische Mystik" handelt, aber westliche und östliche Denkstrukturen 
vergleicht und dabei zeigt: Ohne ein Glaubensexistential, ohne innere Entschei- 
dung kommt man nicht weiter: •Um das Geglaubte darstellen zu können, muß 
man irgendwie glauben..." 

Es ist unangenehm, gehört aber zur Ehrlichkeit eines Berichtes, auch das Ne- 
gative zu sagen - besonders auch dann, wenn die Tatsachen offen auf der Hand 
liegen und für jedermann überprüfbar sind. So scheint uns das Büchlein Gebet 
des Schweigens. Eine Schule der Kontemplation nach der • Wolke des Nichtwis- 
sens"" weder diesem großen Buch noch dem Auftrag christlicher Mystik gerecht 
zu werden. 

Die Übersetzung ausgewählter Kapitel aus diesem Traktat und dem noch 
schärfer artikulierenden •Brief der Seelenführung" ist wohl sorgfältig (53-93). 
Aber in der Einführung (9-52) fehlt genau dasjenige, was das Herz der •Wolke 
des Nichtwissens" ausmacht, •der scharfe Speer der Liebe" (53), der allein in 
•jene dichte Wolke des Nichtwissens" hineinstößt. Dafür steht nun •Erfahrung 
von Einswerden", •der Mensch erfährt sich als letzte Wirklichkeit" (340- Das C. 
G. Jung'sche •Selbst" •ist das, was in der mystischen Union erfahren wird", und 
ist identisch dem •Seelenfunken bei Eckhart, Grund bei Tauler, (der) innere(n) 
Burg bei Theresia von Avila", dem •Reich Gottes" und dem •ewigen Leben" der 
Bibel (19f). Was die •Wolke" •als ein einziges heiliges Verlangen" (93), als 
wachsenden •Eifer", als größerwerdende •Liebe" (92f), als •Unterschied zwi- 
schen dir und ihm", der •immer bestehen" bleibt (84), feiert, wird in der Hinfüh- 
rung zu einem •Öffnen der Tiefenschichten", wie sie auch im •Autogenen Trai- 
ning", im •Psychohygienetraining" oder mittels der •transpersonalen Psycholo- 
gie" erreicht wird (9). 

Die •Wolke des Nichtwissens" lehrt eine radikale Sammlung, ein Leerwerden 
von allem, was nicht Gott ist, aus dem dann der Pfeil der Liebe gleichsam senk- 
recht nach oben, alles andere vergessend, emporschießt. Die Einführung aber 
übersieht dieses totale (nackte, leere) Sich-Übersteigen und bleibt beim Selbst 
stehen, das in der Überwindung des falschen Oberflächen-Ich erreicht wird. So 
wird nach der Einführung (anscheinend wie von selbst, ohne die von der christli- 
chen Mystik gelebte radikale Um- und Hinkehr) •jede tiefere Erfahrung... auch 
zu einer tieferen Gotteserfahrung" (20). 

Auch Jesus, der diese •tiefere Gotteserfahrung" erreicht hat, ist daher nur 
einer von denen, die diese •Mystik" verwirklichen. Denn •das Göttliche schläft 
in jedem Menschen... So wie es sich im Menschen Jesus Christus entfaltet hat, 
sollte es auch in jedem Menschen erwachen und sich entfalten. Jesus Christus 
war ganz transparent... Das gleiche hat auch mit uns zu geschehen..." (32). 

Mit viel Interpretationskunst kann man dem noch einen christlichen Sinn ab- 
gewinnen. Die methodische Grundlage des •Leer"- und •Still"-werdens ist für 

23 Hrsg. und eingel. von Willigis Jäger. Salzburg, O. Müller Verlag  1984. 97 S., Pb., 
DM 17,80. Vgl. auch Meditation, Heft 4/1985, 123-125. 



Literaturbericht 75 

die christliche Mystik und Meditation unumstritten von Bedeutung. Aber ob 
diese hier aufgezeigte •Mystik" zur Mitte dessen führt, was nach A. M. Haas das 
christologische Fundament der christlichen Mystik ausmacht, möge jeder selbst 
beurteilen. Mit der radikalen Christlichkeit der •Wolke des Nichtwissens" je- 
doch hat der Entwurf kaum noch etwas zu tun; dies festzuhalten erheischt die 
Ehrfurcht vor dem großen Zeugnis. 

Wie man die Meditationsansätze der großen östlichen Religionen integrieren 
kann, zeigt der Kapuziner Paul de la Croix Bonvin24, der nun auch die sprachli- 
che Verdrehung nicht mitmacht, sondern Kontemplation vom Wort- und Sach- 
sinn her als Schau (nicht als gegenstandsloses Leerwerden) begreift: •Schauen 
ist wesentlich Kontemplation, und Kontemplation ist wesentlich Schau." (113) 
•Die psychischen Gegebenheiten und das Unbewußte, die hie und da im religiö- 
sen Bereich von einem alten Mißtrauen umgeben sind, müssen unerläßliche 
Hilfsmittel der Meditation sein (das sind Körperhaltung, Leerwerden, Samm- 
lung, Atemrhythmus und dann auch die archetypische Welt der Psyche und die 
kommunikativen Eindrücke von Mensch und Natur)... Unterwerfe ich mich 
dem Gesetz des Pendels und falle ich von einem Extrem ins andere? Will ich als 
Reaktion auf die diskursive Meditation und vielleicht auch unter dem Einfluß 
östlicher Spiritualitätsformen die Reflexion vernachlässigen oder gar ausschla- 
gen? ... Irgendeinmal im Gebetsleben muß man eine wichtige Schwelle über- 
schreiten und den ,Spiritus' einbringen. Dieser ist die eigentliche Fähigkeit zur 
Kontemplation, die Intuition im Heiligen Geist..." (56, vgl. 76) Und damit erst 
öffnet sich die Tür zur Kontemplation und zum Gebet. •Gott ist Gott... Der 
Mensch auf der Suche nach Gott läßt sich in ein unwahrscheinliches Abenteuer 
ein. Je mehr er sich seinem Ziel nähert, um so größer wird Gott... Man muß... 
von einem Weg (reden), der auf Erden nie an ein Ziel kommen wird... Nur der 
Tod öffnet die Tür ganz." (2140 

Das schöne, äußerst praktisch verfaßte Buch zeigt deutlich die beiden Voll- 
züge, die nach der •Wolke des Nichtwissens" christliche Mystik ausmachen: die 
Sammlung und den Überstieg, der nun gerade nicht ins •Selbst", sondern auf 
•Gott" zielt. Mit Verlaub darf auch gesagt werden, daß Paul de la Croix Bonvin 
in aller zielgerichteten Entschiedenheit zugleich einen Reichtum an Menschlich- 
keit ausstrahlt, der in dem radikalen Buch der •Wolke des Nichtwissens" fehlt. 
Daher warnt deren Verfasser ja auch davor, dieses Buch spätmittelalterlicher 
Kartäuserspiritualität einem breiten Publikum zu eröffnen (vgl. 55) - ganz im 
Gegenteil zu dem, was die Einführung von W. Jäger nahelegt. 

Ein letztes Buch sei noch erwähnt, in dem eine weithin gelungene Deutung 
der Mystik Teresas von Avila durch die Tiefenpsychologie vorgelegt wird: J. 
Welch, Geistliche Pilger. Carl jung und Teresa von Avila25. Die Methode ist frap- 
pierend einfach. Nachdem er die Bedeutung von •Bildern" für innere Erfahrung 
aufgezeigt hat - Bilder sind Urheber des Denkens; Denken strukturiert die Bild- 

24 Warmer Regen auf trockenes Land. Wege zum meditativen Beten (Reihe Christliche Le- 
benshilfe). Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger 1984. 220 S., brosch., DM 24,80. 
25 Spiritual Pilgrims. Carl Jung and Teresa of Avila, New York 1982. 



Buchbesprechungen jß 

welt; beides läßt mich meine innere Geschichte finden -, geht Welch den Bil- 
dern der Inneren Burg Teresas nach: die Burg als Mandala für das Finden der 
Mitte; Wasser als Bild für die Tiefe der bewußten und unbewußten Welt; dann 
die Beschreibung des Weges in die Burg als Weg zur Individuation; Schlange 
und Teufel als Archetypen des Schattens; der Schmetterling als Symbol der Hei- 
lung; die Hochzeit als Vereinigung von Männlichem und Weiblichem; Christus 
als Symbol für das Selbst. 

Zu bewundern ist die Darstellungskunst von Welch, die auch komplizierte 
Sachverhalte durchsichtig macht. Zu bewundern sind seine synthetische Kraft und 
seine menschliche Wärme im sachlichen Schreiben. Vielleicht kommt dem einen 
oder anderen das Spezifisch-Christliche zu kurz - er hat nicht ganz unrecht da- 
mit. Aber dann mag es helfen, durch ein weiteres •Bild" die Analyse von Welch 
zusammenzufassen, ein •Bild", das das Gesagte nicht aus-, sondern einschließt, 
das aber von C. G. Jung kaum berücksichtigt wurde: das •Bild" der Begegnung' 
Die Innere Burg Teresas ist von der ersten bis zur letzten Seite durch es be- 
stimmt. Mit diesem •Bild", das zugleich Wirklichkeit ist, wird der Kreis des sich 
schließenden •Psychischen" durchbrochen hin zu Gott; Er, als ewige Wirklich- 
keit der Begegnung, umschließt mich, den Menschen, ebenso wie Er mir auch 
gegenübertritt. 

Hier aber hat die christliche Mystik und jede wahre Gottesmystik ihren Platz. 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Cartusiana - Jesuitica 

Chaix, Gerald: Reforme et Contre-Re- Klosters für eine wichtige Zeit in vorbildli- 
forme Catholiques. Recherches sur la cner Weise aufzuarbeiten ist. Die drei groß- 
Chartreuse    de    Cologne    au    XVIe f°•atigen Bände mit Statistiken und Kar- 
Siecle, 3  Bde. (Analecta Cartusiana ten' mit Untersuchungen über Herkunft, 
80).   Salzburg,   Institut  für  Anglistik Alter •d Lebenslauf der Mönche und be- 

J   A        -i      • *-i     TT  •        •i--    o  i sonders über deren reiche literarische Tä- 
und  Amerikanistik,  Universität Sa z- t- Vtx,t *«•••• •,••    , • Ut      % u       mo,   T            v•..,•,,nn   ,   • tigkeit offnen einen leichten Zugang zu 
bürg 1981. Insges. XVIII/1119 S. (mit einer Blütezeit christlich-katholischer Spiri- 
24 Karten, 11 Graphiken, 16 Tafeln), tualität.   Drei   Indices   (Orte-Namen-Sa- 
brosch., DM 75,-. chen) machen das Buch zu einem Nach- 

schlagewerk; und viele beigefügte Graphi- 
ken und Abbildungen versuchen optisch, 

Dieses gelehrte Werk (These für das •Doc- den Leser in diese Zeit einzuführen, 
torat de troisieme cicle") ist in vielfältiger Wichtiger als die formale Beurteilung ist 
Hinsicht zu würdigen. die sachliche Aussage: Für den Fachmann 

Zuerst als Beispiel dafür, wie das archi- genügen Hinweise auf berühmte Autoren 
valische, bibliothekarische,  religiöse  und der Kölner Kartause des 16. Jahrhunderts: 
soziologische Material eines einflußreichen Lansperg, Kalkbrenner, Dionysius, Surius 




