
Buchbesprechungen jß 

welt; beides läßt mich meine innere Geschichte finden -, geht Welch den Bil- 
dern der Inneren Burg Teresas nach: die Burg als Mandala für das Finden der 
Mitte; Wasser als Bild für die Tiefe der bewußten und unbewußten Welt; dann 
die Beschreibung des Weges in die Burg als Weg zur Individuation; Schlange 
und Teufel als Archetypen des Schattens; der Schmetterling als Symbol der Hei- 
lung; die Hochzeit als Vereinigung von Männlichem und Weiblichem; Christus 
als Symbol für das Selbst. 

Zu bewundern ist die Darstellungskunst von Welch, die auch komplizierte 
Sachverhalte durchsichtig macht. Zu bewundern sind seine synthetische Kraft und 
seine menschliche Wärme im sachlichen Schreiben. Vielleicht kommt dem einen 
oder anderen das Spezifisch-Christliche zu kurz - er hat nicht ganz unrecht da- 
mit. Aber dann mag es helfen, durch ein weiteres •Bild" die Analyse von Welch 
zusammenzufassen, ein •Bild", das das Gesagte nicht aus-, sondern einschließt, 
das aber von C. G. Jung kaum berücksichtigt wurde: das •Bild" der Begegnung' 
Die Innere Burg Teresas ist von der ersten bis zur letzten Seite durch es be- 
stimmt. Mit diesem •Bild", das zugleich Wirklichkeit ist, wird der Kreis des sich 
schließenden •Psychischen" durchbrochen hin zu Gott; Er, als ewige Wirklich- 
keit der Begegnung, umschließt mich, den Menschen, ebenso wie Er mir auch 
gegenübertritt. 

Hier aber hat die christliche Mystik und jede wahre Gottesmystik ihren Platz. 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Cartusiana - Jesuitica 

Chaix, Gerald: Reforme et Contre-Re- Klosters für eine wichtige Zeit in vorbildli- 
forme Catholiques. Recherches sur la cner Weise aufzuarbeiten ist. Die drei groß- 
Chartreuse    de    Cologne    au    XVIe f°•atigen Bände mit Statistiken und Kar- 
Siecle, 3  Bde. (Analecta Cartusiana ten' mit Untersuchungen über Herkunft, 
80).   Salzburg,   Institut  für  Anglistik Alter •d Lebenslauf der Mönche und be- 

J   A        -i      • *-i     TT  •        •i--    o  i sonders über deren reiche literarische Tä- 
und  Amerikanistik,  Universität Sa z- t- Vtx,t *«•••• •,••    , • Ut      % u       mo,   T            v•..,•,,nn   ,   • tigkeit offnen einen leichten Zugang zu 
bürg 1981. Insges. XVIII/1119 S. (mit einer Blütezeit christlich-katholischer Spiri- 
24 Karten, 11 Graphiken, 16 Tafeln), tualität.   Drei   Indices   (Orte-Namen-Sa- 
brosch., DM 75,-. chen) machen das Buch zu einem Nach- 

schlagewerk; und viele beigefügte Graphi- 
ken und Abbildungen versuchen optisch, 

Dieses gelehrte Werk (These für das •Doc- den Leser in diese Zeit einzuführen, 
torat de troisieme cicle") ist in vielfältiger Wichtiger als die formale Beurteilung ist 
Hinsicht zu würdigen. die sachliche Aussage: Für den Fachmann 

Zuerst als Beispiel dafür, wie das archi- genügen Hinweise auf berühmte Autoren 
valische, bibliothekarische,  religiöse  und der Kölner Kartause des 16. Jahrhunderts: 
soziologische Material eines einflußreichen Lansperg, Kalkbrenner, Dionysius, Surius 



Buchbesprechungen 77 

und andere. Doch Hinweise auf Editionen 
und Übersetzungen von Tauler, Ruusbroec, 
Seuse, Gertrud, Herp, der evangelischen 
Perle, zeigen auch dem wissenschaftlichen 
Laien, welche Rolle die Kölner Kartause 
damals spielte. Rosenkranz- und Herz- 
Jesu-Verehrung wurden dort gepflegt und 
an die Menschen weitergegeben. Das 
Schlußkapitel des I. Bandes kann richtung- 
weisend für die geistesgeschichtliche Auf- 
arbeitung des vorgelegten Materials sein: 
•Meridionalisation" der geistlichen Litera- 
tur; also: •Ver-Mittelmeer-ung", Orientie- 
rung an den italienisch-spanischen geistli- 
chen Schriften statt an der im deutschspra- 
chigen Raum gewachsenen Frömmigkeit. 

Von daher wäre zu fragen, ob nicht heute 
eine Neubelebung christlicher Spiritualität 
in Deutschland auf diese Tradition der 
Kölner (und der anderen deutschen) Kar- 
tausen zurückgreifen sollte. Die für das Lu- 
therjahr neu aufgeflammte Erforschung der 
Reformationsgeschichte täte ebenfalls gut 
daran, Luthers Spiritualität nicht nur mit 
den Studienbetrieben an den Universitäten 
und der Augustinertradition, sondern mit 
diesem breiten spirituellen Strom der da- 
maligen Zeit (auch in Erfurt war eine be- 
rühmte Kartause) zu vergleichen. Sicher- 
lich würde die Rückbindung Luthers ins 
katholische Mittelalter noch deutlicher 
sichtbar. 

Wie aufschlußreich die Arbeit sein kann, 
läßt sich weiterhin an einem einzigen Stich- 
wort des Registers zeigen: •Jesuiten". Man 
kennt die Verbindung des jungen Petrus 
Canisius zur Kölner Kartause; Surius fand 
durch ihn den Weg zum Glauben, Canisius 
durch die Kartause den Weg zu Ignatius. 
Der Kartäuser Br. Loher widmete seine 
Ausgabe der Theologia mystica von Herp 
(ein Kompendium der deutschen Mystik) 
Ignatius und den Jesuiten. An vielen Stel- 
len kommen Verbindungslinien der Spiri- 
tualität der damaligen Kartäuser zu dem 
Reformwerk der Jesuiten zum Vorschein. 
Es gehört gewiß zur Tragik der katholi- 
schen Erneuerungsbewegung, daß diese Li- 
nien später zerschnitten wurden, wie L. 
Cognet im Kapitel •La crise spirituelle de 
la Compagnie de Jesus" (La spiritualite 
moderne, 1966) beschreibt. 

Vorliegende Arbeit nun gibt einen mate- 
rialreichen, sachkundigen Einblick in eine 

konkrete Spiritualität, die - obgleich für 
die Weiterentwicklung von größter Bedeu- 
tung - kaum oder doch viel zuwenig gewür- 
digt wird. Reformationsgeschichtlern, Or- 
denshistorikern und jedem an Sachwissen 
über christliche Spiritualität Interessierten 
sei sie dringend empfohlen.    J. Sudbrack SJ 

Guigues du Pont: Traite sur la Contem- 
plation. Introduction, Texte critique. 2 
Bde. Traduction francaise et Notes 
par Ph. Dupont OSB (Analecta Cartu- 
siana, 72). Salzburg, Institut für Angli- 
stik und Amerikanistik, Universität 
Salzburg 1985.521 S.,brosch., DM 75,-. 

J. P. Grausem SJ hat 1929 wohl als erster 
auf die Abhängigkeit Ludolfs von Sachsen 
und damit des Ignatius v. L. von Guigo von 
Pont OCart (t 1297) und dessen Traktat De 
Contemplatione hingewiesen und damit 
nicht gerade freudige Zustimmung von den 
Vertretern einer verengten Ignatius-For- 
schung geerntet. Seitdem ist der Ruf nach 
einer kritischen Edition dieses Werkes 
nicht verstummt. Es hat in der Übernahme 
eines Teiles durch Ludolf in den ersten Ab- 
schnitt des berühmten Prologes der Vita 
Christi über Jahrhunderte auf die christo- 
zentrische Betrachtungsmethode einen un- 
geahnten, von der verhältnismäßig gerin- 
gen Verbreitung der Handschriften von De 
Cont. nicht zu erwartenden Einfluß ausge- 
übt. Konkretisierung und Vergegenwärti- 
gung des Heilsgeschehens sind für Guigo 
keine Spielerei: Sie besagen Dienst an 
Christus in der Kirche und im Nächsten, 
Mitleiden mit dem Nächsten. Philippe Du- 
pont, Mönch der Abtei Solesme, legt nun 
eine gute kritische Ausgabe des lateini- 
schen Textes Guigos mit einer französi- 
schen Übersetzung vor, nicht zuletzt durch 
die verdienstvolle Mithilfe von J. Hogg. - 
Eine ausführliche Einleitung (1-70) infor- 
miert umfassend über alle theologischen, 
historischen und textkritischen Probleme. 
Da Ludolf v. S. uns einen Teil des Textes 
von De Cont. aus der Zeit um 1360 bietet, 
der also älter ist als die fünf z. Z. bekannten 
Handschriften, müßte er wohl, worauf die 
Literatur schon oft hingewiesen hat, in die- 
sem Bereich mitberücksichtigt werden. Diese 



Buchbesprechungen 

kleine Anmerkung soll nicht die dankbare 
Anerkennung schmälern, mit der wohl alle 
die Edition begrüßen, die es schon bisher 
abgelehnt haben, die kartusianische Spiri- 
tualität mit einer gewissen gegenstandslo- 
sen Mystik, vielleicht vertreten durch Hugo 
von Balma, gleichzusetzen. Die Geistigkeit 
der Spiritualitätsgeschichte der Kartäuser 
ist viel offener und weniger uniform. Guigo 
schreibt zumindest teilweise gegen Hugo v. 
B. und fand große Anerkennung. Man 
kann sich davon nun leicht persönlich 
überzeugen. W. Baier 

Dalmases, Cändido de: Pater Magister 
Ignatius. Zur Biographie des hl. Igna- 
tius von Loyola. Leipzig, St.-Benno- 
Verlag 1985. 224 S, mit 20 Farbfotos, 
Ln., im Westen nicht erhältlich. 

Das in der DDR erschienene Buch ist die 
neueste Ignatiusbiographie, die im deut- 
schen Sprachraum vorliegt. Die historisch 
sehr gründlich gearbeiteten Kapitel enthal- 
ten die neueren, oft recht interessanten 
Forschungsergebnisse. Ein solider Histori- 
ker, der langjährige Leiter des Historischen 
Instituts der Gesellschaft Jesu und der Mo- 
numenta Historica Societatis Jesu, war am 
Werk. Um so verwunderlicher ist es, daß 
bei vielen Zitaten entsprechende Quellen- 
nachweise fehlen. 

Die letzten Kapitel, insoweit sie sich vor- 
nehmlich der spirituellen Deutung des Hei- 
ligen widmen, scheinen mir die geistliche 
Tiefe des Ignatius von Loyola einem Men- 
schen von heute nicht nahe genug zu brin- 
gen. Eine stärkere theologische Durchdrin- 
gung des historischen Stoffes und der zi- 
tierten geistlichen Texte, die ja im Horizont 
einer modernen Hermeneutik durchaus 
standhalten können, würde mehr dazu rei- 
zen, sich praktisch auf die Spiritualität des 
Heiligen einzulassen. Typisch dafür sind 
die Großen Exerzitien. Nachdem etwa der 
berühmte Theologe Pedro Ortiz sie in Mon- 
tecassino (1538) geübt hatte, sagte er, •er 
habe in ihnen eine neue Theologie gelernt, 
die von der aus Büchern gelernten ganz 
verschieden sei; denn eine Sache sei das 
Studieren, um andere zu unterrichten, und 
eine andere das Studieren, um das Stu- 
dierte in die Praxis umzusetzen" (103). 

78 

Pater Cändido de Dalmases ist ein Jesuit 
alter Schule. Manches mag dem einen oder 
anderen zu katholisch vorkommen. Und es 
stimmt, eine große ökumenische Perspek- 
tive kommt nicht zum Zug. Aber ist dies ge- 
schichtlich gesehen nicht ehrlicher als man- 
che moderne, allzu schlichte Vereinnah- 
mung des hl. Ignatius? Er gründete einen 
katholischen Orden, der bei aller Strenge 
sich der Gnade Gottes verdankt weiß. •Für 
den Jesuiten muß die Grundregel gelten, 
die im Vorwort der Satzungen niedergelegt 
ist. Danach hilft mehr als alle äußere Sat- 
zung ,das innere Gesetz der Liebe, das der 
Heilige Geist in die Herzen schreibt und 
einprägt'. Ein Zeichen dafür ist, daß die 
Regeln der Gesellschaft nicht unter Sünde 
verpflichten." (173) Eine Sache, die im 
Lauf der Geschichte zuweilen in Vergessen- 
heit geriet. 

Trotz der vielen historischen Fakten, die 
mitgeteilt werden, liest sich das Buch weit- 
hin recht gut. Dem Verfasser ist zu danken. 

P. ImhofSJ 

Zechmeister, Martha: Mystik und Sen- 
dung. Ignatius von Loyola erfährt 
Gott. Würzburg, Echter 1985. 167 S., 
brosch., DM 19,80. 

Auch jemand, der mit der Welt der •Igna- 
tiana" schon gut vertraut ist, findet in die- 
sem Buch viele neue Anregungen. Relativ 
unbekannte geschichtliche Details werden 
zugänglich. In nüchterner und herber, zu- 
weilen fast spröder Sprache gibt die Auto- 
rin einen sehr kenntnisreichen Überblick 
über die Trinitätsmystik des Ignatius von 
Loyola. Sie entfaltet seine devociön a la 
Santisima Trinidad (Andacht zur Heilig- 
sten Dreifaltigkeit) in biographischer und 
theologischer Hinsicht. •Die Bewegung, 
die wir als Grundstruktur der Trinitäts- 
erfahrung des hl. Ignatius zeichneten, ist 
Teilhabe am Sein Christi, das aus dem drei- 
faltigen Leben ausgeht und zu ihm zurück- 
kehrt, Teilhabe an seinem Vom-Vater-her- 
Sein und Auf-den-Vater-hin-Sein." (150) 

Die Konsistenz der Darstellung und die 
Einheitlichkeit der Perspektive machen die 
manchmal fast positivistisch anmutende 
Texthermeneutik wett. Ignatius selbst 
kommt genügend zu Wort (etwa durch sein 



Buchbesprechungen 

•Geistliches Tagebuch")- Spezialisten wer- 
den bedauern, daß die spanische Original- 
fassung der Zitate, die in der Dissertation 
von M. Zechmeister enthalten sind, wegen 
der Lesbarkeit und der Preisgestaltung 
nicht in das Buch aufgenommen wurden. 
Meiner Meinung nach hätte etwas mehr ei- 
gene, spekulative Rezeption nicht gescha- 
det, auch wenn sich damit allein das 
Grundproblem einer solchen Arbeit nicht 
lösen läßt: Inwieweit können mystische Er- 
fahrungen überhaupt zum Gegenstand 
theologischer Reflexion werden? Oder ge- 
nauer noch: Wie kann die Logik eines Le- 
bens, das von Gott her gelebt wird, an- 
schaulich ins Wort gebracht werden? 

Der Autorin ist es gelungen, das innere 
Leben des Ignatius uns ein Stück weit trans- 
parent gemacht zu haben. Ein Buch, das 
sich als eine durch und durch katholische 
Interpretation ignatianischer Mystik er- 
weist. P- ImhofSJ 

Schaeper-Wimmer, Sylva: Augustin 
Barruel, S.J. (1741-1820). Studien zu 
Biographie und Werk (Europäische 
Hochschulschriften, Reihe III: Ge- 
schichte und ihre Hilfswissenschaften, 
Bd. 277). Frankfurt/Bern/New York, 
P. Lang 1985.1V/429 S., kart., sfr 76,-. 

Vieles, was noch heute, in einer Zeit der 
Nachaufklärung, an Urteilen und Bewer- 
tungen bzw. als Mentalität vorhanden ist, 
hat seine Wurzeln in der Zeit der Französi- 
schen Revolution. Daher lohnt es sich im- 
mer wieder, sich darüber zu informieren. In 
einer gründlichen Studie berichtet S. 
Schaeper-Wimmer über Augustin Barruel 
und seine Verschwörungstheorie (bes. 
220-226), mittels der er die großen gesell- 
schaftlichen und geistesgeschichtlichen 
Umwälzungen in der 2. Hälfte des 18. Jhs. 
zu deuten suchte. Die spirituellen Grundli- 
nien der zentralen Ereignisse dieses Jahr- 
hunderts herauszuarbeiten, ist noch eine 
ungelöste Aufgabe. Gerade deshalb sind 
vorbereitende Studien wie die vorliegende 
sehr zu begrüßen. 

Im besagten Buch gewinnt man einen 
Überblick über das Leben A. Barruels, 
seine Werke und ihre Rezeption. Weltan- 
schauliche Grundströmungen der damali- 

79 

gen Zeit werden erhellt. Die Position Bar- 
ruels gegen die Enzyklopädisten, Jakobi- 
ner, Oeconomisten, Materialisten, Panthei- 
sten, Deisten, Freimaurer und besonders 
gegen die Illuminaten wird deutlich heraus- 
gestellt. Sein kirchlich-religiöses und sein 
politisches Engagement lassen sich kaum 
trennen. Das positive Anliegen um mehr 
Freiheit blieb ihm fremd. Waren die dama- 
ligen Jesuiten dafür nicht im allgemeinen 
zu unsensibel, zu sehr verquickt mit kir- 
chen- und staatspolitischen Interessen - 
obwohl gerade auch sie unter den absoluti- 
stischen Staaten zu leiden hatten? Der 
Bruch zwischen Barruel und dem revolutio- 
nären Frankreich läßt sich auf das Jahr 
1790 datieren (22). Als religiös motivierter 
Monarchist war er überzeugt, daß die 
Feinde des Königs letztlich auch Feinde 
des Volkes seien (71). (Nach der Wiederer- 
richtung der Monarchie hat ihm Ludwig 
XVIII. angeboten, Erzbischof zu werden.) 
•Barruel hat die Gedanken seiner Zeit, die 
Entwicklung neuer politischer Formen ab- 
gelehnt und sich auf die Seite derer bege- 
ben, die ihre Macht und ihre Privilegien 
nicht verlieren wollten; er muß aber auch 
als Mensch angesehen werden, der davor 
warnt, unüberlegt und überstürzt Werte 
preiszugeben, die unwiederbringlich sind. 
Hier zeigt sich seine enge Verbindung zum 
Traditionalismus. Diese Haltung ist in all 
seinen Werken erkennbar. Deshalb ist es 
verfehlt, in Barruel nur den Konterrevolu- 
tionär zu sehen." (266) 

Erwähnt sei noch, daß Barruel mit seiner 
•Illuminaten-Verschwörung" heutzutage 
im amerikanischen Rechtsextremismus re- 
zipiert wird (260) und sich 1978 in Lyon 
eine •Societe Augustin Barruel" konsti- 
tuiert hat. P- ImhofSJ 

Murphy, Bartholomew J.: Der Wieder- 
aufbau der Gesellschaft Jesu in 
Deutschland im 19. Jahrhundert. Je- 
suiten in Deutschland, 1849-1872 (Eu- 
ropäische Hochschulschriften, Reihe 
XXIII: Theologie, Bd. 262). Frank- 
furt/Bern/New York, P. Lang 1985. 
383 S., kart., sfr 73,-. 

Der Autor, selbst Jesuit, verfaßte ein daten- 
reiches Buch, in dem viele Patres der Ge- 



Buchbesprechungen 80 

Seilschaft Jesu in ihrem Wirken vorgestellt 
werden. Durch den Rückgriff auf zahlrei- 
che Dokumente vermittelt er einen guten 
Einblick in den geschichtlichen Kontext. 
Ob die Studie nicht auch ein Indiz dafür 
ist, daß das Studium des Historischen in 
den deutschsprachigen Jesuitenprovinzen 
recht darniederliegt - handelt doch ein US- 
Amerikaner das besagte Thema ab? Gerade 
das Geschichtliche wäre doch eine relati- 
vierende Instanz gegen •allerneueste Reli- 
giosität" mit ihren Euphorien und ihrem 
überzogenen Selbstbewußtsein! 

Die Jahre 1849-1872 werden recht aus- 
führlich behandelt, kurz auch die Vorge- 
schichte (am 21. Juli 1773 hatte Papst Cle- 
mens XIV. den Jesuitenorden aufgehoben) 
und die Jahre nach 1872. Am 19. Juni 1872 
hatte der Reichstag die Ausweisung der Je- 
suiten vom Gebiet des Deutschen Reiches 
beschlossen. (Erst am 19. April 1917 er- 
folgte die vollständige Aufhebung der •Je- 
suitengesetze".) Über den Vorgang der 
Ausweisung berichtet B. Murphy sehr de- 
tailliert. 

Nach den Märzunruhen 1848 begann 
eine neue, wenn auch weiterhin konfliktrei- 
che Zeit für die Kirche in den deutschen 
Staaten. Einige Zeit später konnten die Je- 
suiten nach und nach erste Niederlassun- 
gen gründen, so u.a. in Münster, Aachen, 
Paderborn, Köln, Bonn, Koblenz, Trier, 
Maria Laach, Essen, Freiburg, Mainz, 
Neisse, Ruda, Schweidnitz, Regensburg 
und Gorheim, in dem P. Eberschweiler als 
Novizenmeister tätig war. Vor allem über 
Volksmissionen wirkten die Jesuiten auf 
weite Kreise der Bevölkerung. Bekannte 
Patres wie PP. Anderledy, Haßlacher, Klin- 
kowström, Minoux, Roh, Zeil... zogen Tau- 
sende von Zuhörern an, denen sie in ihren 
Predigten vor allem Themen aus der ersten 
Woche der Exerzitien des hl. Ignatius dar- 
legten. Exerzitienkurse - zuweilen auch 
von Jesuitenscholastikern gehalten - und 
die Gründung von Marianischen Kongre- 
gationen fanden großen Anklang bei den 
Katholiken. Charakteristisch für die kir- 
chenpolitische Ausrichtung des Jesuiten- 
ordens in Deutschland war der Ultramon- 
tanismus der Zeitschrift •Stimmen aus Ma- 
ria Laach". 

Gegen Ende des Buches wird der Leser 
über   die   Jesuitenkollegien   in   Feldkirch 

(1856), Ordrup (1873) und Sittard (1900) in- 
formiert, außerdem über die Buffalo-Mis- 
sion, Südbrasilien und das Missionsgebiet 
von Bombay und Poona, wohin Patres aus 
dem deutschen Sprachraum gesandt wor- 
den waren. P. ImhofSJ 

Jesuiten gestern und heute. Elf Lebens- 
bilder. Hrsg. von Alfred Clausen 
(Große Ordensmänner, Bd. 2). Frei- 
burg (Schweiz) / Konstanz, Kanisius 
Verlag 1985. 147 S., brosch., DM 20,-. 

In diesem Buch werden bekannte Jesuiten, 
vor allem aus der Schweiz, einer breiteren 
Öffentlichkeit in Erinnerung gerufen. Die 
Kurzbiographien vermitteln nicht selten 
auch einen Einblick in zeitgeschichtliche 
Hintergründe, die z. B. im Leben des Walli- 
sers Peter Roh (1811-1872) eine wichtige 
Rolle spielten. Weiterhin werden vorgestellt: 
Abbe Joye (1852-1919), der charismatische 
Jugendseelsorger und spätere Provinzial; 
die Indienmissionare Robert Zimmermann 
(1874-1931), ein Pionier der Inkulturation, 
und Edelbert Blatter (1877-1934), ein 
Schweizer •Mahatma". Mit Matthäus Eg- 
ger (1881-1951), der 31 Jahre lang im ka- 
tholischen Akademikerhaus in Zürich als 
Laienbruder wirkte, und Anton Riedweg 
(1876-1956) geht die Reihe der Lebensbil- 
der von Schweizer Jesuiten zu Ende. Von 
letzterem, einem berühmten Prediger, 
stammt das Diktum: •Die Zuhörer haben 
das Recht, nicht gelangweilt zu werden." 
(86) 

Außer den bisher genannten Schweizer 
Jesuiten werden noch porträtiert: Friedrich 
Spee, Rupert Mayer, Alfred Delp und der 
Campesino-Priester in El Salvador Rutilio 
Grande (1928-1977). Der Provinzial St. 
Bamberger schreibt über den ehemaligen 
Generaloberen des Jesuitenordens, Pedro 
Arrupe, der sich vom traditionsgebundenen 
Missionar immer mehr zu einem propheti- 
schen Erneuerer entwickelte (134-145). P. 
Arrupe ist überzeugt, daß das Üben und 
Geben von Exerzitien •die erste und wich- 
tigste Aufgabe des Ordens" sei (145). 

Leider merkt man mancher Kurzbiogra- 
phie an, daß das entsprechende Manu- 
skript schon etwas abgelagert war. 

P. ImhofSJ 




