
Das Beten der Wüstenmönche 
Zur Geschichte des Jesus-Gebets 

Christofoor Wagenaar, Westmalle 

Gemeinhin gilt die Schrift eines unbekannten Autors aus dem 14. Jahrhundert, genannt 
Pseudo-Simeon, als das erste Zeugnis für das Jesus-Gebet in seiner heutigen Struktur. 
Ähnlich wie P. Adalbert de Vogüe OSB zur Benedictus-Regel (vgl. GuL51 [1984] 224-226) 
zeigt der Autor dieses Beitrags, ein niederländischer Trappist, daß das Jesus-Gebet aus 
einer viel weiter zurückliegenden Tradition stammt. Dazu sammelt er Hinweise verschie- 
denster Art aus den Sprüchen der Wüstenväter (Apophthegmata tön patrön) und zeigt, 
daß sie in einer Zusammenschau die formale Struktur des Jesus-Gebets sichtbar machen. 
Zugleich aber wird damit deutlich, daß dieses - bis in die heutige Zeit lebendige - Jesus- 
Gebet offener und weiter ist als vieles, was heute unter diesem Namen angeboten wird. 

Der Artikel wurde für die deutsche Veröffentlichung leicht gekürzt. Zugrunde liegt eine 
Übersetzung von Sr. Fides Buchheim OSB, Engelthal, nach Collectanea Cisterciensia 46 
(1984) 259-271. (Die Redaktion.) 

Wenn du schreibst, 
schmeckt es mir nicht, 
wenn ich nicht Jesus lese; 

Wenn du Vorlesungen oder Vorträge hältst, 
schmeckt es mir nicht, 
wenn dort nicht Jesus erklingt. 

Jesus ist Honig im Geschmack, 
im Gehör Melodie, 
im Herzen Jubelgesang.1 

Die Formel 

Da wir wissen, daß in der orthodoxen Kirche die Formulierung des Je- 
sus-Gebets lange Zeit fließend war, brauchen wir uns nicht damit aufzu- 
halten, einen Väterspruch zu suchen, der das Jesus-Gebet in einer Form 
enthält, die nahe an die unsrige herankommt. 

Ein Bruder gestand seinem Abt, daß er immer wieder in Sünde falle - 
es handelte sich um die Sünde der Unzucht. Sein Abt gab ihm den Rat: 
•Verachte sie (diese Gedanken), und sobald sie wieder anfangen mit 
ihren Einflüsterungen, gib keine Antwort, sondern steh auf zum Gebet, 

1 •Si scribas, non sapit mihi, nisi legero ibi Jesum; si disputes aut conferas, non sapit mihi, 
nisi sonuerit ibi Jesus, Jesus mel in ore, in aure melos, in corde iubilus." (Bernhard von 
Clairvaux, Sermo über das Hohelied, 15,6) 



Christofoor Wagenaar 94 

mach eine tiefe Verneigung und sprich: ,Sohn Gottes, erbarme dich mei- 
ner!'" Das Gebet ist in ein Zeremoniell eingekleidet, das nur zum Teil 
mit der heutigen Praxis übereinstimmt. Es soll also aufrecht stehend ver- 
richtet werden, eingeleitet mit einer tiefen Verneigung. Es wird auch mit 
lauter Stimme gesprochen; das geht aus der Fortsetzung des Berichtes 
hervor, wo der Bruder sagt: •Sieh, Vater, das meditiere ich; aber keine 
Reue regt sich in meinem Herzen; denn ich erfahre nicht die Macht die- 
ses Wortes." Meditieren hieß damals: mit hörbarer Stimme immer das- 
selbe wiederholen. An der Antwort des Abbas wird deutlich, daß er dem 
Gebet eine gewisse magische Wirksamkeit zuschrieb. Er sagt, es genüge 
das Gebet in dieser Weise zu sprechen, damit die Dämonen darin seine 
Macht erfahren werden2. 

In diesem Spruch zeigt sich ein geradezu allmächtiges Jesus-Gebet - 
unter der Bedingung, daß es gewisse äußere Erfordernisse erfüllt. Es 
geht hier nicht um Wiederholung; im Gegenteil, es scheint eher ein Ge- 
legenheitsgebet zu sein für den Fall, daß man von einem Gedanken der 
Anfechtung angefallen wird. 

Zerknirschung und Wiederholung kommen in anderen Sprüchen vor; 
dabei ist aber die Formel unvollständig. So tat Abbas Apollon in den 
letzten 40 Jahren seines Lebens nichts anderes, als daß er immer mit den 
gleichen Worten betete: •Ich habe gesündigt als Mensch; erbarme du 
dich meiner als Gott!" (I,59)3 Abbas Lucius konnte den Messalianern, 
einer von den Vätern abgelehnten häretischen Gruppe, sagen, daß er 
beim Sitzen und Palmenflechten immer wiederhole: •Gott, sei mir gnä- 
dig nach deiner Barmherzigkeit und tilge meine Sünde!" (1,168) So be- 
tete er im Anklang an den Psalm Miserere (Ps 51). Abbas Makarius 
wünschte, daß man nur mit wenigen Worten betete. Nach ihm genügt es, 
die Hände auszubreiten und zu sprechen: •Herr, wie du willst und 
weißt, erbarme dich meiner!" Dieses Gebet sprach er, wenn er versucht 
wurde, aufrecht stehend, die Arme in Form des Kreuzes ausgebreitet. Er 
sagte dann noch folgendes: •Wenn die Versuchung länger anhält, sprich 
noch: ,Herr, hilf mir!'" (1,180) Diese sehr kurze Formel macht die Sen- 
tenz glaubwürdig und aktuell. Abt Paul der Große beschränkte sich für 
sich selbst auf das Wesentliche und sprach: •Erbarme dich meiner'" 
(1,274) 

2 J. C. Guy, Les Apophtegmes des Peres du desert (Ed. Bellefontaine; Spiritualite Orientale, 
1), Begrolles-en-Mauges 1966, 340. 

3 Die Ziffern im Text beziehen sich auf Lucien Regnault, Les Sentences des peres du desert, 
I: Collection alphabetique, Paris 1981; II: Nouveau recueil, Paris 1970; III: Troisieme re- 
cueil, Paris 1976. 



Das Beten der Wüstenmönche 95 

Der Zöllner 

Die Vätersprüche, die wir zitiert haben, lassen ahnen, daß eine Art von 
Jesus-Gebet schon von den Wüstenvätern praktiziert wurde. Dieser Ein- 
druck wird bestärkt durch andere Hinweise. Abt Ammonas sagt: •Be- 
halte dauernd das Wort des Zöllners in deinem Herzen, so kannst du ge- 
rettet werden." (1,45) Dieser Text ist noch besonders kostbar, weil das 
Herz darin erwähnt wird. Das Jesus-Gebet wird tatsächlich gern •Her- 
zensgebet" genannt. Die syrische Parallele bestätigt diesen Hinweis, da 
der alte Übersetzer zum Wort des Zöllners noch die berühmte Formel 
hinzugefügt hat: •Gott, sei mir Sünder gnädig!"4 

Bischof Epiphanius hebt einen anderen Aspekt hervor. Er sagt: •Der 
Zöllner öffnete nicht einmal den Mund und wurde erhört." (1,84) Damit 
bringt er uns den Ausdruck •schweigendes Gebet" in Erinnerung, das 
innerlich gesprochene Gebet, bei dem man nicht den Mund öffnet, un- 
hörbar, unmerklich. Wir können aus dieser Erwähnung einen hoff- 
nungsvollen Hinweis hinsichtlich der Kraft des Jesus-Gebets heraushö- 
ren. Und das um so mehr, als Bischof Epiphanius hier noch eine andere 
Anspielung zu machen scheint; als der Abt eines vom Bischof gegründe- 
ten Klosters ihm zu wissen gibt, daß das kanonische Stundengebet hier 
ganz nach Vorschrift erfüllt werde, zeigt er sich wenig zufrieden und ant- 
wortet: •Ein echter Mönch muß stets das Gebet und die Psalmodie in 
seinem Herzen haben." (1,83) Während der Hören nimmt der Mönch 
die Psalmen in den Mund; wenn er sie bedenkt und sich ihrer wieder 
und wieder erinnert, hat er die Psalmen im Herzen. Aber in der übrigen 
Zeit des Tages muß er ohne Unterlaß das Gebet im Herzen haben. Es 
scheint nicht zu hoch gegriffen zu sein, hier in diesem Fall an eine Form 
des Jesus-Gebets zu denken.5 

Das Schweigen 

Der große Abt Arsenius, eine Koryphäe der Sketis, scheint manchmal in 
einer verhüllten Weise von einem Jesus-Gebet zu sprechen. Als er eines 
Tages an einen Ort kam, wo das Schilf im Wind rauschte, äußerte er sich 
besorgt um die Brüder, die dieses Geräusch hörten: •Ja, wirklich, wer 
sich in Stille niedersetzen will und dann das Piepen eines Spatzen hört, 
kann im Herzen nicht mehr die rechte Ruhe haben." (1,28) •Hören" ist 

4 W. Budge, The Paradise or Garden, 1907/1972; The Sayings of the holy Fathers, I, 447. 
5 Vgl. die Regel St. Benedikts, Kap. 7, 12. Stufe: •Er (der Mönch) soll immerdar in seinem 
Herzen zu sich selbst das Wort des Zöllners aus dem Evangelium sagen, die Augen zu Bo- 
den gesenkt: Herr, ich bin nicht würdig, ich Sünder, meine Augen zum Himmel zu erhe- 
ben." (A. de Vogüe, La Regle de saint Benoit [Sources Chretiennes, 181], 489) 



Christofoor Wagenaar 95 

hier im Sinn von •Aufmerksamkeit schenken" gebraucht. Die Bedeu- 
tung, die Abt Arsenius hier der •inneren Ruhe", der Ruhe des Herzens, 
und dem Sitzen beimißt, läßt an einen berühmten Text von Johannes 
Climacus denken, den wir zitieren werden. Das Jesus-Gebet selbst ist 
nicht erwähnt, aber es handelt sich um die inneren Zustände, die in un- 
mittelbarem Bezug dazu stehen. 

Der Ausdruck •schweigende Meditation", der häufig in der Philokalie 
vorkommt, erscheint nur einmal in den Vätersprüchen. Ein Altvater 
sagt: •Die Freiheit von Sorgen, das Schweigen und die stille Meditation 
erzeugen die Reinheit."6 Der Kontext weist uns auf das Jesus-Gebet hin. 
•Reinheit" scheint hier vor allem die Keuschheit zu besagen; in der 
Übersetzung Paul Evergetinos' ins Neugriechische heißt es: •Reinheit 
des Herzens"7. M. Champaki findet in diesem Spruch einen klaren Be- 
zug auf das Jesus-Gebet. Sie übersetzt wie folgt: •Die innere Ruhe (he- 
sychia), das Schweigen und die verborgene Arbeit des Geistes erzeugen 
die Heiligkeit."8 Die verborgene Arbeit des Geistes (ergasia pneumatike) 
ist ein gebräuchlicher Ausdruck zur Bezeichnung des Jesus-Gebets. 

Der •Name" 

Aus einem anderen Grund läßt uns Abt Arsenius an das Jesus-Gebet 
denken. In den ihm zugeschriebenen Worten kommt zweimal der Aus- 
druck •wegen deines Namens" vor. Der erkrankte ehemalige Senator 
muß sich von einem anderen ein Laken geben lassen; er selbst hat kein 
Geld, sich eines zu kaufen. Er betet bei dieser Gelegenheit: •Ich danke 
dir, Herr, daß du mich für würdig befunden hast, um deines Namens wil- 
len ein Almosen anzunehmen." (1,27) In der syrischen Fassung ist 
•Herr" durch •Christus" ersetzt. Es heißt dort also: •Ich danke dir, 
Christus, daß..."9 Übrigens sind •Almosen" und •Barmherzigheit" im 
Griechischen zwei nah verwandte Wörter. Beide stammen von dem Verb 
•eleein" = Mitleid, Erbarmen zeigen. Abbas Arsenius würde dann im Al- 
mosen ein Zeichen des erbarmenden Verzeihens Gottes für seine Sün- 
den gesehen haben, einen Beweis, daß Gott sich seiner erbarmt hat. So 
verstanden, könnte der erstaunliche Ausdruck •um deines Namens wil- 
len" vielleicht ein Hinweis auf das Jesus-Gebet sein. 

An anderer Stelle wird Abbas Arsenius mit Abbas Moses, einem ehe- 
maligen Räuber verglichen. Ein Bruder kam zu Abt Arsenius, und dieser 

6 J. Dion, G. Oury, Les sentences des Peres du desert, Paris 1966, 75. 
7 P. Evergetinos, Synagoge, Bd. IV, Athen 1966, 112. 
8 M. Champaki, To Gerontikon, Thessaloniki 1969, 199. 
9 W. Budge, aaO. (Anm. 4), 1,158. 



Das Beten der Wüstenmönche 97 

schwieg. Als der gleiche Bruder Abbas Moses besucht, wird er von die- 
sem mit großer Herzlichkeit aufgenommen. Der Bruder versteht das 
nicht. Er bittet Gott: •Herr, erkläre mir das: Der eine wendet sich von 
mir ab um deines Namens willen, und der andere empfängt mich mit of- 
fenen Armen um deines Namens willen."(1,34) Wahrscheinlich war Abt 
Arsenius schweigend mit einem Jesus-Gebet beschäftigt und wollte 
nicht aus der Konzentration gerissen werden, während Abbas Moses 
einen Beweis seiner Gastfreundschaft gab - auch das ein Zeichen seines 
Jesus-Gebets. Übrigens erscheint Abt Arsenius in allen Aussprüchen, 
die seinen Namen tragen, als ein Liebhaber der inneren Stille. 

Ein weiterer Väterspruch zeigt dasselbe noch einmal mit größerer In- 
tensität: •Wenn du von dem wunderbaren Leben der heiligen Väter re- 
den hörst, versuche, sie nachzuahmen und rufe den Namen des Herrn 
an..."(II, 119) Die Anrufung des Namens des Herrn (und •Herr" be- 
deutet in den Worten der Väter für gewöhnlich: •Jesus Christus") wird 
an dieser Stelle geradezu als die Synthese des Lebens der Väter betrach- 
tet. Wenn es sich also hier um ein Jesus-Gebet handelt, hat diese Anru- 
fung etwas Allgemeingültiges. Die Praxis des Jesus-Gebets oder eines 
ihm eng verwandten Gebets wäre also das besondere Charakteristikum 
der Wüstenväter, und zwar von den ersten Generationen an. Welch kost- 
bare Entdeckung! 

Der Atem 

Das Jesus-Gebet wird im Rhythmus des Atems praktiziert. Gewöhnlich 
interpretiert man auch die Sätze von Johannes Climacus, dem Abt im 
Katharinenkloster vom Berg Sinai, in dieser Weise. Der Heilige sagt in 
seiner •Leiter", auch •Aufstieg zum Paradies" genannt, wörtlich: •Das 
Gedenken an Jesus muß eine Einheit mit dem Atem werden; dann wirst 
du den Sinn der Ruhe erfassen."10 Mit diesem Wort hat Abt Johannes 
vielleicht nur zu einer Praxis des Jesus-Gebets ermuntern wollen, die 
ebenso ununterbrochen ist wie das menschliche Atmen, das sich Tag 
und Nacht unmerklich fortsetzt. Zugleich will hiermit auch gesagt sein, 
daß das Jesus-Gebet für den Mönch eine Lebensnotwendigkeit ist. Die 
innere Ruhe wird damit geregelt. Aus diesem Grund läßt das oben zi- 
tierte Wort des Abtes Arsenius an das Jesus-Gebet denken. Man hat 
seine Worte später ganz wörtlich verstanden. Daher dienen sie heute zur 
Begründung einer regelrechten Atemtechnik. 

10 Degre 27B, n.26, Athen 1970. Vgl. P. Deseille, Lechelle sainte(Ed. Bellefontaine; Spiri- 
tualite Orientale, 24), Begrolles-en-Mauges 1978, 284. 



Christofoor Wagenaar 98 

Ob Jesus-Gebet und Atmung schon zur Zeit der Vätersprüche zusam- 
mengingen, ist weniger wichtig. Aber schon damals wurden Zerknir- 
schung und Trauer über die Sünden oft mit •Seufzen" verbunden. Die 
alten Mönche haben mit Nachdruck betont, daß der ganze Mensch beim 
Gebet mitbeteiligt ist. Sie wünschten, daß der betende Mensch seinen 
Gefühlen freien Lauf läßt. Die Arme zum Himmel emporheben, sich zur 
Erde werfen, sich an die Brust schlagen, Tränen vergießen und andere 
körperliche Ausdrucksweisen werden oft erwähnt und empfohlen. Es ist 
wahrscheinlicher, daß die uralte Gewohnheit, beim Jesus-Gebet zu seuf- 
zen, sich zu einer regelrechten Methode entwickelt hat, und daß dies 
nicht von einer einzigen Zeile des Johannes Climacus her stammt, wie 
groß auch immer dessen Ansehen gewesen sein mag. 

Mehr als einmal wird erzählt, daß ein Mönch einen Seufzer ausstieß. 
Ohne zu merken, daß jemand anwesend war, hatte Abbas Tithoes sich 
gehenlassen und geseufzt. Dem griechischen Text zufolge war er in Ek- 
stase. Im Verständnis des damaligen Zeit bedeutet der Ausdruck ein- 
fach, daß er •außer sich" war, ohne daß außergewöhnliche körperliche 
Vorgänge dies begleiteten. Man konnte außer sich sein vor Erstaunen, 
Zorn, Traurigkeit usw. Der Bruder machte ihn also auf sein Seufzen auf- 
merksam, worauf Abbas Tithoes in aller Demut sagte: •Verzeih mir, 
Bruder, ich bin noch gar kein rechter Mönch, da ich in deiner Gegen- 
wart gestöhnt habe." (1,314) In Anbetracht des Kontextes scheint mir 
die Vermutung nicht zu fern zu liegen, Abbas Tithoes sei in die Praxis 
des Jesus-Gebets versunken gewesen. In einem Wort des Abtes Johan- 
nes Colobos (vgl. 1,129) wird etwas Ähnliches beschrieben, aber ohne 
ausreichenden Kontext. Auch fehlen die Elemente, die auf das Jesus- 
Gebet schließen ließen. Seufzen ist etwas ganz Normales, ein durchaus 
menschliches Phänomen. Aber ein wahrer Mönch sollte seine Seufzer 
nicht hören lassen, gemäß der Ermahnung des Abtes Antonius: • Wacht, 
weint und seufzt in eurem Herzen!"(1,21) 

Ein anderer Mönch hatte es sich zur Gewohnheit gemacht, zu jeder 
Stunde unter Kopfschütteln seufzend zu sagen: •Was mag wohl kom- 
men?" (11,95) Das war alles andere als ein Tic. Er hatte jederzeit in tie- 
fer Zerknirschung, vielleicht unter der Verrichtung des Jesus-Gebets und 
nicht ohne tiefe Besinnung, den Tod vor Augen. Das ist um so wahr- 
scheinlicher, als wir in einer armenischen Version11 lesen, daß er sich an 
die Brust schlug. Das ist genau das, was der Zöllner im Tempel tat! 

Man hielt es für einen echten Mönch für unumgänglich, daß er Tag 
und Nacht seufzte. Denn ein alter Leitsatz sagt: •Ein Mönch saß vor 
Gott, er seufzte und weinte vor Ihm Tag und Nacht..." (11,72) Vielleicht 
ist auch dies eine weitere Anspielung auf das Jesus-Gebet. 



Das Beten der Wüstenmönche 99 

Die Erinnerung 

Allgemein wird angenommen, daß Johannes Climacus mit •Erinnerung 
an Jesus" das Jesus-Gebet bezeichnete. Das Wort •erinnern" (mneme) ist 
tatsächlich in der alten monastischen Literatur der Ausdruck für ein 
dauerndes Darandenken. Es handelt sich dann einzig um ein •Erin- 
nern an den Tod" oder um ein •Erinnern an Gott". Die Vätersprüche 
sind sehr reserviert im Gebrauch der Namen •Jesus" und •Christus", so 
daß sich manch einer schon gefragt hat, ob die Haltung der Wüstenväter 
überhaupt auf Christus bezogen war. Aber sie war es; denn mit den oft 
gebrauchten Worten •Herr", •Meister", •Heiland", •Lehrer" oder ganz 
einfach •Gott" meinten sie fast immer Jesus. Er wird hin und wieder 
•unser Gott" genannt. Darum hindert uns nichts daran, in dem Aus- 
druck •Erinnerung an Gott" das Jesus-Gebet zu sehen. Und damit ste- 
hen wir wiederum vor einer langen Reihe von Sprüchen. 

Abbas Johannes Colobos sagt das mit kurzen Worten: •Das Wachen 
besteht darin, in der Zelle zu sitzen und ununterbrochen an Gott zu den- 
ken." (1,130) Unter Sitzen und An-Gott-Denken kann fast nichts ande- 
res verstanden werden als das Praktizieren des Jesus-Gebets. Abt Maka- 
rius unterstreicht die Brüchigkeit unseres Gebets. Denn •wenn wir uns 
des Bösen erinnern, das die Menschen uns antun, vernichten wir die 
Kraft des anhaltenden Denkens an Gott" (1,186). Etwas Ähnliches will 
der folgende Satz aussagen: •Zorn, Ungeduld, das Verlangen zu beleh- 
ren sowie weltliches Gerede vertreiben aus der Seele das fortgesetzte 
Denken an Gott." (111,83) 

Es gibt nur eine einzige Erwähnung des fortgesetzten Denkens an Je- 
sus. Wer darin verharrt, ist in der Wahrheit (vgl. II, 83). An einer ande- 
ren Stelle finden wir folgende Umschreibung: •An den denken, der 
nichts hatte, wohin er sein Haupt legen konnte." (111,39) 

Jesus 

Die Vätersprüche, in denen der Name Jesus vorkommt, erstaunen uns 
durch ihren intimen Klang. Daß dies für den Eingeweihten eine Anspie- 
lung auf das Jesus-Gebet ist, scheint mir außer Zweifel zu sein. Abt Mo- 
ses sagt: • Wer Jesus bei sich hat und sich mit ihm unterhält, tut gut daran, 
keinen in seine Zelle zu lassen."(II, 193) 

Das Gespräch mit Jesus geschieht im Schweigen, in der tiefsten Tiefe 
des Herzens. Der betende Mensch muß dafür allein sein. Abbas Theo- 

1' Vgl. L. Leloir, Paterica armeniaca 1,3, 11 B. a. (= Corpus Scriptorum Christianorum Ori- 
entalium 353, 120). 

1 



Christofoor Wagenaar 100 

dor von Pherme erlaubte einem Bruder, der von ihm das Flechten lernen 
wollte, für einen Tag in seine Zelle zu kommen. Am folgenden Morgen 
aber sagte der Alte zu ihm: •Nimm deinen Korb wieder mit und laß 
mich allein! Dein Kommen bringt mich in Versuchung und Unruhe!" 
(1,110) Abbas Sisoes antwortete seinem Schüler, als dieser klopfte: 
•Geh weg, Abraham, komm nicht herein! Denn ich bin noch sehr be- 
schäftigt!" (1,290) Aus diesem Grund verschloß er immer seine Tür, 
wenn er sich in der Zelle niedersetzen wollte (vgl. 1,290; 1,179). Sagt Je- 
sus nicht selbst: •Wenn du beten willst, geh in deine innere Kammer, 
schließe die Tür zu und bete zu deinem Vater im Verborgenen" (Mt 6,6)? 
Abt Johannes Colobos hörte schweigend seinen Besucher an; aber als 
dieser sich zum drittenmal an ihn wandte, sagte er zu ihm: •Seitdem du 
zu mir hereingekommen bist, hast du Gott von mir vertrieben." (1,131) 

In diesen Sentenzen, die alle drei von wahren Mystikern handeln, be- 
gegnen wir ihrer brennenden Sorge, das Geheimnis ihres Herzens - ihre 
schweigende Meditation, ihr Gebet zu Jesus - in der Verborgenheit zu 
lassen. Diese Tendenz spricht sich auch in einem Wort des Abtes Moses 
aus, das unmittelbar auf das vorherige folgt. Er sagt: •Man kann Jesus 
nur besitzen durch Anstrengung, Demut und unaufhörliches Gebet." 
(11,83) Jesus besitzen, das ist der Schatz des Mönches, das ist sein inne- 
res Königreich, das ist sein Himmel auf der Erde. •Es ist gut", weiß 
Amma (etwa •Äbtissin", Mönchs-•Mutter") Eugenia, •nur mit Jesus zu 
sein; denn wer mit Jesus ist, ist reich, selbst wenn er dem Leibe nach 
arm ist." (11,65) 

Ein wichtiger Satz des Abbas Sisoes liefert uns noch weitere Auskunft 
über die Übung des Jesus-Gebets. •Abbas Sisoes sagte eines Tage frei- 
mütig zu sich selbst: Nur Mut! Dreißig Jahre sind es her, daß ich nicht 
mehr um Vergebung meiner Sünden bitte, sondern nur noch dieses Ge- 
bet spreche: ,Herr Jesus, bewahre mich vor meiner Zunge!' Und jeden 
Tag bis heute falle ich durch sie in Sünde!" (1,284) Abbas Sisoes wollte 
seine Zunge rein bewahren, und dafür betete er dreißig Jahre eine Art 
von Jesus-Gebet. Zuvor aber sagte er ein Jesus-Gebet, worin er um die 
Verzeihung seiner Sünden betete. Es kann kein anderes gewesen sein als 
das uns bekannte Jesus-Gebet: •Hab Erbarmen mit mir Sünder!" Der 
obige Ausspruch ist ein fast sicherer Beleg für das Jesus-Gebet in der 
uns bekannten Formulierung und dokumentiert zugleich die Freiheit 
des Geistes, die so charakteristisch für die Wüstenväter ist und sich 
nicht sklavisch an Formeln bindet. 

Das Verhalten von Abt Elias enthüllt einen anderen Aspekt des Jesus- 
Gebets. Er wurde einst körperlich vom Teufel gepeinigt. Dieser ver- 
suchte, den Greis aus dem Götzentempel, in dem er lebte, herauszuzie- 



Das Beten der Wüstenmönche 101 

hen, indem er ihn an der Hand nahm. Abt Elias aber klammerte sich an 
der Tür fest und schrie in seiner Not: •Jesus, hilf mir!" (1,104) Der 
Mönch muß mit Jesus zusammengelebt haben und gewohnt gewesen 
sein, sich immer an ihn zu wenden, um in diesem Augenblick äußerster 
Not so zu ihm rufen und sein ganzes Vertrauen in diese wenigen Worte 
legen zu können. Es ist ein konzentriertes Jesus-Gebet, ganz der Situa- 
tion entsprechend. Diesen Ausruf des Abtes Elias finden wir in dem 
schon zitierten Wort von Abt Makarius wieder, wo der berühmte Wü- 
stenvater sagt: •Wenn die Versuchung andauert, bete: ,Herr, hilf mir l'" 
Eine andauernde Versuchung ist eine äußerste Notlage. 

Der Spruch des Abtes Elias hat auch viel Ähnlichkeit mit einer Epi- 
sode im Leben des Abtes Antonius, die der hl. Athanasius niederge- 
schrieben hat. Es heißt da, daß Antonius in der Grabanlage, in die er 
sich zurückgezogen hatte, furchtbar von Dämonen gequält wurde. Diese 
Situation führt Antonius in ein entsprechendes Gebet.12 Die Christozen- 
trik ist bei beiden, Elias und Antonius, sehr klar erkennbar. Für die Le- 
bensbeschreibung des hl. Antonius ist das nicht verwunderlich - ist 
doch ihr Verfasser, der hl. Athanasius von Alexandrien, der große Ver- 
teidiger der Gottheit Jesu! Auch in einem anderen Spruch des Abtes 
Elias kommt der Name Jesus vor: •Die Menschen beschäftigen ihren 
Geist: entweder mit ihren Sünden, mit Jesus oder mit den Menschen" 
(1,103) - ein Hinweis auf die •Unterscheidung der Geister"! 

Das Sitzen 

Seit Jahrhunderten mißt man der sitzenden Haltung bei der Verrichtung 
des Jesus-Gebets große Bedeutung zu. Besonders im Hesychasmus, einer 
geistigen Strömung in der orthodoxen Kirche, wurde das Jesus-Gebet 
mit einer gewissen Technik verbunden, um darüber zur Lichterfahrung 
zu gelangen. Das Vorbild dafür fand man in der Person des Propheten 
Elias. Auch er warf sich, als er zu Gott betete, zu Boden und barg sein 
Antlitz zwischen den Knien (1 Kön 18,42). Der Hesychasmus möchte, 
daß der Mönch, wenn er niedersitzt und betet, es in folgender Haltung 
tut: auf einem kleinen Hocker sitzend, tief verneigt, die Hände um die 
Knie gelegt und den Kopf so tief gesenkt wie möglich. In dieser Haltung 
soll er den Ort seines Herzens suchen und dabei die Augen auf die Ge- 
gend des Nabels richten. Diese Beschreibung veranlaßte die Gegner, die 
Hesychasten als •Nabelbeschauer" zu beschimpfen und damit ihre Ge- 
betsmethode lächerlich zu machen. 

12 Vgl. Vita Antonii 10 (= PG 26, 860 A). 



Christofoor Wagenaar 102 

Die Wüstenmönche haben viel in sitzender Haltung gebetet; die be- 
schriebene Haltung fördert die Konzentration des Geistes überaus. Ob- 
wohl diese Gebetshaltung nirgendwo in den Sprüchen der Wüstenväter 
erwähnt wird, gab es wohl Mönche, die so beteten. Es mag allerdings 
auch in einer anderen Haltung gewesen sein; denn in den Vätersprüchen 
kann •Sitzen" einfach für •Beten in gesammeltem Schweigen"gebraucht 
werden. Hier öffnet sich wieder ein neues Feld. Ist mit •Sitzen" wohl 
eine Praxis des Jesus-Gebets angedeutet? Wenn dem so ist, stehen wir 
vor einer weiteren Reihe von Sprüchen, die zu analysieren sind. Wir ha- 
ben ja schon einige erwähnt. 

Das Jesus-Gebet 

Aus all den angegebenen Hinweisen wird deutlich, daß in den Sprüchen 
der Wüstenväter immer wieder das Jesus-Gebet enthalten ist, und daß es 
auch in einer körperlichen Haltung verrichtet wurde, die den Geist sam- 
meln sollte. Dieses Jesus-Gebet wagen wir die •Unbekannte" der Väter- 
sprüche zu nennen. Ersetzt man diese Unbekannte X durch das Jesus- 
Gebet, erscheint alles von Wärme und Innerlichkeit durchzogen. Das 
Problem des fast völligen Fehlens der Christusbezogenheit wird blitzar- 
tig gelöst. Der Name wird nicht ausdrücklich erwähnt, weil die Väter- 
sprüche von seiner Wirklichkeit erfüllt sind - nur muß man die Hin- 
weise, die sie diskret geben, auch wirklich ergreifen. Man muß die Spra- 
che der Mönchsväter kennen und in ihre Arkandisziplin eindringen; 
denn enthüllen die Sentenzen ihre Tiefendimension. 

Die Mönche haben den Schatz ihres Herzens in ihrer Demut tief ver- 
graben. Andererseits wollten sie es auch nicht ganz verstecken. Viele 
Hinweise führen den Suchenden auf die Spuren des unablässigen Ge- 
bets. Man sollte also immer an das Jesus-Gebet denken, wenn man liest, 
daß die Mönche fortwährend •saßen" oder •in Tränen saßen", wenn 
vom •dauernden Denken an Gott und Gottes Barmherzigkeit" die Rede 
ist; oder wenn gesagt wird, daß man •um sein Erbarmen bittet" oder 
•seinen Namen anruft"; wenn man den Ausdrücken •Herz", •Ruhe", 
•Schweigen", •Zöllner", •Atem", •Seufzen", •Tränen" usw. begegnet. 
Das Jesus-Gebet wird zum Schlüssel zum Schatz der Vätersprüche. 

Wer die Vätersprüche in diesem Licht liest, wird sie betend lesen. Er 
entdeckt das Jesus-Gebet an vielen Stellen, die er zuvor ohne innere Be- 
wegung gelesen hatte. Die Väter der Wüste sind ergriffen und fortgeris- 
sen von demselben Herrn Jesus Christus wie auch er selbst, von dem 
Sohn Gottes, den sie und er, der Beter von heute, mit den Worten bitten: 
• Hab Erbarmen mit mir Sünder!" 



Das Beten der Wüstenmönche 103 

Noch ein Wort zur Ergänzung: Es gibt zumindest zehn koptische Vä- 
tersprüche, in denen das Jesus-Gebet erwähnt ist, meist eingekleidet in 
den Ausdruck •das unaufhörliche Denken an den geheiligten Namen 
unseres Herrn Jesus Christus" (vgl. 111,139-194). Wir stehen hier in 
einer etwas anderen Atmosphäre, die stärker vom Gefühl getragen ist; 
das Wort •Süßigkeit" kommt recht häufig vor. 

In der äthiopischen Sammlung finden wir dreimal eine förmliche Er- 
wähnung (vgl. 11,287-338) mit wiederum einer etwas anderen Praxis. 
Die Formel ist auch erweitert worden. Bei den Worten: •Jesus, erbarme 
dich meiner! Hilf mir! Ich preise dich, mein (lebendiger und ewiger) 
Gott!" hebt der betende Mönch seine Augen zum Himmel empor. 

Es ist ganz offensichtlich, daß diese Sentenzen aus einem anderen Mi- 
lieu stammen. Es ist schwierig festzustellen, in welche Zeit diese Aus- 
sprüche gehören.13 Aus diesem Grunde wurden sie in dieser Analyse der 
Wüstenvätersprüche beiseite gelassen. 

13 Vgl. A. Guillaumont, The Jesus Prayer among the Monks of Egypt, in: Eastern Churches 
Review 6 (1/1974) 66-71. 




