
Eugen Biser 106 

lieh. Als •leeres Gerede" werden sie zur Seite geschoben. Es gibt heute 
viele solche •Frauen des Pilatus". Sie müssen ihre Gesichte weitergeben, 
dahin, wo Entscheidungen fallen - auch wenn sie kein Gehör finden bei 
Menschen ä la Pilatus in unserer Zeit. Es kann dann auch die geistig- 
geistliche Seite unserer politischen Entscheidungen deutlicher hervortre- 
ten; sie kann sich enthüllen als Machtpolitik, als Gefangensein in dem 
Ewiggestrigen, als Gehorsam gegenüber dem niedrigeren Wert, dem fal- 
schen •Herrn", als Bequemlichkeit, die im Gewohnten bleiben will, als 
Eigensucht und Feigheit. Pilatus wählt die Blindheit, obwohl er eigent- 
lich schon sehen könnte. So auch heute. Niemand, wenn ihn nicht der 
Geist Christi treibt, verzichtet freiwillig auf seine Macht, auf die Stel- 
lung, die ihm die Macht verleiht. Kann die Entscheidung des Pilatus 
nicht als ein Paradigma gelten, an dem wir lernen sollten, und die Frau 
des Pilatus als eine Aufforderung, •einen Boten zu senden"? In gewisser 
Weise ist das Verhalten der Frau des Pilatus eine Demonstration, die 
Stimme der Ohnmächtigen, die nicht gehört bzw. als •leeres Gerede" zur 
Seite geschoben wird. 

Vielleicht ist jetzt der •kairos", die Stimme der Frau des Pilatus, ihre 
Botschaft wieder zu hören? Und Jesus nicht zu kreuzigen? 

Gedichte eines Überlebenden 
Das poetische Werk des Philosophen und Psychologen Dieter Wyss 

Eugen Biser, München 

•Gedichte eines Überlebenden", oder besser noch: •eines, der durch 
Dichtung überlebte", so möchte man das dichterische Werk betiteln, das 
die von Dieter Wyss vorgelegten wissenschaftlichen Arbeiten von An- 
fang an wie ein aus Dornen und Blüten geflochtener Kranz umgibt. Das 
Bild ist weniger schief, als es den Anschein hat. Denn diese Lyrik baut 
sich, anders als die klassische, von außen, also von der ,Peripherie' einer 
kämpferisch-leidenden Auseinandersetzung mit einem weithin als unzu- 
mutbar empfundenen Dasein her auf. Vieles hat das Gepräge einer fort- 
währenden Abrechnung, die weitergeht, auch nachdem der Terror des 
Nationalsozialismus zusammenbrach und auf die Zeit der brutalen Ge- 



Gedichte von Dieter Wyss 107 

wait das Stadium einer saturierten Bürgerlichkeit und auf dieses, insbe- 
sondere im akademischen Bereich, die Drohung neuer Gewalt in Gestalt 
der Studentenrevolte folgte: drei Erscheinungsformen, drei Masken, 
hinter denen der Dichter Dieter Wyss das Gesicht der einen gleichblei- 
benden Unmenschlichkeit erblickt, von dem er sich gleicherweise be- 
droht, gelähmt und herausgefordert fühlt. Erst von dieser Peripherie her 
erschließt sich das Innenreich der von Wyss geschaffenen Lyrik. Sie 
mußte sich zunächst in den lärmenden Wortkampf der zeitgeschichtli- 
chen Auseinandersetzungen wagen, um so die Stille zu gewinnen, in der 
sie sich, unbelästigt vom Andrang der Erinnerungen, der verletzten 
Empfindungen und der bitteren Assoziationen, aussagen kann. In sei- 
nem letzten, fünfzig Gedichte umfassenden Zyklus hat Wyss dafür die 
Metapher ,Zyklon' gewählt und damit ein Bild, zu dem neben der sturm- 
gepeitschten Randzone auch die windstille Mitte gehört. Dorthin strebt 
die dichterische Aussage, abgekämpft von Polemik, Anklage und Pro- 
test, immer wieder zurück, um aufzuatmen und sich mit jenen Intui- 
tionen beschenken zu lassen, die, wie man in Abwandlung eines mysti- 
schen Wortes sagen könnte, nur dem am Weltgeheimnis Leidenden zu- 
teil werden. Es sind, wie schon der erste Eindruck lehrt, Intuitionen von 
bisweilen visionärer, öfter noch mythischer Kraft, in denen der Denker 
Wyss den kognitiven Ausgleich mit dem gewinnt, was ihm die Strenge 
des Begriffs - bei allem, was sie einbringt - zuletzt doch verweigert. 

•Tanz durch's Infrarot" (1953) 

Diesem Strukturgesetz ist die von Wyss geschaffene Lyrik von Anfang 
an, sicher aber seit dem schon im Titel auf die ,Irrfahrt im Zyklon' vor- 
ausweisenden ,Tanz durch's Infrarot' verhaftet. Was sich später zur sar- 
kastischen Anklage und zum entsetzten Aufschrei steigert, hat hier noch 
den leichteren Ton der Ironie und Persiflage. Darauf ist auch die Form 
abgestimmt, mit der der vom Reichtum seiner humanistischen Bildung 
bisweilen fast erdrückte Autor, wie vor ihm wohl nur Nietzsche, auf die 
Form der Satura Menippea, eine Mischform von Prosa und Poesie, zu- 
rückgreift. Er reizt zum Lachen, das dann aber jählings im Halse stek- 
kenbleibt, wenn er das scharf geschliffene Metzgermesser aufdeckt, das 
die friedlichen' Kleinbürger, beim ,Sonntagsspaziergang' im Kinderwa- 
gen versteckt halten; doch: 

Auswandern ist zwecklos 
Bürger gibt 
Es ja überall. 



Eugen Biser 108 

Hochpoetisch wirkt dann aber die dichterische Vergegenwärtigung des 
von diesen Texten provozierten »Gelächters', das sich wie eine zweite 
Natur im Lachenden selbständig macht, ihm schließlich als •Taschenge- 
lächter" wie eine über den Küchentisch polternde Tasse aus dem Mund 
springt: 

Auf den Boden 
Und zerplatzt 
In 
Tausend weiße 
Scherben. 

Dann aber dringt auch hier schon der Blick durch alle Vorwände und 
Vorhänge hindurch bis auf jenen Grund, wo sich das Sehen aus der Vor- 
gängigkeit eines Gesehenseins erfährt, Widerspiegelung jenes richter- 
lichen Blicks, den schon Nietzsche als seine äußerste Herausforderung 
empfunden hatte. Und das aus grauer Nacht heraufstarrende Auge ge- 
winnt eine Stimme: 

•Du bist es gewesen" 
Spricht die Zunge 
Zwischen den Vorhängen. 
Und es ist wahr. 

•Nadir" (1968) 

Auf einen ungleich innigeren, auch milderen Ton sind die zu den schön- 
sten Schöpfungen des Autors zählenden Strophen des Gedichtbands 
,Nadir' gestimmt. Wieder mischt sich Nietzsche ein, wenn es an einer 
Schlüsselstelle heißt: 

Deinen Worten bin ich der Reiter. 

Und Hölderlins Schwäne sind nah, wenn ein Gedicht in die Strophe 
ausklingt: 

Was vergangen, laß entgleiten, - 
mit den Schwänen treibt das Licht, 
schwimmend, fliegend lernst du schreiten, 
wächst am Du das dunkle Ich. 

Indessen verweisen diese Reminiszenzen, wie schon die an die Identi- 
tätsfrage rührende Schlußzeile erkennen läßt, in eine tiefere Dimension, 
bezeichnet von der 



Gedichte von Dieter Wyss 109 

Säule, die mein Vergessen trägt, 
aber meine Sprache nicht mehr spricht. 

Hier, in diesem Versuch, dem nostalgiesüchtigen Vergessen das Wort ab- 
zuringen, geht es, mit dem einleitenden ,Memento' gesprochen, um die 
Verarbeitung des Entsetzens, das der Gegenwart aufgespart blieb, um je- 
nen Liebesdienst also, der den zum Schweigen gebrachten Opfern der 
brutalen Gewalt eine Stimme leiht; denn: 

Soll das Wort schonen? Ist es den Toten 
nur Kranz und billige Schleife, - nicht Mal 
unvergessener Mahnung? Wie der Klang die Noten 

übersteigt, so übersteige Wort die Qual 
der immer Präsenten. Aus jeder Zeile sprecht Ihr, 
denn Ihr seid das Wort, - ich Eure Tür. 

Nach Ausweis der Schlußzeile drängt auch hier die Identitätsfrage 
durch den aus Schmerz und Entsetzen gewobenen Vorhang in den Vor- 
dergrund. Wer den Toten seine Stimme leiht, wird durch sie zur Sprache 
gebracht. Auf diesem Schwebebalken des Schicksals gilt es, das Gleich- 
gewicht zu halten. Dazu mahnt die Strophe, die in das windstille Zen- 
trum des auch bereits in dieser Sammlung durchmessenen .Zyklons' ein- 
führt: 

Welches Glück ist nicht auch ein Verhängnis, - 
Füllhorn, Stern und magisches Licht - 
aus der Tiefe mahnt dich die Bängnis: 
halte den Tag, verliere dich nicht! 

Der schwerste Schatten, der sich auf die von den Gedichten dokumen- 
tierte Sinn- und Selbstsuche legt, ist der der Einsamkeit, deren Gitter- 
stäbe um so fühlbarer werden, je deutlicher sich die Fühlung des ant- 
wortenden Du einstellt: 

O Gitter, o Schrei, o Verbannung -, 
wann komm ich endlich zu Dir? 
Den Spruch meiner Verdammung 

sprach ich selbst -, wer sprengt noch die Tür? 
Ich lausche dem Schlüssel in Ketten: 
verschließt er - wird er uns retten? 

Was hier noch offene Frage bleibt, geht unversehens in die beglückende 
Erfahrung über, mit dem aus dem Gefängnis der Einsamkeit ausgestoße- 
nen Notschrei Erhörung gefunden zu haben. Es ist dies die sich überall, 



Eugen Biser 110 

wo Einsame rufen, einstellende Erfahrung, wie sie sich paradigmatisch 
für den inneren Vorgang des Gebets im ,De profundis' des alttestament- 
lichen Psalmbuchs ausdrückt: 

Wer, dort, im Nichts, hört meinen Schrei? 
Das Schicksal bindet nur, sonst ist's ihm einerlei, 
wie und wohin die Räder rollen, - 

nur beugen kannst du dich, doch nicht mehr wollen. 
Ich beuge mich, laß Nacht und Erde mich umfassen, - 
doch kann von Dir ich niemals lassen! 

Wie alle große Dichtung ist auch die von Dieter Wyss, wenngleich in 
einem ganz undogmatischen, transkonfessionellen Sinn, religiös. So 
stimmt sich die Schlußzeile bis an die Grenze eines förmlichen Zitats 
auf jenes Bibelwort ein, das sich hier wie kaum ein anderes nahelegt. Es 
ist der Ausruf des im Kampf mit dem Gottesengel begriffenen Patriar- 
chen Jakob: •Ich lasse dich nicht, bevor du mich segnest!" (Gen 32,27) 
Und dieser ,Segen' bleibt auch hier, in diesem lautlosen Kampf mit dem 
Weltgeheimnis, nicht aus. In einer an Rückert und Rilke erinnernden, 
tatsächlich aber aus mystischen Quellen gespeisten Sprache versichert 
deshalb das unmittelbar anschließende Gedicht: 

Ich bin der Stein, 
Du bist der Ring, der sich geschlossen, 
Ich bin der Schein, 
Du bist das Licht, von mir umflossen. 

Du bist die Spur, ich Weg und Richtung, 
Du bist der Wald, - ich Raum und Lichtung, 
Du bist der Laut, ich Deine Stimme, 

Du Flut, die brennend ich durchschwimme, 
Du meine Hoffnung, ich - Dein Ziel, 
Im letzten Ernst: das große Spiel. 

•Irrfahrt im Zyklon" (1983) 

In der durch Linolschnitte von Rudolf Scharpf ebenso einfühlsam wie 
eindrucksvoll erläuterten ,Irrfahrt im Zyklon' zieht Wyss die Summe aus 
seinem dichterischen Schaffen. Es ist, auf der biographisch-mythischen 
Ebene, die Geschichte der Verwandlung dessen, der Odysseus sein 
wollte und sich als Hiob wiederfindet. Und es ist, hintergründiger noch, 
die Geschichte jenes Dialogs, der als Anrufung des Göttlichen beginnt 



Gedichte von Dieter Wyss 111 

und, wenn er gelingt, mit der Selbstfindung endet. Demgemäß erklingt 
zu Beginn des Werks - und wie ein cantus firmus dann in der Folge 
noch dreimal - die ,Stimme des Herrn', die den ,Anruf des atemlosen, 
namenlosen, sprachlosen, von Odysseus als Niemand verspotteten Ky- 
klopen beantwortet, wenn freilich auch eher zum Schweigen bringt, als 
daß sie wirklich darauf einginge. Nur von ferne klingen biblische Mo- 
tive an, am deutlichsten in der sich in der Folge wiederholenden Frage: 
•Wo ist dein Bruder, Kain?" 

So ist es nur folgerichtig, daß sich der Anruf wiederholt, jetzt aber im 
Mund des ungleich sprachgewaltigeren Hiob, der mit einer blasphemi- 
schen Pervertierung des Vaterunser Anklage erhebt, der es aber im Un- 
terschied zur biblischen Modellfigur nicht bei der Absage an die Schöp- 
fung beläßt, sondern sich in einer Schöpfungs-Kritik ergeht, da er im 
Weltgesetz den Zwang zur Selbstzerstörung am Werk sieht: 

Deine Bilderstürmer 
hast du gemästet, 
damit der Mensch 
sich wissenschaftlich entformelt. 
Dein Geist 
schlägt dir als Ungeist zurück ... 

Dennoch sucht auch Hiob die Gefängnismauern seiner Einsamkeit mit 
dem Brecheisen der insistenten Frage nach dem Du aufzubrechen: 

Wo ist das •Du" 
in dieser Welt? 
Salb es mit Eheöl ein 
und es ist für immer verschollen. 
Du - du - wo ist das Du in dieser Welt? 

Und in einem zweiten Anlauf dann noch dringlicher, geschärft durch 
die Erfahrung, daß der Mensch den andern immer nur im Profil, nie 
aber wirklich ,von Antlitz' zu Gesicht bekommt: 

Ach, ihr Profile des Grauens 
unsternverstörtes, enthauchtes Du 
zwischen Gezeiten 
im Zwischenland entgrabner Nächte. 
Du? Du? 
Wo bist du? Wo? 

Doch so inständig diese Frage erklingt, sie bekommt keine Antwort. 
Zwar ertönt die ,Stimme des Herrn' noch mehrfach, doch ohne den dia- 



Eugen Biser 112 

logischen Rückbezug zu dem nach ihm schreienden Menschen. Ihm 
wird nur gesagt, daß er das ihm gegebene Medium, die Sprache, bis zur 
Unbrauchbarkeit verkommen ließ. Die Sprache, einst das lebendige 
Zwischen von Mensch und Gott, ist jetzt nur noch 

heimisch bei Engeln 
wenn der Mitteraachtsehor 
Orion umkreist. 

Was dem Menschen als kümmerlicher Restbestand blieb, ist - und här- 
ter dürfte das analytische Sprachmodell wohl kaum einmal kritisiert 
worden sein - nur noch •Information". Was so zustande kommt und 
von dem Zyklus mit geradezu protokollarischer Genauigkeit registriert 
wird, ist die - mit Buber gesprochen - Geschichte einer ,Vergegnung', in 
der sich die beiden Partner verlieren, indem sie sich, inständig und ver- 
zweifelt, aufeinander zubewegen. 

Wenn man nach den Gründen dieser wachsenden Verstörung Aus- 
schau hält, so liegen sie offensichtlich in den mit traumatischer Heftig- 
keit einbrechenden Erinnerungsbildern: Bilder aus einer vielfach ange- 
regten, aber auch erregten, frustrierten und mehr noch geängsteten 
Kindheit; Bilder aus einer gehetzten Schulzeit, eingeleitet durch das be- 
ziehungsreiche Motivwort •Am Brunnen vor den Träumen", die nur ein- 
mal, anläßlich einer Reise in die Tropen, von einer tröstenden Fühlung 
des Friedens aufgehellt wird: 

Erstmalig fühlte ich dich, Friede 
wie du warm, fließend und blau mich umfingst. 
Das zarte Rufen der Strömung 
barg meinen Atem. 
Kaum die Hände berührend 
waren Himmel und Fluß und Wald 
mit mir eines geworden. 
Unsterblich war ich: 
unter Göttern ein Knabe. 
Mit Traumästen trank mich die Wildnis auf 
dort blieb ich 
nie kehrte ich wieder zurück. 

Doch wird dieser Sonnenfleck alsbald wieder durch peinigende Erinne- 
rungen an die Repressionen, Verdächtigungen, Schrecknisse und Greuel 
der Nazizeit, an die schleichende Unmenschlichkeit des Krankenhaus- 
betriebs und an die Ängste des Krieges verdunkelt. Erinnerungen, die, 
wie es einmal heißt, •zur Erinnye" werden. So bleibt der Eindruck eines 



Gedichte von Dieter Wyss 113 

personalen Fehlgriffs, eines Lebens, das, wie das Schlüsselgedicht sagt, 
Odysseus werden wollte und sich in die Hiobrolle verschlagen sieht. 
Zweimal stellt sich hier die Frage nach dem sinnstrebigen ,Wohin'. Und 
die Antwort: 

Mit Hölderlin von Bleibe zu Bleibe gestürzt 
tunkt ihm kein Schwan 
das Haupt ins heilig-nüchterne Wasser. 

Damit ist dann aber auch schon das schmale Zwischenfeld erreicht, in 
dem es, wenn schon nicht zu einer Lösung, so doch zu einer Beschwich- 
tigung der Sinnfrage kommt: die Region des wachgerufenen Mythos. 
Eine erste Annäherung über die Gestalten der deutschen Sage, Roland, 
Parzival und Tristan, mißlingt, einmal, weil die Nähe zur Geschichte, 
die auf jedem ihrer Blätter Entsetzen •zubläst", noch zu groß ist, sodann 
und wesentlicher noch, weil der Bamberger Reiter, in dem der Dichter 
die Figur Parzivals wiedererkennt, schon zu sehr über das •Cogito ergo 
sum" (•Ich denke, also bin ich", nach Rene Descartes) nachsinnt, als 
daß er das •lösende Wort zu finden" vermöchte. 

Ungleich weiter führt demgegenüber die Annäherung an Odysseus. 
Zwar nahm mit dem von ihm ersonnenen Pferd die Wissenschaft ihren 
Anfang. Im Unterschied zu seinen Epigonen, den Kernspaltern, Ein- 
stein, Planck und dem nicht genannten, aber wegen seiner Altersneigung 
zum Okkultismus mit einem ironischen Seitenhieb bedachten C. F. von 
Weizsäcker, weiß er jedoch noch um den rettenden Heimweg: 

Nein, du mein Odysseus 
meerschaumgeboren 
gottverflucht und göttergeschützt 
dir wollt ich mein Leben weihen ... 

Weil dem Dichter dies versagt blieb, behält er als Identifikationsfigur 
nur Hiob, den •Vater der Flüche"; denn ihm wurde mit der Einsamkeit 
der •Tod mitten im Leben" zubestimmt, das Entweder-Oder einer letz- 
ten Unentschiedenheit, so daß er nur klagen kann: 

Ich, der ich nichts bin 
niemand, nirgend und keiner 
habe keinen Zyklopen zum Feind, 
sondern nur mich, meinen eigenen Grund. 
Rechts und links 
oben und unten 
in mir, außer mir: 



Eugen Biser 114 

Ein Korn vom Staub 
in der kosmischen Leere. 

Folgerichtig beschwört der Sog der Unentschiedenheit die Gestalt des 
Orpheus herauf, doch nicht des Sängers, der die Furien beschwichtigt 
und die verlorene Gattin dem Hades zu entreißen sucht, nein, eines wis- 
send gewordenen Orpheus, der zur Einsicht gelangte, daß keine Macht 
der Welt dem Fluß der Vergänglichkeit Einhalt zu bieten vermag. Or- 
pheus, der einsehen lernte, daß das Vergängliche nur im Lied gegenwär- 
tig wird, so wie er selbst in den Liedern fortlebt, die ihm auf der Insel 
gesungen werden, die sein •vom Torso gelöstes Haupt" empfing. 

Wie weit die vergegenwärtigende Kraft des Mythos reicht, zeigt dann 
aber, unerwartet eindringlich, das Gedicht ,1m Schatten der Titanen'. 
Auch wenn sich der Autor, wie er ausdrücklich vermerkt, nicht mit 
Dante messen will, gelingt ihm hier doch ähnliches wie dem Dichter des 
Purgatorio, der mit seinem bildstarken Wort der Renaissanceplastik vor- 
gearbeitet hat. Genauso schlägt hier der Meißel eines ungewöhnlich 
sprachbegabten Autors die Gestalten des alten und jungen Mythos aus 
dem Stein der Sprache heraus, angefangen von Homer und Vergil bis 
hin zu Hölderlin, dem •Adlersänger der Deutschen", und Nietzsche, 
dem •Dulder in Christo", gefolgt von Joseph Conrad, dem •Sänger der 
Meere", und Gottfried Benn, dem •Geliebten melancholischer Rosen". 
Hier kommt dann auch, einmalig im ganzen Zyklus, die Musik zu Wort, 
vor allem durch Beethoven; denn: 

Alles andre ist Vorgriff, 
Nachhall, er ist die Vollendung. 

Und vollends stimmt sich das Gedicht auf Ton und Bildführung der 
Göttlichen Komödie ein, wenn es anschließend erklärt: 

Fernwolkend dort der heilige Bruckner 
und hier fließt Chopin, 
nachtigallerweinte Nocturne. 

Das Schlußwort aber gilt den Malern, allen voran Goya, von dem es 
heißt: 

Er ballte den Pinsel 
er schlug mit den Augen 
und bannte das Chaos mit hungrigem Griff. 
Größter Titan! 
Dich darf ich bewundern, 
denn dir verschloß ein Gott das Gehör, 



Gedichte von Dieter Wyss 115 

auf daß du niemals die Antwort erführst 
die Antwort auf das 
•Warum?" 

Daß es diese Antwort, wenngleich nur in einer letztlich uneinholbaren 
Zeichensprache, dennoch gibt, deutet die abschließende Huldigung an 
Meister Matthias an, der wie andere Titanen •im Auftrag das Letzte ge- 
schaut": 

Der ewige Spruch: 
richtloser Spruch. 
Gott wurde Mensch. 
Hiob am Kreuz. 

In dieser äußersten Steigerung seiner Leiden fragt Hiob ein letztes Mal 
nach dem •Du". In seinem dritten Anruf hatte er den göttlichen Partner 
gebeten: 

O Du! Du! 
Zeig mir dein Antlitz 
wer bist du? 

Jetzt glaubt er, in aller Ungewißheit, die Antwort zu kennen: 

Du, immer unfaßbar 
was weiß ich von dir? 
Was? 
Weil du, o Herr, der ganz Andere bist 
ist mir mein Nächster 
das entfernteste Ich. 
Du! 
Du, Herr, - mein Ich. 

Das ist gewiß keine formelle Antwort, eher eine Perlenkette von Worten, 
wie es in dem Gedicht ,An den Mond' heißt, gespannt zwischen den Zei- 
ten, aber stark genug, die Gezeiten des Daseins zu lenken: 

Perle an Perle 
die Worte zwischen den Zeiten 
die meine Gezeiten heben 
und wieder verlassen... 

So spricht, wer in der windstillen Mitte des Zyklons angelangt ist und 
darüber doch die ihn umwirbelnde Peripherie nicht aus dem Auge ver- 
liert. So spricht, wer in seiner Dichtung lebt - und überlebt. 




