
Buße 133 

und Stellungen, ausgeliefert jedem Mißverständnis, Herausforderung an 
Gläubige wie Ungläubige.. ."28 

28 R. Schneider, Simone Weil. Mitteilungen der Reinhold-Schneider-Stiftung, Heft 16, Ham- 
burg 1981, 57f. - Während der Drucklegung unserer Erörterung erschienen: Simone Weil. 
Philosophie, Religion, Politik, hrsg. v. H. R. Schlette/A. Deveaux, Frankfurt 1985. - I. 
Abbt, Simone Weils Aktualität, in: Orientierung 50 (1986) 23f. - O. Betz, Simone Weil-ein 
exemplarischer Fall?, in: Katechetische Blätter 111 (1986) 135ff. 

Muß Buße so schwerfallen? 
Zum Thema •Einzelbeichte" 

Franz-Josef Steinmetz, Münster 

Schon im Kommunionunterricht wird heute - früher war das anders - 
den Kindern erklärt, daß es verschiedene Formen von Buße und Versöh- 
nung zwischen Gott und den Menschen gibt. Trotzdem ist dieses Thema 
in vielen Gemeinden durch Unsicherheit und Unzufriedenheit gekenn- 
zeichnet1. Es wird zwar gesagt, daß die kirchlichen Angebote der Ver- 
söhnung letztlich Freude in unser Leben bringen, aber die tatsächlichen 
Erfahrungen mit der Buße bleiben zwiespältig. Und die sakramentale 
Beichte im engeren Sinne erscheint weitgehend wie eine Szene, bei der 
nur noch wenige mitspielen wollen. 

Das Thema ist weit und vielschichtig und erfordert jeweils andere Ak- 
zente, weil die pastoralen Situationen recht unterschiedlich sein können. 
Ich schreibe also fragend und suchend und möchte zum Weiterdenken 
anregen. Dabei setze ich voraus, daß Schulderfahrungen gemacht wur- 
den und das abgrundtiefe Geheimnis der Sünde als solches akzeptiert 
wird2. Ich setze weiter voraus, daß Umkehr und Versöhnung eigentlich 
von vielen erhofft und gewünscht werden. 

1 Alles, was im folgenden angesprochen wird, ist ausführlich dargelegt und begründet bei 
K. Baumgartner, Erfahrungen mit dem Bußsakrament, Bd. 1: Berichte - Analysen - Pro- 
bleme; Bd. 2: Theologische Beiträge zu Einzelfragen? München 1978/1979. - Mancherlei 
Hinweise verdanke ich Herrn Dr. Anno Quadt, Pfarrer an St. Johann Baptist in Köln. 
2 Vgl. dazu vorbildlich J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, Mainz 1985, 
7-122; erschütternd und eindringlich: K.-J. Kuschel, Schuld als Thema der Gegenwartslite- 
ratur (Manuskript der Jahrestagung 1985 des Borromäusvereins in Wildbad-Kreuth). 



Franz-Josef Steinmetz 134 

Erfahrungen und Fragen 

Zunächst muß deutlicher gesehen werden, daß Buße und Versöhnung 
nicht ohne weiteres Freude bedeuten; denn die erforderliche Bekehrung 
ist immer auch etwas Anstrengendes, sozusagen eine schmerzliche Ent- 
wöhnung von einem Tun, das nicht gut ist. Es geht um einen Läute- 
rungsprozeß, der den Menschen wirklich dahin bringt, Gott und den 
Nächsten und schließlich auch sich selbst in Wahrheit zu lieben. Dieser 
Prozeß ist mühsam, aber er ist keine Strafe, die von Gott ausgeht, son- 
dern es ist die Sünde in sich, die dem Menschen die Umkehr erschwert. 
Gott hingegen tut alles, um uns Menschen die Rückkehr in die Liebe zu 
ermöglichen und zu erleichtern. Er selbst schafft keine Umstände, die 
das Versöhnungsgeschehen erschweren. 

Wenn nun ein Mensch diesen notwendigen Prozeß der Läuterung in 
sich geschehen läßt, dann wird auch sein Blick für die Freude der Buße 
frei werden3; denn er hat ein neues Ziel vor Augen. Er braucht keine 
Angst mehr zu haben und darf auf ein gutes Ende seines Lebens hoffen. 

Nun scheint es jedoch zumindest, daß zwar keineswegs Gott selber 
die Buße so schwer macht, daß aber die Kirche dafür Umstände ge- 
schaffen hat, die viele Menschen von Umkehr und Versöhnung ab- 
schrecken oder abhalten, oder mit denen die Kirche sich sogar - wie 
viele meinen - selbst an die Stelle Gottes gesetzt habe. Einerseits hören 
die Menschen von Gottes unendlich großem Versöhnungsangebot im 
Evangelium, erfahren, wie barmherzig und großmütig Jesus mit den 
Sündern umgeht; andererseits lesen sie die vielen Bedingungen und Vor- 
schriften, mit welchen die Kirche die Feier der Buße im Laufe der Ge- 
schichte geordnet hat und auch heute noch ordnet. 

Hinzu kommt eine paradoxe Erfahrung: Manche Christen haben den 
Eindruck, als wären sie als Mitglieder der katholischen Kirche in den 
Möglichkeiten der Versöhnung gewissermaßen schlechter gestellt als die 
vielen anderen, die dieser Kirche nicht angehören. Zumindest scheint es 
ihnen so zu sein, als hätten die Juden, die Mohammedaner, die Buddhi- 
sten und die vielen anderen NichtChristen auf dieser Welt es leichter. 
Jene müßten ihre Sünden lediglich bereuen, müßten an die Vergebung 
der Sünden glauben und einfach wieder anfangen zu lieben, dann wären 
sie mit Gott versöhnt. Zwar gibt es auch in anderen Religionen man- 
cherlei rituelle Praktiken und quasi-sakramentale •Zeichen", die das 
Versöhnungsgeschehen anregen und irgendwie ordnen, und es bleibt 
auch in dieser oberflächlichen Betrachtung fragwürdig, wer es da eigent- 

3 Vgl. J. Schniewind, Die Freude der Buße. Zur Grundfrage der Bibel, Berlin 1974. 



Buße 135 

lieh leichter habe: die Christen oder die NichtChristen.4 Aber viele ha- 
ben doch das vielleicht vage, aber intensive Gefühl von Schwierigkeiten, 
die so nicht sein müßten. 

Es kommt also vor allem darauf an, in Katechese und Predigt zu ver- 
deutlichen, was es heißt, daß die Kirche das Grund-Sakrament der 
Liebe Gottes für die Welt ist; was das Besondere (Helfende) der christli- 
chen Praxis gegenüber der der NichtChristen ist; wieso die Sakramenta- 
lität der Kirche die Gottesbegegnung im Grunde erleichtert, und wie 
groß und erhaben die Aufgabe ist, die Botschaft von der Sündenverge- 
bung in Bekenntnis und Zeichen für alle Welt ausdrücklich zu machen. 
Wenn die Kirche, die ihrem Wesen nach das Zeichen der zuvorkommen- 
den Güte Gottes für die Menschheit ist, von vielen nicht als solches an- 
erkannt wird, dann kann dies verschiedene Gründe haben. Es kann sein, 
daß sie wie Jesus das Zeichen ist, dem widersprochen wird (Lk 2,34). Es 
kann sein, daß Mißverständnisse ausgeräumt werden müssen. Es kann 
aber auch sein, daß in der Kirche selber Hindernisse und Mängel liegen, 
die die Bekehrung von Menschen unnötig erschweren. Daher muß im- 
mer wieder neu geprüft werden, was für das Versöhnungsgeschehen 
wirklich wichtig ist, damit keine unnötigen Lasten auferlegt werden, 
sondern nur notwendige Dinge (vgl. Apg 15,28). 

Allerdings bleibt zu bedenken, daß Jesus seinen Nachfolgern sagt: So 
soll euer Licht leuchten, damit die Menschen eure guten Werke sehen 
und euren Vater im Himmel preisen (vgl. Mt 5,16). Was vielleicht wie 
eine •Schlechterstellung" (der Christen) erscheint, ist im Grunde eine 
Aufgabe, ein höherer Anspruch, eine Chance oder eine Herausforde- 
rung. Diese bezieht sich gewiß auch auf die Art und Weise, wie wir Chri- 
sten das dunkle Geheimnis der Sünde behandeln, wie ernst wir es mit 
Reue und Umkehr meinen und wie ausdrücklich wir unseren Glauben 
an Gottes Barmherzigkeit zeigen. 

Letztlich aber geht es im Mysterium der Versöhnung um die persönli- 
che Selbstübergabe des sündigen Menschen an die barmherzige Gnade 
Gottes. Er muß sich Gottes Gnade bedingungslos und radikal überge- 
ben, weil er sich nicht selber richten oder vor Gott rechtfertigen darf 
und will. Er läßt sich vielmehr seine neue Gerechtigkeit von Gott schen- 
ken, indem er sich von seiner unendlichen und vergebenden Liebe lie- 
ben läßt und indem er aus dieser Liebe heraus selber glaubt, hofft und 
liebt. Wenn dies geschieht, dann ist die Schuld getilgt; denn Liebe ist 
ohne Reue nicht zu denken. Nichts und niemand kann diese innere und 

4 Vgl. Schuld und Umkehr in den Weltreligionen, hrsg. von M. Sievernich, K. P. Seif, Mainz 
1983. 



Franz-Josef Steinmetz 136 

sich konkret auswirkende Abkehr von der Schuld in Liebe und Reue er- 
setzen, auch das sakramentale Lossprechungswort eines Priesters nicht5; 
alle Formen und Wege der Versöhnung in der Kirche wollen diesem 
wunderbaren Geschehen der erneuerten Gottes- und Nächstenliebe die- 
nen, und sie dürfen nichts anderes wollen. 

Vielfalt der Bußformen6 

Die deutschen Bischöfe zählen in ihrem Hirtenschreiben zur Fastenzeit 
1967 neben dem Bußsakrament folgende Weisen auf, durch die wir von 
Gott Vergebung der Sünden erlangen: •die gläubige Mitfeier der Eucha- 
ristie, das Gebet, vor allem das der Reue und Umkehr zu Gott, Fasten 
und Almosen, das Bekennen der Schuld und die Bitte um Vergebung un- 
seren Mitmenschen gegenüber, zu der uns der Apostel Jakobus mahnt 
(vgl. Jak 5,16), endlich alles, was aus der Liebe kommt; denn die Liebe 
deckt die Menge der Sünden zu (1 Petr 4,8)". Übrigens werden schon in 
diesem Hirtenschreiben die Bußandachten ausdrücklich empfohlen7. 

Wenn diese Formen recht vollzogen werden, geschieht in ihnen Hin- 
kehr zu Gott und damit wirklich Vergebung der Sünden. Auch in ihnen 
konkretisiert sich die Kirche, und es handelt sich keineswegs nur um 
minderwertige fromme Zeichen, sondern um Zeichen, die Gottes Liebe 
anzeigen und vermitteln, also um Wege, auf denen wir wirklich Verge- 
bung der Sünden erlangen. Dies wird zu oft übersehen oder zu niedrig 
eingestuft. Ich möchte es deshalb noch einmal besonders unterstreichen. 
Vor allem wird nicht selten vergessen, daß der Empfang der heiligen Eu- 
charistie (freilich in persönlicher Verantwortung prüfend und wissend, 
was man tut!) aus sich selber sündentilgend ist. Man spricht zuweilen so, 
als ob Sündenvergebung nur getrennt vom Kommunionempfang ge- 
schehe. 

Man darf also als gläubiger Christ keinem enggeführten Sakramenten- 
positivismus huldigen, sondern muß vielmehr eine recht breite Differen- 
zierung des zeichenhaften, sakramentalen Charakters unserer Kirche an- 
erkennen, und man sollte es tun. Je vertrauensvoller dies geschieht, de- 
sto besser wird man verstehen, daß es der Kirche auch möglich ist, eine 
der •sakramentalen Vorformen", wie die heutige Theologie sie nennt, 

5 Vgl. K. Rahner, Über die Sakramente der Kirche. Meditationen, Freiburg 1985, 104 f. 
6 Vgl. L. Bertsch, Sakrament der Wiederversöhnung. Zur Neuordnung von Buße und Buß- 
sakrament, in: GuL 48 (1975) 63-72. 
7 Schon 1967 schrieb dazu W. Kasper einen wichtigen Aufsatz: Wesen und Formen der 
Buße. Gedanken zur Erneuerung der kirchlichen Bußpraxis, in: ders., Glaube und Ge- 
schichte, Mainz 1970, 311-329. 



Buße 137 

unter bestimmten Voraussetzungen als sakramentale Vollform anzuer- 
kennen und als solche zu übernehmen. Dies ist z. B. der Fall, wenn in 
einer Notsituation innerhalb eines Bußgottesdienstes auch ohne indivi- 
duelles Sündenbekenntnis, •die sakramentale Lossprechung erteilt wird, 
wie dies aus den Kriegszeiten bekannt ist und... von der Römischen 
Glaubenskongregation in einem erweiterten Anwendungsbereich ge- 
samtkirchlich geregelt worden ist"8. 

Die sakramentale Einzelbeichte 

Diese kann eine große Hilfe für den in Sünde gefallenen Menschen sein, 
und so ist sie ursprünglich gedacht. Sie kann auch dann sinnvoll und se- 
gensreich sein, wenn keine strenge Pflicht dazu gegeben wäre. Sie bietet 
die Möglichkeit zum persönlichen und bekennenden Aussprechen einer 
Schuld, zum Gespräch über die eigene Situation und zur geistlichen Be- 
ratung. Dies alles, zusammen mit der sakramentalen Lossprechung, gibt 
der Einzelbeichte innerhalb des kirchlichen Versöhnungsangebotes eine 
besondere Stellung. Sie ist und bleibt ein herausragend wertvolles und 
wichtiges Angebot. Sie kann zu einer großen Vertiefung der Gottes- und 
Nächstenliebe beitragen. 

Aber es ist etwas anderes, ob man den Wert der sakramentalen Einzel- 
beichte für uns Sünder herausstellt und empfiehlt und alles tut, um die 
entsprechende rituelle Praxis zu verbessern, wie dies erfreulicherweise 
an vielen Orten geschieht, oder ob man diese Einzelbeichte unter be- 
stimmten Umständen zur Pflicht macht. Zwar hat man immer schon ge- 
sagt, daß nur im Falle einer nach vernünftigem menschlichen Ermessen 
sicher festgestellten, objektiv und subjektiv schweren Schuld die Pflicht 
besteht, diese in der Einzelbeichte zu bekennen. Damit ist gesagt: •Wo 
eine solche auch subjektiv schwere Schuld nicht mit genügender Sicher- 
heit gegeben ist, besteht auch keine Pflicht zur sakramentalen Einzel- 
beichte, auch nicht zu einer jährlichen Beichte'."9 Von daher schon 
wäre alle Ängstlichkeit beim Erforschen der einzelnen Sünden der Ver- 
gangenheit, bei ihrem Aufzählen usw. ein Zeichen dafür, daß man den 
wahren Sinn dieses Sakramentes nicht verstanden hat. Man darf jedoch 
bezweifeln, daß dies hinreichend bewußt und geglaubt wurde und in der 
heutigen Praxis genügt. 

Es kann sein, daß ein Mensch, obwohl er durchaus von Bußgesinnung 
erfüllt ist, sich kaum in der Lage sieht, nun auch tatsächlich zur Einzel- 

8 F. Kard. Wetter, Buße, Sakrament, christliches Leben, in: GuL 46 (1973) 333-347. 
9 K. Rahner, aaO. (Anm. 5), 102. 



Franz-Josef Steinmetz 138 

beichte zu gehen. Und dies scheint heute - und schon seit geraumer Zeit 
- für manch einen der Fall zu sein. Freilich gibt es auch das, was man 
Mangel an Bußgesinnung nennen muß. Aber bevor man diesen schwe- 
ren Vorwurf gegen seine sündigen Mitchristen erhebt, wird man beden- 
ken, ob nicht andere Gründe oder Umstände vorliegen, die einen Men- 
schen daran hindern, zur Einzelbeichte zu gehen. Und einen eventuell 
vorhandenen Mangel an Bußgesinnung sollte man nicht zusätzlich 
durch erschwerende, unnötige Vergebungsbedingungen vergrößern. 

In seinem letzten Schreiben über die Buße bezeichnet Papst Johannes 
Paul II. die Einzelbeichte der schweren Schuld als •einzigen ordentli- 
chen Weg der Versöhnung"; darin spiegelt sich die pastorale Praxis und 
bisher ungebrochene Gewohnheit der Kirche. Man muß jedoch sehen, 
daß im Bewußtsein der Gläubigen von heute eine Fülle von Vorbehalten 
gegen diese Formulierung lebendig ist. Nur wenn diese mitbedacht wer- 
den, wird sich die Bußpraxis klären. 

Zu nennen wären: die Vertrauensfrage angesichts der so unterschied- 
lichen Vorbildung der gar nicht mehr zahlreichen Beichtväter und ange- 
sichts ihrer manchmal recht widersprüchlichen Einstellungen; die Proble- 
matik einer Unterscheidung zwischen sogenannten läßlichen und soge- 
nannten schweren (Tod-)Sünden; der geschichtliche Wandel in der 
kirchlichen Gesetzgebung und die teilweise recht verwirrende Kasuistik, 
die sich aus ihr entwickelt hat; die erschreckende Inflation, die den im 
Grunde recht schwierigen Begriff der schweren Sünde oft so aufgebläht 
hat; die noch nicht ganz überwundene unversöhnliche rituelle Praxis zu 
bestimmten Festtagszeiten und das - dabei oft bis ins Unerträgliche ge- 
hende - Fragen, das manchen Beichtwilligen so verletzt hat, daß er un- 
ter Umständen für lange Zeit nicht mehr umzukehren wagte.10 Diese 
und andere teils objektive, teils subjektive Gründe können dazu führen, 
daß jemand sich einfach außerstande sieht, das im Grunde hilfreich sein 
wollende Angebot der Einzelbeichte wahrzunehmen. 

All das macht es verständlich, daß in letzter Zeit energischer als je zu- 
vor gefragt wird, ob die scheinbar so eindeutige Beichtpflicht von 
schweren Sünden überhaupt ein unveränderliches Dogma ist. 

Eine ausführliche Darstellung der Problematik ist an dieser Stelle 
nicht möglich. Statt dessen sei das Ergebnis einer Untersuchung zum 
Trienter Konzil zitiert, die ohne Zweifel solide gearbeitet ist und meines 
Erachtens weiterführt. Es lautet wie folgt: 

10 Vgl. W. Kempf, •Für euch und für alle". Brief des Bischofs von Limburg zur Fastenzeit 
1981 an die Gemeinden des Bistums, besonders an ihre sogenannten Fernstehenden. 



Buße 139 

•Da auf Grund der Forschungslage nicht (mehr) offenkundig und ein- 
deutig feststeht, daß die Notwendigkeit der Vollständigkeit des Bekennt- 
nisses dogmatisch definiert ist, darf also hier auch nicht von einem 
Dogma im strengen Sinn gesprochen werden. Mit dieser Folgerung, daß 
die theologische Qualifikation nicht (mehr) einfach ,Dogma'... lauten 
darf, ist noch nichts über die inhaltliche Qualität gesagt, sondern ledig- 
lich zunächst einmal, daß mit der Stellungnahme zu dieser Frage nicht 
eo ipso (von selbst) über Rechtgläubigkeit entschieden ist, daß eine 
Leugnung nicht formelle Häresie und entsprechendes Handeln nicht aus 
sich heraus schon ungültig sein muß. Inhaltlich bleibt die Konzilsaus- 
sage über den Bezug von vollständigem Einzelbekenntnis und richterli- 
cher Lossprechung erhalten als verbindliche Weisung der Kirche, und 
ein beliebiges Zuwiderhandeln würde in jedem Fall schweren Ungehor- 
sam (und zumindest indirekte) Gefährdung des Glaubens bedeuten. 
Aber das Heraushalten der Vollständigkeit des Bekenntnisses aus dem 
Raum des Dogmas im formellen und strengen Sinn erleichtert es der 
Kirche selber, hier durch andere Perspektiven Akzentverschiebungen, 
Ergänzungen und auch Ausnahmeregelungen vorzunehmen. Weder die 
Trienter Aussagen über den Gerichtscharakter des Bußsakramentes bzw. 
der Absolution noch diejenigen über die Vollständigkeit des Sündenbe- 
kenntnisses scheinen so ,definitiv' zu sein, daß sie die Kirche in dieser 
Frage schlechterdings zur Unbeweglichkeit verurteilen und die gegen- 
wärtige Gestalt des Bußsakramentes als Einzelbeichte einfach exklusiv 
setzen und petrifizieren (versteinern) würden."11 

Nichts anderes soll hier zunächst angeregt oder insinuiert werden. Es 
geht keineswegs um negative Behauptungen oder um die waghalsige Ab- 
schaffung einer an sich wertvollen Praxis, sondern um die in unserer 
Zeit ohne Zweifel berechtigte Frage nach dem, was eigentlich notwen- 
dig, und dem, was vielleicht doch besser wäre. Uns scheint die strenge 
Verpflichtung zur Einzelbeichte der sogenannten schweren Sünden zu 
breit und vage gefaßt. Vielleicht könnte sie präzisiert (eingegrenzt) wer- 
den oder sogar ganz wegfallen, damit der Wert der Einzelbeichte allein 
aus ihrem Wesen aufleuchtet. Darüber neu nachzudenken und eventuell 
neu zu entscheiden ist in die Verantwortung der kirchlichen Amtsträger 
gestellt. Sie dazu anzuregen und vielleicht zu ermutigen ist ein Ziel die- 
ser Zeilen. 

Wahrscheinlich wird man einwenden, daß die Pflicht zur Einzel- 
beichte schon im Neuen Testament verankert sei. Man bezieht sich dann 

11 M. Seybold, Die ekklesiale Dimension des Heils, der Schuld und der Vergebung, in: K. 
Baumgartner, aaO. (Anm. 1), H/141. 



Franz-Josef Steinmetz 140 

auf die Binde- und Lösegewalt der Kirche in Mt 18,18 (•Alles, was ihr 
auf Erden binden werdet, das wird auch im Himmel gebunden sein, und 
alles, was ihr auf Erden lösen werdet, das wird auch im Himmel gelöst 
sein"; vgl. Mt 16,19). Diese Schriftstellen sprechen aber keineswegs di- 
rekt von der Notwendigkeit persönlicher Schuldbekenntnisse vor den 
kirchlichen Amtsträgern, sondern bilden nur die allgemeine geistliche 
Rechtsgrundlage kirchlicher Strukturen und Verbindlichkeiten, die aber 
im einzelnen noch nicht festgelegt sind. Auch Joh 20,23 (•Wem ihr die 
Sünden vergebt, dem sind sie vergeben; wem ihr die Vergebung verwei- 
gert, dem ist sie verweigert") ist exegetisch überfordert, wenn daraus die 
Anordnung eines detaillierten Bekenntnisses von Sünden abgelesen wer- 
den soll.12 In dieser alternativen Formulierung zeigen sich zwar höchst- 
wahrscheinlich bereits Erfahrungen aus der Gemeindepraxis, die sich 
veranlaßt sah, auch soziologische Bedingungen der Vergebung zu be- 
rücksichtigen. Ihre Sinnspitze besteht jedoch in einem wirklich universa- 
len Lebens- und Versöhnungsangebot. Der Text besagt nicht unmittel- 
bar, daß die doppelgliedrige Gewalt der Kirche nur ausgeübt werden 
könne, wenn den Vorstehern alle schweren Sünden im einzelnen ge- 
beichtet werden, weil sie sich erst so ein Urteil darüber bilden könnten, 
ob sie sie nachlassen oder behalten sollen. Ebensowenig ist in Jak 5,16 
(•...wenn er [der Kranke] Sünden begangen hat, werden sie ihm verge- 
ben") etwas darüber gesagt, daß das Bekenntnis der Sünden vor den 
Amtsträgern abgelegt werden müsse. Und auch der Hinweis in 1 Joh 1,9 
(•Wenn wir unsere Sünden bekennen, ist er treu und gerecht; er vergibt 
uns die Sünden und reinigt uns von allem Unrecht") läßt durchaus an 
ein inneres Eingeständnis der Sünden vor Gott denken. 

Die Einzelbeichte der Sünden vor einem Priester aus der Schrift als 
göttliche Anordnung zu beweisen und sie so kraft •göttlichen Rechtes" 
notwendig zu nennen, ist kaum möglich. Unbestreitbar ist hingegen die 
Notwendigkeit, die Sünden vor Gott zu bekennen. 

Die Chance der sakramentalen Bußandacht 

Das Für und Wider der sakramentalen Bußandacht und der sogenann- 
ten Bußgottesdienste überhaupt ist in den letzten Jahren ausführlich dis- 
kutiert worden. Es gab und gibt Einwände von Seelsorgern, und es gab 
und gibt dogmatische Bedenken. Diese sollen hier nicht noch einmal 
wiederholt werden.13 

12 Vgl. A. Winklhofer, Buße und Sündenvergebung, in: K. Baumgartner, aaO. (Anm. 1) 11/ 
99. 
13 Vgl. J. Imbach, Bußgottesdienst und Einzelbeichte, in: K. Baumgartner, aaO. (Anm. 1) 
11/249-278. 



Buße 141 

Wenn man die Frage nach der Sakramentalität solcher Bußfeiern je- 
doch einmal ausklammert, dann ergibt sich eine weitgehend gemein- 
same Tendenz sowohl in der theologischen Literatur wie auch in den 
Weisungen der Lehramtes, nämlich: daß solche Feiern einen berechtig- 
ten Platz im kirchlichen Leben haben und sogar gefördert werden sol- 
len. Ja, ihre Eigenständigkeit und Eigenwertigkeit werden betont. 

Da aber das Schuldbekenntnis in solchen Bußgottesdiensten nur all- 
gemeiner und gemeinschaftlicher Art ist, weisen die kirchenamtlichen 
Richtlinien darauf hin, daß in ihnen keine sakramentale Generalabsolu- 
tion erfolgen darf. Es sind jedoch Ausnahmen gerechtfertigt, wenn eine 
•schwerwiegende Notwendigkeit" vorliegt, z. B. Todesgefahr, physische 
Unfähigkeit zum Bekenntnis infolge von Altersschwäche, Priesterman- 
gel, der für die Gläubigen unzumutbare Wartezeiten zur Folge hätte, 
u. ä. Die Entscheidung über solche Notsituationen ist jeweils dem Bi- 
schof überlassen. Für den Fall, daß die sakramentale Generalabsolution 
ohne hinreichenden Grund erteilt würde, sprechen die Richtlinien zwar 
von einem •schweren Mißbrauch", ziehen aber die Gültigkeit solcher 
Lossprechung nicht in Zweifel, sondern nur ihre Erlaubtheit. 

Die bundesdeutschen Bischöfe haben schon anläßlich ihrer Vollver- 
sammlung im Herbst 1976 •endgültig beschlossen, die Generalabsolu- 
tion in deutschen Diözesen nicht einzuführen". Andere Episkopate (z. B. 
in Österreich, der Schweiz, Frankreich, Chile, Kolumbien) waren da kei- 
neswegs so definitiv. Daher ist gewiß auch bei uns die Frage erlaubt, ob 
es nicht doch wünschenswert wäre, den Versöhnungsweg eines Bußgot- 
tesdienstes mit sakramentaler Generalabsolution als •gleichberechtigte 
Ergänzung" der Einzelbeichte anzuerkennen, ohne ihn auf besondere 
Ausnahmefälle zu beschränken. Warum sollte man die Entscheidung 
darüber, ob ein Einzelbekenntnis oder die Teilnahme an einer Bußan- 
dacht empfehlenswerter und heilsamer ist, nicht dem einzelnen überlas- 
sen können? Was wäre daran eigentlich so gefährlich oder zumindest 
riskant? Oder ist es etwa belanglos, wenn die von der Bußtheologie auf- 
gezeigten Wirkungen des Bußsakramentes für viele Glaubende irrele- 
vant geworden sind, so daß sie die konkret erfahrene Wirkungslosigkeit 
der Beichte beklagen? Ist nicht auf der anderen Seite der Bußgottes- 
dienst der Gemeinde ein hervorragendes Mittel und eine wirksame Hilfe 
zur Bußkatechese und zur Gewissensbildung, die so oder so dringlicher 
als vielleicht früher geworden ist? 

Die Sorge, daß die Praxis der Einzelbeichte bald ganz verschwinden 
würde, mag berechtigt sein. Aber fragwürdig erscheint mir die daraus 
abgeleitete Entscheidung, Bußgottesdienste mit sakramentaler General- 
absolution überhaupt zu verbieten.  Die  Einzelbeichte kann meines 



Franz-Josef Steinmetz 142 

Erachtens nur dadurch gefördert werden, daß man die Ursachen ihrer 
Krise behebt und ihre Gestalt verbessert14, nicht aber dadurch, daß man 
andere Wege der Versöhnung ausschließt. Werden Bußfeiern auf der an- 
deren Seite ohne sakramentale •Verankerung" nicht allzuleicht auf das 
Niveau und die Qualität der früheren Erbauungsandachten abgleiten? 
Muß man nicht vielmehr zur Anerkennung ihres sakramentalen Charak- 
ters fortschreiten, wenn man auf ihre kirchliche Dimension und Eigen- 
ständigkeit wirklich Wert legt? 

Es ist auch kaum einzusehen, daß sich die beiden Gestalten des einen 
Bußsakramentes gegenseitig schaden müßten, falls man etwa die strenge 
Beichtpflicht auf Tatbestände einschränken würde, die eine besonders 
schwere Beeinträchtigung der Kirchengliedschaft darstellen. •Statt in 
ein ausschließendes Konkurrenzverhältnis können dann beide Sakra- 
mentsgestalten als einander rufende und ergänzende sakramentale Ob- 
jektivationen der personalen Bußgesinnung verstanden und gesucht 
werden, je nach der unterschiedlichen Bewußtseinslage der verschiede- 
nen Gläubigen, aber auch im Leben und Geschick ein und desselben 
Christen. Gerade die in der Einzelbeichte mögliche ganz persönliche Di- 
rektion wird in bestimmten Situationen gesucht werden wie in anderen 
das Mitgetragensein in der gemeinschaftlichen Bußfeier... Wenn es der 
Seelsorge gelingt, den Doppelaspekt des Personseins (Selbersein und 
Mitsein) als Grund der je anderen Ausprägung des sakramentalen Buß- 
vollzugs zu verdeutlichen, dürfte es die Einzelbeichte immer in so genü- 
gendem Ausmaß geben, daß die befürchtete Bloßstellung eines Kapital- 
sünders, der auf die Einzelbeichte verpflichtend verwiesen ist, nicht ein- 
treten muß."15 

Ob Bußgesinnung bei den Christen von heute nicht auf diese Weise 
einladender gefördert, vertieft oder neu geweckt werden könnte, als dies 
durch die gewohnte Verpflichtung zur Einzelbeichte möglich wäre? Ob 
nicht ein neuer Frühling der Versöhnungsbereitschaft mit Gott entste- 
hen könnte, wenn das Bußsakrament sozusagen eine Doppelgestalt be- 
käme? Man darf mit guten Gründen annehmen, daß die Zahl der Chri- 
sten, die heute solche Fragen stellen, größer ist als die derjenigen, die 
keinerlei Änderungen wünschen. Wird man nicht auch diese Tatsache 
als etwas wie einen •sensus fidelium", als allgemeinen Glaubenssinn, 
ernstnehmen müssen oder zumindest als Appell und Einladung, neue, 
ergänzende Sakramentsgestalten zu entfalten? 

14 Vgl. J. Werbick, aaO. (Anm. 2), 123-168; H. Bacht, Erneuerung durch Rückkehr zu den 
Ursprüngen, in: K. Baumgartner, aaO. (Anm. 1), 11/166-184. 
15 M. Seybold, aaO. (Anm. 11), 154. 



Buße 143 

Bisher freilich verlangen die kirchenamtlichen Richtlinien auch nach 
erfolgter Generalabsolution ein Bekenntnis der schweren Sünden in der 
Einzelbeichte, vorausgesetzt freilich, daß dies nicht moralisch unmög- 
lich sei. Ein Hinauszögern oder Unterlassen des geforderten Bekenntnis- 
ses bewirke zwar keinen Rückfall in den vorherigen Zustand der Schuld, 
wohl aber könne beides eine neue Schuld darstellen. Hier sollte man 
weiterfragen: Ist denn das, was durch die Generalabsolution vergeben 
wurde, nicht wirklich vergeben? 

Was sollen wir tun? 

Vieles spricht für die Ansicht, daß die gestellten Fragen nicht unberech- 
tigt oder unverständlich sind. Es geht um eine aufrichtige Erneuerung, 
Verlebendigung und Vermenschlichung der Gemeindepraxis. Es geht 
wohl auch darum, daß die Kirche als Kirche Buße tut und dem einzel- 
nen nicht nur als fordernde, richtende und verwaltende Instanz begeg- 
net. Wir haben nicht immer alles schon gewußt und richtig gemacht. Wir 
dürfen Fehler eingestehen. Wir bleiben nicht selten hinter dem Verkün- 
digungs-Auftrag Jesu Christi zurück. Wir können und dürfen dazuler- 
nen. 

Vor allem sollte niemand wegen der vielleicht verwirrenden Fragen 
das Wesentliche des Versöhnungsgeschehens aus den Augen verlieren, 
und das ist die Liebe, die Gott uns schon in Jesus geschenkt hat: •Kehrt 
um, und glaubt an das Evangelium!" (Mk 1,15) Die vorsakramentalen 
oder sakramentalen Vorformen der Buße im alltäglichen Leben sollte 
man auf keinen Fall unterschätzen. Sie sind und bleiben sehr wichtig. 
•Werden sie einfach übersprungen, wird das Bußsakrament - gleich in 
welcher Gestalt - leicht zum rituellen Leerlauf. Nicht bloß Tempo, son- 
dern auch Gangart differieren... im Laufe eines Christenlebens. Ent- 
scheidend ist die Richtung und das Unterwegsbleiben, das Mitunter- 
wegsbleiben."16 

Und so bleibt schlußendlich und in allem die Botschaft von dem Gott, 
der größer ist als unser Herz und der alles weiß (1 Joh 3,20). In seiner 
Gegenwart kann auch ein unruhiges Herz wieder ruhig werden; denn: 
•Es gibt doch, und das ist die Hauptsache, ein wirkliches und radikales 
Gnadengeschehen der Vergebung der Schuld vor Gott, wenn der 
Mensch sich mit seiner Schuld bedingungslos Gott zuwendet, ob nun 
dieses Geschehen als sakramental qualifiziert werden kann oder nicht. 
Wenn der Mensch sich reuig Gott zuwendet, dann richtet er nicht bloß 

M. Seybold, aaO. (Anm. 11), 155. 



Im Spiegel der Zeit \AA 

eine Bitte an Gott um Vergebung, wobei es noch offen wäre, ob diese 
Bitte erhört wird oder nicht; es geschieht vielmehr diese Vergebung 
selbst, und die Reue ist nach Thomas von Aquin selbst schon die Wir- 
kung dieses vergebenden Gnadenwillens Gottes. Wo solche Reue gege- 
ben ist, ist Vergebung gewiß, ob sie nun unter einem sakramentalen Ge- 
schehen geschieht oder nicht. Denn ist die Reue nicht gegeben, ge- 
schieht auch im Sakrament keine Vergebung; ist sie gegeben, ist die 
Vergebung auch ohne Sakrament gewiß."17 

17 K. Rahner, Bußandacht und Einzelbeichte. Anmerkungen zum römischen Erlaß über das 
Bußsakrament, in: StdZ 190 (1972) 369. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Von der Gefährdetheit christlichen Betens 
für andere 

Beten als Grundakt des gläubigen Menschen kann interessefreies Rühmen Got- 
tes, rück- und umschauendes Danken und appellatives Bitten sein. Das schein- 
bar Widersprüchliche vermittelt sich in ihm zur Einheit: Je persönlicher und in- 
timer der Beter sich zu Gott hinwendet, desto welthafter und gemeinschaftsbezo- 
gener darf er im Gebet sein. Er darf seine Schwestern und Brüder in sein Tun 
einbeziehen - auch die fremden Schwestern und Brüder anderer Traditionen 
und Glaubenswege. So tut es die Kirche etwa in den großen Fürbitten der Feier 
vom Leiden und Sterben Jesu Christi am Karfreitag. So tat es Josef Zapf in sei- 
nem als •Einübung und Weisung" angezeigten und mit der Überschrift •Jesus 
Christus im Spiegel der Weltreligionen" versehenen Gebet1. Dieser Gebetsver- 
such findet zu ansprechenden Formulierungen und zeigt zugleich die Gefährdet- 
heit des christlichen Eintretens für andere. Es ist die Gefährdung, trotz guter Ab- 
sicht, die •Brüder und Schwestern in den anderen Religionen" zu verstehen, das 
Mißverstehen des anderen betend-fromm zu verlängern. Es ist die Gefährdung, 
daß das betende Eintreten bei Gott für den anderen zurückläuft auf ein Rühmen 

' In: GuL 58 (1985) 307-310. Die Veröffentlichung des vorliegenden Beitrags geschieht im 
ausdrücklichen Einverständnis von P. J. Zapf SVD. (Die Redaktion.) 




