
Im Spiegel der Zeit \AA 

eine Bitte an Gott um Vergebung, wobei es noch offen wäre, ob diese 
Bitte erhört wird oder nicht; es geschieht vielmehr diese Vergebung 
selbst, und die Reue ist nach Thomas von Aquin selbst schon die Wir- 
kung dieses vergebenden Gnadenwillens Gottes. Wo solche Reue gege- 
ben ist, ist Vergebung gewiß, ob sie nun unter einem sakramentalen Ge- 
schehen geschieht oder nicht. Denn ist die Reue nicht gegeben, ge- 
schieht auch im Sakrament keine Vergebung; ist sie gegeben, ist die 
Vergebung auch ohne Sakrament gewiß."17 

17 K. Rahner, Bußandacht und Einzelbeichte. Anmerkungen zum römischen Erlaß über das 
Bußsakrament, in: StdZ 190 (1972) 369. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Von der Gefährdetheit christlichen Betens 
für andere 

Beten als Grundakt des gläubigen Menschen kann interessefreies Rühmen Got- 
tes, rück- und umschauendes Danken und appellatives Bitten sein. Das schein- 
bar Widersprüchliche vermittelt sich in ihm zur Einheit: Je persönlicher und in- 
timer der Beter sich zu Gott hinwendet, desto welthafter und gemeinschaftsbezo- 
gener darf er im Gebet sein. Er darf seine Schwestern und Brüder in sein Tun 
einbeziehen - auch die fremden Schwestern und Brüder anderer Traditionen 
und Glaubenswege. So tut es die Kirche etwa in den großen Fürbitten der Feier 
vom Leiden und Sterben Jesu Christi am Karfreitag. So tat es Josef Zapf in sei- 
nem als •Einübung und Weisung" angezeigten und mit der Überschrift •Jesus 
Christus im Spiegel der Weltreligionen" versehenen Gebet1. Dieser Gebetsver- 
such findet zu ansprechenden Formulierungen und zeigt zugleich die Gefährdet- 
heit des christlichen Eintretens für andere. Es ist die Gefährdung, trotz guter Ab- 
sicht, die •Brüder und Schwestern in den anderen Religionen" zu verstehen, das 
Mißverstehen des anderen betend-fromm zu verlängern. Es ist die Gefährdung, 
daß das betende Eintreten bei Gott für den anderen zurückläuft auf ein Rühmen 

' In: GuL 58 (1985) 307-310. Die Veröffentlichung des vorliegenden Beitrags geschieht im 
ausdrücklichen Einverständnis von P. J. Zapf SVD. (Die Redaktion.) 



Im Spiegel der Zeit 145 

des eigenen Glaubens. Es ist die Gefährdung, das Lob Jesu Christi in der Form 
des stillen oder lauten Tadels der anderen darzubringen. 

Der angesprochene Gebetsversuch erliegt diesen Gefährdungen nicht in einer 
krassen Weise. Und doch macht er auf die Gefährdetheit christlichen Betens für 
andere aufmerksam. Diese Einschätzung sei mit einigen Hinweisen zu seinen 
Aussagen über das jüdische Volk verdeutlicht. Sie setzen mit dem bedenkens- 
werten Satz ein: •Dein jüdisches Volk hat jahrhundertelang von dir (Jesus Chri- 
stus) geschwiegen" (308) - um dann dennoch das Reden von Jesus im jüdischen 
Volk der Geschichte zu erwägen. •Im Achtzehnbittengebet flehte der fromme 
Jude bis vor kurzer Zeit darum, daß Gott deinen Namen, Jesus, auslösche." 
(308) Das Achtzehnbittengebet ist kein Privatgebet des frommen Juden, wie der 
Satz nahelegen könnte, sondern das Hauptgebet der synagogalen Liturgie; am 
Werktag enthält es 19 (!), am Sabbat 7 Segenssprüche. Jesus kommt darin nicht 
vor. Die 12. Bitte lautet in ihrer traditionellen und heute gültigen Fassung viel- 
mehr: •Den Verleumdern aber sei keine Hoffnung, und alle, die ruchlos han- 
deln, mögen im Nu zugrunde gehen, bald mögen sie alle ausgerottet werden. Die 
Frechen entwurzele bald, und zerschmettere, stürze und demütige sie bald in un- 
seren Tagen. Gelobt seist du, Herr, der die Feinde zerschmettert und die Fre- 
chen demütigt!" Dieser Ketzerfluch hat im jüdisch-christlichen Verhältnis eine 
schmerzliche Rolle gespielt. In einer Version der palästinensischen Tradition 
des Frühjudentums lautet die Berachah ( = Segensspruch): •...und die Nozrim 
(Nazarener) und die Minim (Häretiker) mögen im Nu zugrunde gehen, ausge- 
löscht werden aus dem Buch des Lebens und mit den Gerechten nicht aufge- 
schrieben werden."2 Die Nozrim, das heißt die Judenchristen, mußten diese jü- 
dische - später wieder aufgegebene - Bitte um ihr Zugrundegehen als äußerst 
bittere Ausgrenzung aus ihrem Volk empfinden. Und innerjüdisch hat es wohl 
auch Zweifel an der Notwendigkeit eines solchen ausgrenzenden Abwehrgebe- 
tes gegen vom Judentum Abgefallene gegeben, wie man aus der Fassung des li- 
beralen Einheitsgebetbuches Deutschlands von 1929 erschließen darf: •Laß die 
Irrenden zu dir zurückfinden, laß alle Gewalttat bald von der Erde verschwin- 
den und frevelhaften Übermut gebrochen werden in unseren Tagen. Gepriesen 
seist Du, Ewiger, der die Gewalt zerbricht und den Übermut demütigt."3 

Von Jesus selbst sprach das jüdische Volk in seiner Tradition der Toledoth Je- 
schu, die Josef Zapf dankeswerterweise als Spiegel christlicher Verfolgungsge- 
schichte verständlich zu machen versucht: •Die unbegreifliche Verfolgung dei- 
nes Volkes durch die Christen verzerrte für jüdische Augen dein Bild. Haß 
erzeugte Haß. Die Frucht war eine bittere. Seit dem Mittelalter überlieferte die 
jüdische Darstellung deines Lebens, die Toledoth Jeschu, eine abstoßende Le- 
bensgeschichte." Das Verstehen bricht freilich abrupt ab, wenn daraufhin 
Auschwitz als Reinigung jüdischer Augen für eine angemessenere Sicht Jesu er- 
scheint: •Doch die Leiden deines Volkes in den Konzentrationslagern des Zwei- 

2 Beide Übersetzungen nach P. von der Osten-Sacken, Katechismus und Siddur, Berlin 
1983, 214f. 
3 Zitiert nach C. Thoma, Christliche Theologie des Judentums, Aschaffenburg 1978, 228. 



Im Spiegel der Zeit 14g 

ten Weltkrieges reinigten das Auge vieler." (308) Es •bedurfte" nicht der Kon- 
zentrationslager, damit sich das jüdische Volk vom Schatten der Toledoth-Je- 
schu-Tradition löste; seine Autoritäten hatten sie bereits vorher als •Mißgeburt 
aus den Zeiten der Legenden" oder •elendes Machwerk" verurteilt4. Und doch 
liegt hier nicht der Grund, weshalb man bei Josef Zapfs Formulierung innerlich 
zusammenzuckt. Läuft seine Anspielung auf Auschwitz nicht auf eine unausge- 
sprochene, aber faktische Rühmung des christlichen Jesus-Verständnisses zu- 
rück? Ruft •Auschwitz" aber niclit aus solcher Selbstbezogenheit heraus und 
hinein in die Wahrnähme einer communio jüdischen Leidens mit dem Leiden 
Jesu bzw. des Leidens Jesu mit dem Leiden seines Volkes? Sollte der Christ 
nicht empfänglich sein für solche communio und sich vor allem ihrer im Gebet 
er-innern? Und erscheint angesichts solcher Lebenscommunio jüdischer und an 
Israels Gott festhaltender Opfer von Auschwitz mit dem leidenden Jesus der Ge- 
stus des stellvertretenden Weihegebets - •So laß mich alle dir (Herr) bringen als 
meine Schwestern und Brüder" (308) - nicht wie ein schales Surrogat? 

•Der islamische Koran und die jüdische Thora samt Talmud schärfen also 
den Blick für Gottes Einzigartigkeit, Erhabenheit und Transzendenz. Sie verhül- 
len aber das Auge vor der dreifaltigen Fülle dieses Geheimnisses. Das innere 
Liebesgeheimnis Gottes bleibt verborgen." (309) Das jüdische Nein zum trinita- 
rischen Verständnis Gottes ist eindeutig. Zum Charakter dieses Nein gehört es, 
daß es nicht konstitutiv für jüdischen Glauben ist, sondern konsekutiv aus ihm 
hervorkommt - als Folgerung aus einer Bejahung Gottes, die sehr tief um ein 
•inneres Liebesgeheimnis Gottes" weiß. Bei der christlich-jüdischen Hauptver- 
anstaltung eines Katholikentages fiel einmal das Wort: •Die rabbinische Cha- 
rakteristik Gottes zeichnet nicht das Bild eines einsamen Junggesellen in den 
Höhen des Himmels." Dieses Verständnis faßte jüngst der jüdische Gelehrte Mi- 
chael Wyschogrod, welcher der Orthodoxie zuzurechnen ist, in dem Doppelsatz 
zusammen: •Der eine und einzige Gott des Judentums ist kein Gott, der unbe- 
rührt in der Herrlichkeit seiner glänzenden Isolierung bleibt. Er ist ein men- 
schenbezogener Gott, der in die Welt des Menschen eintritt."5 

Die zitierten Formulierungen mögen hellhörig machen für den breiten Strom 
jüdischer Überlieferung und Lehre, der einen sich herabneigenden, mitleiden- 
den und von menschlicher Not angerührten Gott bezeugt. Und jüdische Mystik 
nimmt die Freiheit, die Einwohnung Gottes bei den Menschen zurückzuverfol- 
gen bis in den Quellgrund innergöttlicher Fülle. Sie spricht gewiß nicht von im- 
manenter Trinität und ist doch das achtenswerte und von christlicher Kabbalah 

4 Hier liegt wohl ein Mißverständnis vor, das durch die direkte, intellektuell nicht abgesi- 
cherte Sprache des •Gebets" verursacht wurde. Mit den •Vielen", deren Auge geöffnet 
wurde, meint J. Zapf unserer Ansicht nach vor allem uns Christen, teilt also die Meinung 
des kritisierenden Autors. (j)ie Redaktion.) 
5 C. Thoma/M. Wyschogrod, Das Reden vom einen Gott bei Juden und Christen (Judaica et 
Christiana, 7), Bern 1984, 13; der Band als ganzer liefert zahlreiche Belege für die Erfah- 
rung, wie sehr in einem verantworteten theologischen Dialog zwischen Christen und Ju- 
den die Dimension des Spirituellen gegenwärtig sein kann - dies sowohl in Zustimmung 
wie im Widerspruch. 



Im Spiegel der Zeit 147 

(Überlieferung) tatsächlich beachtete Zeugnis eines Glaubenswissens um Gottes 
inneres Liebesgeheimnis. 

Josef Zapfs Rede vom Verborgenbleiben dieses Geheimnisses oder vom Ver- 
hüllen der Augen davor wie auch der Duktus des Gebets rufen die alte Karfrei- 
tagsfürbitte für die •ungläubigen Juden" in Erinnerung. Die Kirche hat jedoch 
von den Aussagen des •Schleiers" auf dem Herzen des jüdischen Volkes und sei- 
ner •Finsternis" sowie vom Gestus betender •beati possidentes" (•glücklicher 
Besitzender") Abstand genommen. Der vorgelegte Gebetsversuch macht den 
Eindruck, die Entdeckung der Karfreitagsfürbitte des neuen Missale noch vor 
sich zu haben. Diese Fürbitte für die Juden ist geglückte Weisung für den Chri- 
sten, der betend in die Freiheit des anderen eintritt und dessen Geschick dem 
vorsehenden Wirken Gottes anheimstellt: 

•Laßt uns auch beten für die Juden, zu denen Gott, unser Herr, zuerst gespro- 
chen hat: Er bewahre sie in der Treue zu seinem Bund und in der Liebe zu sei- 
nem Namen, damit sie das Ziel erreichen, zu dem sein Ratschluß sie führen will. 

Allmächtiger, ewiger Gott, du hast Abraham und seinen Kindern deine Ver- 
heißung gegeben. Erhöre das Gebet deiner Kirche für das Volk, das du als erstes 
zu deinem Eigentum erwählt hast: Gib, daß es zur Fülle der Erlösung gelangt. 
Darum bitten wir durch Christus, unseren Herrn." 

Diese Bitte an den Vater ist zugleich Lob Christi - ein Lob Christi, das des Ta- 
dels anderer nicht bedarf. Vielmehr zeigt es eine Offenheit für die implizite Rüh- 
mung Israels, seiner Treue zum Bund Gottes und seiner Liebe des göttlichen Na- 
mens. Es mag zu einer über die Christusgemeinde hinausgreifenden Anwendung 
von 1 Korinther 12,26 ermutigen: Wenn Israel geehrt wird, freuen sich die Chri- 
sten mit ihm. Auch solche Freude sollte im christlichen Beten Raum haben. 

Hans Hermann Henrix, Aachen 




