
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Meine Beziehung zu Jesus Christus 
Impulse für eine Rekollektio 

Unsere Beziehung zu Jesus Christus wandelt sich ständig - so wie wir uns selbst 
wandeln. Als ich zu Beginn der 70er Jahre im Anschluß an eine kritische Theolo- 
gie und auch bereits unter dem Einfluß der beginnenden Meditationsbewegung 
ganz von dem Anliegen erfüllt war, Gott nicht als menschliches, anthropomor- 
phes Gegenüber, sondern als den ganz Anderen, schlechthin Umgreifenden zu 
sehen, da erschien mir Jesus, wie ich ihn bisher verstanden hatte, fast wie ein 
Fremdkörper in dieser Gottesbeziehung. 

Ich bin damals erschrocken. Denn ich wußte, daß es zu einer Entscheidung, 
zu einer Krise kommen mußte: Entweder würde ich eine neue, vertiefte Bezie- 
hung zu Jesus aufbauen, oder er würde zu einer Kindheitserinnerung verblassen. 

Das hat mich damals angetrieben, wochenlang jede freie Stunde zum Studium 
von christologischer Literatur zu nutzen und meine Fragen zu klären. Am Ende, 
auf dem Umweg über viele Bücher und Artikel, habe ich entdeckt, daß meine 
Hauptfrage in den johanneischen und paulinischen Schriften längst beantwortet 
ist - nämlich dort, wo sie zeigen, daß wir in Jesus und nicht ihm äußerlich und 
gegenübergestellt sind, so wie wir in Gott und nicht ihm äußerlich und gegen- 
übergestellt sind. Im unbegreiflich Umgreifenden leben (•inständliches Be- 
wußtsein", wie Karlfried Graf Dürckheim in seiner Sprache sagen würde) - das 
ist dem Neuen Testament durchaus vertraut. Sieht es Gott doch als den, •in dem 
wir leben, uns bewegen und sind" (Apg 17,28) und unsere Verbundenheit mit Je- 
sus Christus als ein Ineinander-Bleiben (Joh 6,56; 15,5; 1 Joh 2,24; 3,24 u.a.) 
und ein Sein •in Christus" (Paulus). 

Ich habe das erzählt, um einzuladen, etwas Ähnliches zu versuchen - nämlich 
eine Bestandsaufnahme: Wie steht es mit meiner Beziehung zu Jesus Christus - 
wo könnte, wo müßte sie sich vielleicht weiterentwickeln oder festigen? 

Es könnte doch sein, daß diese Jesusbeziehung bisher überwiegend aus einer 
verschwommenen, rein gefühlsmäßigen Sympathie bestand. Muß ich sie auf den 
Stand meiner jetzigen, neuen Einsichten, Fragen und Anliegen bringen? 

Oder wenn mir vielleicht gerade aufgeht, was Meditieren, Stille und Leerwer- 
den bedeuten - könnte das dann nicht ein neuer Zugang zu Jesus als dem Lehrer 
im Innern sein, wie ihn Augustinus in seinem Kommentar zum ersten Johannes- 
brief einmal nennt? 

Wenn ich aber gerade dabei bin, die Bedeutung des Einsatzes für ein gerech- 
tes und friedliches Zusammenleben zu entdecken - lasse ich mich dann auch bei 
dieser Entwicklung von Jesus führen und über meine Lieblingsideen hinausfüh- 
ren? 



Einübung und Weisung 149 

Und steht für mich die Frage im Vordergrund, wie ich mich auf eine Minde- 
rung meiner Arbeitskraft, auf Krankheit oder Altern und Tod umstellen kann - 
könnte ich dann nicht Jesus neu als den entdecken, der unseren Weg in beidem, 
im Tätigsein und im Gelassensein, zu Ende gegangen ist und ihn jetzt mit mir zu 
Ende gehen will? 

Eine Entwicklung von außen nach innen 

Als man in Frankreich Priester und Ordensleute über ihre Jesusbeziehung be- 
fragte, antwortete ein 68jähriger Pater etwas, das sicherlich für viele gilt: •Wie 
mir scheint, hatte man mich in meiner Jugend gelehrt, den Blick auf einen Chri- 
stus außer mir, im Himmel oder im Tabernakel zu richten - während der Herr, 
zu dem ich jetzt bete, der ist, der mich von innen her leitet und mir innerlich nä- 
her steht als ich selber."' 

Jede Jesusbeziehung beginnt mit einer äußerlichen, oberflächlichen Bekannt- 
schaft. Zunächst ist Jesus für uns einer, von dem andere sprechen oder schrei- 
ben: fern in der Geschichte, außerhalb von uns, außerhalb von dem, was uns das 
Wichtigste und Höchste ist, was uns •unbedingt angeht" (P. Tillich). Er ist zu- 
nächst nur durch das Neue Testament zugänglich, das ihn aber durch seine 
Sprach- und Denkbarrieren gleichzeitig auch versperrt. 

Ähnlich äußerlich war er den ersten Christen. Ihre Jesusbeziehung hat sich 
nur langsam und durch die Enttäuschung falscher Erwartungen hindurch ent- 
wickeln können. Es wäre erstaunlich, wenn wir einfach durch das Lernen eines 
Katechismussatzes über die •zwei Naturen in einer Person", durch das Sprechen 
des Credos (•Gott von Gott, Licht vom Licht") oder durch den ersten Exerzi- 
tienkurs in eine Beziehung zu Jesus hineinwachsen könnten, zu der die Jünger 
mehr als drei Jahre gebraucht haben. 

Im Johannesevangelium wird dieser Lernprozeß folgendermaßen angedeutet 
- als Einladung an uns Hörer und Leser, ihn nachzuvollziehen. An seinem An- 
fang steht ein erstes Aufmerksamwerden, ein Neugierigwerden und vorsichtiges 
Sich-Einlassen: •Meister, wo wohnst du?" Dazu Jesu Antwort und Einladung: 
•Kommt und seht! Da gingen sie mit und sahen, wo er wohnte." (Joh 1,38) Die- 
ses Wort wird auch vom •Wohnen" Jesu im Vater gebraucht, so daß der Satz 
auch bedeutet: Sie sahen, wo Jesus seinen Ursprung, seine Heimat, seine Ver- 
wurzelung, sein •Bleiben" hatte. Der Urtext verwendet hier für •Wohnen" das 
gleiche Wort (menein), mit dem er an anderen Stellen, die eingangs schon ange- 
führt wurden, auch das •Bleiben" Jesu im Glaubenden und des Glaubenden in 
Jesus beschreibt. 

Am Ende dieses Lernprozesses, nach allem Unverständnis, nach dem Fordern 
von •Zeichen", nach der Erwartung eines politisch-materiellen Messias und 
nach allen Zweifeln, steht das Bekenntnis des Thomas: •Mein Herr und mein 
Gott!" (Joh 20,28) Paulus würde dieses Endziel und -ergebnis vielleicht so um- 

Nach F. Louvel, Was bedeutet Christus dem Priester heute?, München 1967, 81. 



Einübung und Weisung 150 

schreiben: •Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir." (Gal 2,20) An- 
ders ausgedrückt: Du bist mein ein und alles, mein Leben, absolut maßgebend, 
mich tragend, sozusagen mein höchstes bestes Selbst - der, mit dem ich wirken 
will, aus dem ich leben will, ohne den das Leben kein Leben mehr für mich 
wäre. 

•Mein Herr und mein Gott" und •Christus lebt in mir" - wenn wir alles Ge- 
dankenlos-Formelhafte und auch Mißverständliche an diesen Aussagen über- 
winden und das, was sie sagen wollen, mit unseren Worten neu buchstabieren, 
bezeugen sie sicher eine intensive, einzigartige Beziehung. 

Der Anfang: versuchen, mit Jesus zu leben 

Wie wächst ein solcher Glaube? Wie kommen wir Jesus Christus näher - und 
wie kommt er uns näher? Wie können wir ihn •ergreifen", der uns ergreifen will 
(Phil 3,12)? Antwort: Nur durch eine täglich versuchte Lebensgemeinschaft, 
durch den unsere gesamte Entwicklung begleitenden Versuch, unser Leben mit 
ihm zu leben, unser Leben zu seinem und seines zu unserem werden zu lassen, 
unser individuelles und gesellschaftliches Leben. Nur durch die Bereitschaft, zu 
unseren Fragen seine Antworten und zu seinen Fragen an uns unsere Antworten 
zu suchen. 

Wer sich nicht nur von seinen Launen oder von den Erwartungen seiner Um- 
gebung treiben läßt, sondern einen verantwortlichen eigenen Weg sucht, wird 
sich an Werten orientieren. Werte und Wertprioritäten gehen uns aber nicht nur 
durch unsere eigenen Gewissensregungen und -Überlegungen oder durch die 
Forderungen unserer Umgebung auf. Nein, wir sind immer auch auf Vorbilder 
und Innovatoren angewiesen, die sie uns durch ihr Leben offenbaren. 

Wenn wir unsere Gegenwart und die Geschichte nach inspirierenden Gestal- 
ten absuchen, kann uns deutlich werden, was der bekannte Pantomime Marcel 
Marceau in einer großartigen, tastenden Antwort einmal so ausgesprochen hat: 
•Menschen wie Christus gibt es nicht viele... Ich glaube, daß er eine starke Kraft 
ist... Er ist ein Symbol für viele geworden, die so sein möchten wie er."2 Versu- 
chen wir es ruhig einmal, und zwar ohne andere Gestalten abzuwerten. Wir wer- 
den bestätigt finden: •Menschen wie Christus gibt es nicht viele." Wenn wir 
ernsthaft und täglich suchen, werden wir noch weiter gehen als Marceau und 
feststellen: Jesus ist einzigartig; er ist mehr als die anderen vorbildlichen Persön- 
lichkeiten. 

Die überlieferte, angelernte Aussage: •Jesus ist Gottes Sohn - eine Person in 
zwei Naturen", ist ohne Zweifel wichtig, aber sie kann hier bestenfalls den Weg 
weisen; gehen müssen wir den Weg zur Einsicht in die einzigartige Bedeutung 
Jesu in einem täglichen Sprechen mit Jesus und Leben-Wollen mit Jesus. Nur 
wenn wir diesen Weg gehen, kann und wird er für unser Suchen nach unserem 
Ziel, nach unserem Sinn und unserem Selbst - was mehr ist als nur ein Glau- 
benswissen - allmählich mehr bedeuten als unsere Lieblingsideen und als andere 
2 Nach Wer ist Jesus von Nazaret - für mich?, hrsg. von H. Spaemann, München 1973, 46. 



Einübung und Weisung 151 

Bezugspersonen - so sehr, daß wir dieses •Mehr" am Ende treffend ausgedrückt 
finden in Formeln wie •Gottes Sohn" oder •mein Herr und mein Gott". 

Wer nicht bei einer äußerlichen Bekanntschaft mit Jesus stehenbleiben will, 
muß heute den gleichen Weg gehen wie die ersten Jünger, mit den gleichen 
Übergängen zu der Einsicht: Jesus bedeutet mehr als die anderen. Für die Jün- 
ger war Jesus zunächst wohl nur ein Mensch, der Hoffnungen weckte. Doch all- 
mählich wurde er für sie offenbar einer, zu dem eine intensivere Beziehung als 
zu einem Rabbi oder einem Propheten möglich und angemessen war. Sie aner- 
kannten in ihm einen, der von sich sagen konnte: •Hier ist einer, der mehr ist als 
Salomon. Hier ist einer, der mehr ist als Jona." (Lk ll,31f) 

Jesus - immer bedeutsamer für uns 

Jesus konnte für die Jünger und kann für uns mehr bedeuten als andere vorbild- 
liche Menschen. Er kann für uns Vorbild werden, das sich durch eine Mensch- 
lichkeit, das heißt eine Geborgenheit und eine Brüderlichkeit, auszeichnet, die - 
ähnlich wie bei anderen Menschen und doch unvergleichlich radikaler - in dem 
wurzeln (•bleiben", •wohnen") muß, der die Zuwendung und Güte in Person, 
der Gott-Vater ist. Ja, er kann darüber hinaus für uns eine Bezugsperson wer- 
den, die nicht nur Vorbild, sondern auch Grund, Motiv einer neuen Geborgen- 
heit in Gott und Brüderlichkeit ist: einer, der - wie nur Gott selbst es kann - 
einen neuen Anfang mit uns macht (Schuld vergibt), uns in eine unbedingte 
Nachfolge beruft, mit uns die Gottesherrschaft herbeiführt und uns aussendet, 
wie er die Jünger ausgesandt hat. 

Sein menschlicher Ruf zur Nachfolge kann mit Gottes Ruf zum Mitwirken 
mit seiner Zuwendung und Güte restlos zusammenfallen und in gleicher Weise 
sinnerfüllende Sendung für uns bedeuten. In seiner vorbildlichen Menschlich- 
keit kann er gleichzeitig auch Letzt-Instanz für uns werden wie nur Gott selbst: 
Quelle letztverbindlicher Kritik und Bestätigung. Wirken wie er heißt dann 
gleichzeitig auch: um seinetwillen, in seinem Dienst wirken. 

In dem Maße als Jesus für uns eine letzte Bedeutung erhält, ist er uns nicht 
mehr äußerlich, sondern innerlich - bedeutsamer und innerlicher als ein Sokra- 
tes oder eine andere Bezugsperson (beispielsweise unsere Eltern), die wir für 
verehrens- und nachahmenswert halten. Bedeutsam wie nur Gott selbst es sein 
kann, dessen Selbstoffenbarung wir gerade in seiner echten Menschlichkeit 
(nicht nur abstrakt in seiner •Menschheit") anerkennen. In dieser Sicht ist 
Christwerden ein lebenslanges Bereitwerden für das Ankommen Jesu bei uns, 
für die Selbstoffenbarung Gottes in ihm. Wie kann ich mich auf diesen Prozeß 
einlassen? 

Praktische Übungen zur Auswahl 

1. Bestandsaufnahme: 
Ruhig werden... Mir bewußt werden lassen, wie ich mich zur Zeit fühle. (Wie 

würde ich meine Stimmung in Stimme oder Bewegung ausdrücken: singen oder 



Einübung und Weisung ^52 

ächzen, klagen oder jubeln, tanzen oder die Fäuste ballen?) Ich könnte meine Si- 
tuation auch zeichnen... 

Wenn ich auf die letzten Tage zurückblicke oder auf die kommende Woche 
vorausschaue - was beschäftigt mich da stark: welche Wünsche (edle, ideale und 
weniger ideale), welche Ziele, welche Enttäuschungen oder Ängste? 

Ein Gespräch mit Jesus versuchen, indem ich von meiner Situation ausgehe. 
Aber auch auf Jesus blicken und ihn fragen, was er mir seiner ganzen Art gemäß 
sagen will, wie er denkt. (•Meister, wo wohnst du?") Abschließen mit einem Ge- 
bet um die Bereitschaft zur Nachfolge. 

2. Meine Jesusbeziehung im Wandel meiner Lebensgeschichte 

Lebensphasen 

In der Kindheit 

In der Jugend 

Zur Zeit 

Was bewegte mich 
allgemein stark? 

Wie war die Beziehung 
zu Jesus? 

3. Ein Bild aus der religiösen Kunst aussuchen (in Erinnerung rufen), das mir 
einen wichtigen Aspekt Jesu zeigt. 

Das Bild betrachten. 
Bibelstellen zu dem Bild suchen und betrachten. Oder einen Text schreiben, 

der ausdrückt, was mir Jesus, wie er hier dargestellt ist, bedeutet. 

4. Was ist •typisch Jesus"? 
Ich suche zu jeder der folgenden Grundfragen 1-2 Stellen im Neuen Testa- 

ment, die sie beantworten. 
a) Jesu Einstellung zum Leben, sein Lebensgefühl: freudlos, verkrampft, pes- 

simistisch - oder heiter, frei, dankbar? 
b) Seine Einstellung zu den Mitmenschen: gleichgültig, selbstbezogen - oder 

aufmerksam, engagiert, selbstlos? 
c) Wie steht es mit seinem Wirkenwollen und -können: Fühlt er sich ge- 

langweilt, sinnleer, frustriert - oder von einer (welcher?) lohnenden Aufgabe er- 
füllt? 

d) Jesu Einstellung zum Scheitern, Leid, Tod: verzweifelt, tragisch, stoisch, zy- 
nisch - oder gelassen, hoffend, entschieden? 

Die gewählten Bibelstellen werden oft Aussprüche Jesu beinhalten. Dann 
würde ich mir in einer Contemplatio vergegenwärtigen, wie diese Aussprüche in 
Jesu Praxis, in seinem Leben wurzeln. Wie Jesus zuerst ein neues Leben der Brü- 
derlichkeit und Gottverbundenheit gelebt hat und dann darüber in seiner Ver- 
kündigung auch sprach - um zu diesem Leben, dieser Praxis einzuladen. 

Eine mögliche Fortsetzung: aus den gewählten Bibelstellen und -szenen fünf 
Rosenkranzgeheimnisse formulieren. Diese könnten meine persönliche christo- 



Einübung und Weisung 153 

logische Kurzformel werden und im täglichen Rosenkranzgebet meinen Blick 
auf Jesus lenken. 

5. Die folgenden Bibelstellen zeigen die Gestalt Jesu in verschiedener Sicht und 
Sprache. Welche spricht mich besonders an? 

Joh 8,12; 14,6; Lk 9,58; Mk 14,36; Joh 1,14; Kol 2,9; Mt 28,18; Gal 2,20; 
Joh 15,5; Rom 8,35-39; 1 Kor 12,12; Kol 3,1-4... 

Mit welchem persönlichen Stichwort könnte ich die Beziehung zu Jesus, wie ich 
sie z.Zt. suche, ausdrücken (mit-dir-sein, in-dir-leben...?), und wie könnte ich 
dieses Suchen in einem selbstformulierten Grundgebet aussprechen - einem 
Grundgebet, an das ich bei der Visite in der Kapelle, bei der Betrachtung und in 
der Eucharistiefeier anknüpfen kann und das ich in den Jahresexerzitien oder 
bei anderer Gelegenheit •fortschreibe"? 

6. Von meinem idealen Selbstbild zur Orientierung an Jesus: 
a) Ich überlege anhand der folgenden Liste (die Platz für eine eigene Formu- 

lierung läßt), welche Eigenschaft oder Fähigkeit ich in nächster Zeit bei mir be- 
sonders entwickeln oder festigen möchte. 

sehr 
wichtig wichtig 

weniger 
wichtig 

Lebensfreude, Humor 

Leistungsbereitschaft und -fähigkeit 

Durchsetzungsvermögen 

Kreativität 

Aufmerksamkeit, Einsatz für andere 

Selbstvertrauen, Ausgeglichenheit 

b) Ich stelle fest, was das für mich Wichtigste ist. Ich setze mich entspannt 
hin, schließe die Augen und stelle mir vor, wie ich aussehe und handle als 
Mensch mit der wichtigsten zu entwickelnden Eigenschaft. (Den inneren Film in 
Ruhe entwickeln und mehrmals ablaufen lassen.) - Ich stelle mir vor, wie ich mit 
der gegenteiligen Eigenschaft aussehen und handeln würde. - Dann wieder den 
Film mit der positiven Eigenschaft. Augen öffnen, •Normaldruck" wiederher- 
stellen. 

c) Ich überlege: Welches Verhalten oder welches Wort Jesu könnte mir zeigen, 
was sich unbedingt lohnt, was wichtig ist, wie ich mich entwickeln soll? ... Da- 
bei verweilen (Contemplatio). Am Ende vielleicht die Gedanken niederschrei- 
ben in Form eines Gebetes (•Jesus, du...") oder eines Glaubensbekenntnisses 
(•Ich glaube..."). Bernhard Grom, München 




