
Einend den Menschen - einend die Menschen 
Der Heilige Geist, das Geheimnis von Gottes Gegenwart 

Josef Sudbrack, München* 

Der Historiker Robert Javelet umschreibt in seinem grundlegenden 
Werk über die Spiritualität des 12. Jahrhunderts1 mit der Sentenz: 
•Einend den Menschen - einend die Menschen", was die geistlichen 
Autoren dieser großen christlichen Zeit über den Geist Gottes dachten 
und sicherlich auch von ihm erfahren durften. 

Aber der Geist kann dieses Wirken im Menschen und zugleich in der 
Menschheit nur vollbringen, weil er - wie Hugo Rahner die Lehre des 
Origenes umschreibt2 - ein •nach oben lockender Geist" ist. •Wenn der 
Mensch so pneumatisch geworden ist und einziger Geist mit dem Herrn, 
oder wenn er einst durch die Glorie der Auferstehung in die Ordnung 
der Engel eintreten wird, dann ist er in Wahrheit ein Nicht-mehr- 
Mensch", schreibt Origenes. Geist bedeutet und bewirkt, daß der 
Mensch nur im Überstieg über sich selbst er selbst wird. •Denn der 
Mensch ist - um einen Grundgedanken des ganzen origenistischen Sy- 
stems ... auszusprechen - wesentlich gottentsprungen und darum gott- 
süchtig, ist in seinem innersten Sein Abbild des Logos Gottes und kann 
darum nur begriffen werden in dieser seiner Transzendenz über sich 
selbst hinaus", schreibt Hugo Rahner dazu. 

Noch eine dritte Dialektik muß angesprochen werden. H. U. v. Bal- 
thasar macht sie im neutestamentlichen Band seiner •Herrlichkeit" nam- 
haft: Geist ist •das unbezweifelbare Präsens, das sich als Synthese von 
Vergangenheit (der Geschichte Jesu) und Zukunft (der Wiederkunft 
Jesu) ausweist und kraft dieser Synthese beides glaubhaft macht"3. 

Der Heilige Geist steht als ein anderer Name für das Geheimnis Got- 
tes, das den Menschen (die Menschen) in seinem Innersten anrührt. Ma- 

* Viele Jahre lang war P. Sudbrack SJ als Chefredakteur und Redakteur der Zeitschrift 
Geist und Leben tätig, eines gemeinsamen Werkes der Süd- und der Norddeutschen Jesui- 
tenprovinz. Auf seinen Wunsch hin verläßt er nun die Schriftleitung der Zeitschrift, um 
sich intensiv anderen Aufgaben widmen zu können. Wir hoffen, daß P. Sudbrack unserem 
Leserkreis weiterhin als hochgeschätzter Mitarbeiter erhalten bleibt. Herzlichen Dank für 
alles Bisherige. Die Redaktion. 
1 Image et Ressemblance au Douzieme Siede. De Saint Anselme ä Alain de Lille, Paris 1967, 
1447. 
2 Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch 15 (1947): Der Mensch, 197-248; 
238.230.202. 
3 Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Bd. III2/2: Neuer Bund, Einsiedeln 1969, 164. 



Josef Sudbrack \ 62 

das Frage, wie sich das Unendliche mit dem Endlichen, Gottes Ewigkeit 
mit ihrer zeitlichen Existenz vereinen könne, ist eine Frage, die jeden 
Menschen angeht, der betend sich mit Gott vereinen will. Die Antwort 
des Engels lautet: •Der Heilige Geist wird über dich kommen, und die 
Kraft des Höchsten wird dich überschatten." (Lk 1,35) Die gleiche Ant- 
wort gilt dem Beter: Nur weil Gottes Geist in dir betet, kannst du dich 
zu Gott erheben. Paulus weiß es: •Ihr habt den Geist empfangen, der 
euch zu Söhnen macht, den Geist, in dem wir rufen: Abba, Vater!... Wir 
wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen, der Geist selbst 
tritt für uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen können." 
(Rom 8,15.26) •Als aber die Zeit erfüllt war..., sandte Gott den Geist 
seines Sohnes in unser Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater." 
(Gal 4,4-6) Paulus hat keine pantheistischen Identifikationsängste, als 
setze er das Innerste des Menschen gleich Gott, wie man es später Mei- 
ster Eckhart vorwarf. Denn der wahre Geist Gottes zieht den Menschen 
aus sich heraus auf Jesus hin und in die Gemeinschaft der Kirche hin- 
ein. •Keiner kann sagen: Jesus ist der Herr!, wenn er nicht aus dem Hei- 
ligen Geist redet... Jedem wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, 
damit sie den anderen nützt." (1 Kor 12,3.7) 

Es ist ein und derselbe Geist, der den Menschen zu sich bringt und 
die Menschen zusammenführt. Dies wird bei Lukas deutlich, wenn er 
die Worte des Engels bei der Verkündigung an Maria dort wiederholt, 
wo Jesus das Pfingstkommen des Geistes ankündigt: •Ihr werdet die 
Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch herabkommen wird, 
und ihr werdet meine Zeugen sein in ganz Judäa und Samarien und bis 
an die Grenzen der Erde." (Apg 1,8) Geistgegenwart in Maria, die ganz 
auf Jesus bezogen ist, weitet sich zur Geistgegenwart in der Pfingstge- 
meinde, die Zeugnis von Jesus ablegt, weitet sich zur Geistgegenwart 
•bis an die Grenzen der Erde". 

Man kann das Geheimnis der Gegenwart Gottes im Innersten des 
Menschen nur recht verstehen, wenn man diesen Überstieg mitbedenkt 
und auch miterfährt. Auch Augustinus spricht von Gott, der •mir inner- 
licher ist als mein Innerstes"; aber er fährt sogleich fort: •und höher als 
mein Höchstes". Diese Wesenskraft des Geistes, den Menschen aus sich 
herauszusetzen, wird sichtbar, greifbar und die Aktivität des Menschen 
herausfordernd mit der Gegenwart des gleichen Geistes der Kirche, die 
von Jesus Zeugnis gibt. Der gleiche Geist Gottes will den Menschen zu 
sich selbst und will die Menschen zu ihrer von Gott gewollten Einheit 
führen. Das ist sein Geheimnis, das Geheimnis der Gegenwart Gottes, 
die er der Welt und ihren Menschen durch Jesus Christus geschenkt hat. 
Er war erfüllt vom •Heiligen Geist, von der Kraft des Geistes" (vgl. 



Der Heilige Geist 163 

Lk 3,21 f; 4,1.14.18; usw.). Er schenkte uns •seinen Geist", damit Gottes 
Geheimnis in jedem von uns und in unserer Gemeinsamkeit anwesend 
sei; diese Gegenwart ist die Kraft des Geistes Gottes, ist Gottes Geist 
selbst, den wir als göttliche Person anbeten. 

Es ist im Grunde das gleiche, was Ignatius in der berühmt-berüchtig- 
ten Regel zum •wahren Gespür für die Kirche" entfaltet. Auch er spricht 
von dem •gleichen Geist, der uns leitet" und der •zwischen Christus, un- 
serem Herrn, dem Bräutigam, und der Kirche, seiner Braut", ist, der 
•die Zehn Gebote gegeben hat", durch den •gelenkt und geleitet (wird) 
unsere heilige Mutter Kirche" (EB Nr. 365). Es ist das Geheimnis der 
Kraft Gottes, der als der eine und einzige Geist im Herzen des Men- 
schen, im Leben seiner Kirche und in der Menschheit, die sich nach Ein- 
heit sehnt, gegenwärtig ist. 

Und wenn Ignatius dann unseren Glauben an diese Geistgegenwart 
Gottes in seiner Kirche in einem Paradox ausdrückt: •von dem Weißen, 
das ich sehe, glauben, daß es schwarz ist", dann findet er - theologisch 
exakt, aber literarisch überspitzt ausgesprochen - Gottes Geheimnis im 
Herzen seiner Kirche wieder4. Man wird erinnert an den •Zusammen- 
fall der Gegensätze" (•coincidentia oppositorum", Nikolaus von Kues); 
Gott ist •weder nichtseiend noch seiend, weder Dunkelheit noch Licht, 
weder Irrtum noch Wahrheit", wie es im Hymnus der mystischen Theo- 
logie heißt, den Dionysius, genannt der Areopagite, uns geschenkt hat: 
•Keine Aussage überhaupt und keine Verneinung mittels dessen, was 
unter ihm liegt, trifft ihn oder sagt etwas, was er nicht ist; denn er ist 
über jeder Bejahung als der völlige und eins seiende Grund von allem; 
und über jeder Verneinung als die Erhabenheit des von allem völlig Ge- 
lösten, das alles überragt." 

Ignatius hat seine Formulierung wohl auch im Blick auf Erasmus von 
Rotterdam geprägt. Ähnlich spricht sich Martin Luther in seiner großen 
Schrift •de servo arbitrio" (•vom Knecht-Willen") gegen den Huma- 
nisten aus. Auch er spricht vom Geheimnis Gottes, vom Paradox der 
Aussagen über Gott; auch er benutzt die Härte des logischen Gegensat- 
zes. Wenn er das Vorherwissen Gottes und die Freiheit des Menschen 
darzustellen versucht, bewegt er sich bewußt in formalen Widersprü- 
chen: •Denn was ist schwieriger, ja sogar unmöglicher, als fest zu be- 

4 Vgl. J. Sudbrack, Ignatius von Loyola zwischen Welt und Mystik, in: Universitas41 (1986) 
25-32. Ausführlich im Vergleich mit Teresa v. Avila, Johannes vom Kreuz und Martin Lu- 
ther in: Der Mensch im Überstieg. Teresas Gotteserfahrung in ökumenischer Besinnung, in: 
Der Weg zum Quell. Teresa von Avila 1582-1982, Düsseldorf 1982, 52-89. Zum histori- 
schen Hintergrund vgl. W. Löser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur kirchlichen Gesin- 
nung - ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 (1984) 341-352. 



Josef Sudbrack \ 64 

haupten, daß Widersprechendes und Entgegengesetztes sich nicht wi- 
derspreche oder daß irgendeine Zahl zugleich zehn und dieselbe zu- 
gleich neun sei? ... Hier ist also der echte Ort..., die wahre Majestät in 
ihren so fürchtenden Wundern und in ihren unbegreiflichen Gerichten 
anzubeten und zu sprechen: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel also 
auch auf Erden.' "5 

Der Unterschied zwischen den beiden •Reformatoren" liegt also 
darin, daß Ignatius die Verborgenheit Gottes (Luthers •Deus abscondi- 
tus") nicht nur in der fernen Transzendenz, sondern auch in der konkre- 
ten Kirche Gottes findet; daß die Kirche selbst etwas von dem Geheim- 
nis in sich trägt, das Luther in der Majestät Gottes findet. 

Es geht an dieser Stelle nicht um Kontroverstheologie6, sondern um 
diese grundchristliche Aussage vom Geist Gottes, der unter uns Men- 
schen und in jedem Glaubenden und Hoffenden lebt. Dem stimmt auch 
Luther bei, daß die Anwesenheit des Geistes Gottes im Herzen des Men- 
schen und seine Anwesenheit in der Gemeinschaft der Gläubigen in lo- 
gisch nicht aufzulösender Spannung zueinander stehen. Es ist wie das 
Grundgeheimnis des Menschen, daß er nur zu sich kommt, wenn er sich 
über sich hinaus öffnet, daß er ein voller •homo individualis" (Mensch 
in seiner Eigenart) nur als •homo socialis" (Mensch in der Gemein- 
schaft) sein kann. Man wird in diesem Zusammenhang an C. G. Jung er- 
innert, der zeigt, daß •Geist das ... Äquivalent zu unserem Unbewußten 
(speziell zum Begriff des kollektiven Unbewußten)"7 ist. Könnte man in 
diesem Kontext nicht auch das Theologumenon von der •Gottesgeburt 
im Herzen des Menschen"8 neu aufgreifen? Doch zuletzt bleibt das, was 
Luther vom Geheimnis Gottes sagt: daß es vor allem und in allem •an- 
zubeten" sei; das, worauf Ignatius im letzten Satz seiner Exerzitien hin- 
weist: daß wir zur •Sohnesfurcht" kommen sollen, •die ganz Gott, unse- 
rem Herrn, genehm und wohlgefällig ist, da sie mit der göttlichen Liebe 
in eins geht". 

5 Nach der Übersetzung von Bruno Jordahn im I. Ergänzungsband der Reihe: Martin Lu- 
ther, Ausgewählte Werke, München 31954, 151 f. 
6 Vgl. Harry J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De 
Servo Arbitrio im Licht der biblischen und kirchlichen Tradition, München 1967; Georges 
Chantraine, Erasme et Luther. Libre et serf arbitre, Paris 1981. 
7 Werke, Bd. X: Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion, Ölten 1963, 541 - wobei 
er •Geist" zugleich auch als Symbol des Selbst versteht. 
8 Nicht erst die deutsche Mystik kennt es; zu untersuchen wäre, ob die auch bei Eckhart zu 
findende Schwarzweißdialektik (dort für Gottes Transzendenz) eine bekannte mystische - 
oder nominalistische - Begrifflichkeit gewesen ist, die Erasmus dann aufgegriffen hätte. 




