Einend den Menschen — einend die Menschen

Der Heilige Geist, das Geheimnis von Gottes Gegenwart

Josef Sudbrack, Miinchen*

Der Historiker Robert Javelet umschreibt in seinem grundlegenden
Werk iiber die Spiritualitit des 12. Jahrhunderts! mit der Sentenz:
,,Einend den Menschen - einend die Menschen*, was die geistlichen
Autoren dieser groBen christlichen Zeit tiber den Geist Gottes dachten
und sicherlich auch von ihm erfahren durften.

Aber der Geist kann dieses Wirken im Menschen und zugleich in der
Menschheit nur vollbringen, weil er - wie Hugo Rahner die Lehre des
Origenes umschreibt? - ein ,,nach oben lockender Geist“ ist. ,, Wenn der
Mensch so pneumatisch geworden ist und einziger Geist mit dem Herrn,
oder wenn er einst durch die Glorie der Auferstehung in die Ordnung
der Engel eintreten wird, dann ist er in Wahrheit ein Nicht-mehr-
Mensch®, schreibt Origenes. Geist bedeutet und bewirkt, dafl der
Mensch nur im Uberstieg iiber sich selbst er selbst wird. ,,Denn der
Mensch ist -~ um einen Grundgedanken des ganzen origenistischen Sy-
stems ... auszusprechen — wesentlich gottentsprungen und darum gott-
siichtig, ist in seinem innersten Sein Abbild des Logos Gottes und kann
darum nur begriffen werden in dieser seiner Transzendenz iiber sich
selbst hinaus“, schreibt Hugo Rahner dazu.

Noch eine dritte Dialektik mull angesprochen werden. H. U. v. Bal-
thasar macht sie im neutestamentlichen Band seiner ,,Herrlichkeit* nam-
haft: Geist ist ,,das unbezweifelbare Prisens, das sich als Synthese von
Vergangenheit (der Geschichte Jesu) und Zukunft (der Wiederkunft
Jesu) ausweist und kraft dieser Synthese beides glaubhaft macht.

Der Heilige Geist steht als ein anderer Name fiir das Geheimnis Got-
tes, das den Menschen (die Menschen) in seinem Innersten anriihrt. Ma-

* Viele Jahre lang war P. Sudbrack SJ als Chefredakteur und Redakteur der Zeitschrift
Geist und Leben titig, eines gemeinsamen Werkes der Stid- und der Norddeutschen Jesui-
tenprovinz. Auf seinen Wunsch hin verlaBt er nun die Schriftleitung der Zeitschrift, um
sich intensiv anderen Aufgaben widmen zu kdnnen. Wir hoffen, daB3 P. Sudbrack unserem
Leserkreis weiterhin als hochgeschitzter Mitarbeiter erhalten bleibt. Herzlichen Dank fiir
alles Bisherige. Die Redaktion.

! Image et Ressemblance au Douziéme Siécle. De Saint Anselme d Alain de Lille, Paris 1967,
I 447.

2 Das Menschenbild des Origenes, in: Eranos-Jahrbuch 15 (1947): Der Mensch, 197-248;
238.230.202. .

3 Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, Bd. 111 2/2: Neuer Bund, Einsiedeln 1969, 164.



Josef Sudbrack 162

rias Frage, wie sich das Unendliche mit dem Endlichen, Gottes Ewigkeit
mit ihrer zeitlichen Existenz vereinen konne, ist eine Frage, die jeden
Menschen angeht, der betend sich mit Gott vereinen will. Die Antwort
des Engels lautet: ,,Der Heilige Geist wird iiber dich kommen, und die
Kraft des Hochsten wird dich tiberschatten.“ (Lk 1,35) Die gleiche Ant-
wort gilt dem Beter: Nur weil Gottes Geist in dir betet, kannst du dich
zu Gott erheben. Paulus weil3 es: ,,Ihr habt den Geist empfangen, der
euch zu S6hnen macht, den Geist, in dem wir rufen: Abba, Vater! ... Wir
wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen, der Geist selbst
tritt fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen kénnen.“
(R6m 8,15.26) ,,Als aber die Zeit erfiillt war ..., sandte Gott den Geist
seines Sohnes in unser Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater.*
(Gal 4,4-6) Paulus hat keine pantheistischen Identifikationsingste, als
setze er das Innerste des Menschen gleich Gott, wie man es spéiter Mei-
ster Eckhart vorwarf. Denn der wahre Geist Gottes zieht den Menschen
aus sich heraus auf Jesus hin und in die Gemeinschaft der Kirche hin-
ein. , Keiner kann sagen: Jesus ist der Herr!, wenn er nicht aus dem Hei-
ligen Geist redet ... Jedem wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,
damit sie den anderen niitzt.“ (1 Kor 12,3.7)

Es ist ein und derselbe Geist, der den Menschen zu sich bringt und
die Menschen zusammenfiihrt. Dies wird bei Lukas deutlich, wenn er
die Worte des Engels bei der Verkiindigung an Maria dort wiederholt,
wo Jesus das Pfingstkommen des Geistes ankiindigt: ,,Ihr werdet die
Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch herabkommen wird,

-und ihr werdet meine Zeugen sein in ganz Judda und Samarien und bis
an die Grenzen der Erde.“ (Apg 1,8) Geistgegenwart in Maria, die ganz
auf Jesus bezogen ist, weitet sich zur Geistgegenwart in der Pfingstge-
meinde, die Zeugnis von Jesus ablegt, weitet sich zur Geistgegenwart
,,bis an die Grenzen der Erde“.

Man kann das Geheimnis der Gegenwart Gottes im Innersten des
Menschen nur recht verstehen, wenn man diesen Uberstieg mitbedenkt
und auch miterfahrt. Auch Augustinus spricht von Gott, der ,,mir inner-
licher ist als mein Innerstes*; aber er fihrt sogleich fort: ,,und héher als
mein Hochstes®. Diese Wesenskraft des Geistes, den Menschen aus sich
herauszusetzen, wird sichtbar, greifbar und die Aktivitit des Menschen
herausfordernd mit der Gegenwart des gleichen Geistes der Kirche, die
von Jesus Zeugnis gibt. Der gleiche Geist Gottes will den Menschen zu
sich selbst und will die Menschen zu ihrer von Gott gewollten Einheit
fiuhren. Das ist sein Geheimnis, das Geheimnis der Gegenwart Gottes,
die er der Welt und ihren Menschen durch Jesus Christus geschenkt hat.
Er war erfiillt vom ,Heiligen Geist, von der Kraft des Geistes* (vgl.



Der Heilige Geist 163

Lk 3,21f; 4,1.14.18; usw.). Er schenkte uns ,,seinen Geist“, damit Gottes
Geheimnis in jedem von uns und in unserer Gemeinsamkeit anwesend
sei; diese Gegenwart ist die Kraft des Geistes Gottes, ist Gottes Geist
selbst, den wir als géttliche Person anbeten.

Es ist im Grunde das gleiche, was Ignatius in der beriihmt-beriichtig-
ten Regel zum ,,wahren Gespiir fiir die Kirche“ entfaltet. Auch er spricht
von dem ,,gleichen Geist, der uns leitet“ und der ,,zwischen Christus, un-
serem Herrn, dem Briutigam, und der Kirche, seiner Braut®, ist, der
,die Zehn Gebote gegeben hat“, durch den ,gelenkt und geleitet (wird)
unsere heilige Mutter Kirche“ (EB Nr. 365). Es ist das Geheimnis der
Kraft Gottes, der als der eine und einzige Geist im Herzen des Men-
schen, im Leben seiner Kirche und in der Menschheit, die sich nach Ein-
heit sehnt, gegenwdrtig ist. ‘

Und wenn Ignatius dann unseren Glauben an diese Geistgegenwart
Gottes in seiner Kirche in einem Paradox ausdriickt: ,,von dem WeiBen,
das ich sehe, glauben, da} es schwarz ist“, dann findet er — theologisch
exakt, aber literarisch iiberspitzt ausgesprochen — Gottes Geheimnis im
Herzen seiner Kirche wieder*. Man wird erinnert an den ,,Zusammen-
fall der Gegensidtze* (,,coincidentia oppositorum*, Nikolaus von Kues);
Gott ist ,,weder nichtseiend noch seiend, weder Dunkelheit noch Licht,
weder Irrtum noch Wahrheit“, wie es im Hymnus der mystischen Theo-
logie heifit, den Dionysius, genannt der Areopagite, uns geschenkt hat:
»Keine Aussage liberhaupt und keine Verneinung mittels dessen, was
unter ihm liegt, trifft ihn oder sagt etwas, was er nicht ist; denn er ist
tiber jeder Bejahung als der vollige und eins seiende Grund von allem;
und iiber jeder Verneinung als die Erhabenheit des von allem véllig Ge-
losten, das alles tiberragt.

Ignatius hat seine Formulierung wohl auch im Blick auf Erasmus von
Rotterdam geprigt. Ahnlich spricht sich Martin Luther in seiner groBen
Schrift ,,de servo arbitrio® (,,vom Knecht-Willen*“) gegen den Huma-
nisten aus. Auch er spricht vom Geheimnis Gottes, vom Paradox der
Aussagen iiber Gott; auch er benutzt die Harte des logischen Gegensat-
zes. Wenn er das Vorherwissen Gottes und die Freiheit des Menschen
darzustellen versucht, bewegt er sich bewullt in formalen Widersprii-
chen: ,Denn was ist schwieriger, ja sogar unméglicher, als fest zu be-

4 Vgl. J. Sudbrack, Ignatius von Loyola zwischen Welt und Mystik, in: Universitas 41 (1986)
25-32. Ausfithrlich im Vergleich mit Teresa v. Avila, Johannes vom Kreuz und Martin Lu-
ther in: Der Mensch im Uberstieg. Teresas Gotteserfahrung in dkumenischer Besinnung, in:
Der Weg zum Quell. Teresa von Avila 1582-1982, Diisseldorf 1982, 52-89. Zum histori-
schen Hintergrund vgl. W. Loser, Die Regein des Ignatius von Loyola zur kirchlichen Gesin-
nung — ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 (1984) 341-352.



Josef Sudbrack 164

haupten, daBl Widersprechendes und Entgegengesetztes sich nicht wi-
derspreche oder daB irgendeine Zahl zugleich zehn und dieselbe zu-
gleich neun sei? ... Hier ist also der echte Ort ..., die wahre Majestiit in
ihren so fiirchtenden Wundern und in ihren unbegreiflichen Gerichten
anzubeten und zu sprechen: ,Dein Wille geschehe, wie im Himmel also
auch auf Erden. *5

Der Unterschied zwischen den beiden ,,Reformatoren® liegt also
darin, da3 Ignatius die Verborgenheit Gottes (Luthers ,, Deus abscondi-
tus“) nicht nur in der fernen Transzendenz, sondern auch in der konkre-
ten Kirche Gottes findet; daBl die Kirche selbst etwas von dem Geheim-
nis in sich triagt, das Luther in der Majestiit Gottes findet.

Es geht an dieser Stelle nicht um Kontroverstheologie?, sondern um
diese grundchristliche Aussage vom Geist Gottes, der unter uns Men-
schen und in jedem Glaubenden und Hoffenden lebt. Dem stimmt auch
Luther bei, daB die Anwesenheit des Geistes Gottes im Herzen des Men-
schen und seine Anwesenheit in der Gemeinschaft der Gldubigen in lo-
gisch nicht aufzulésender Spannung zueinander stehen. Es ist wie das
Grundgeheimnis des Menschen, daB er nur zu sich kommt, wenn er sich
iiber sich hinaus 6ffnet, daB er ein voller ,,homo individualis“ (Mensch
in seiner Eigenart) nur als ,,homo socialis* (Mensch in der Gemein-
schaft) sein kann. Man wird in diesem Zusammenhang an C. G. Jung er-
innert, der zeigt, daB3 ,,Geist das ... Aquivalent zu unserem UnbewuBten
(speziell zum Begriff des kollektiven UnbewuBten)*” ist. Kénnte man in
diesem Kontext nicht auch das Theologumenon von der »Gottesgeburt
im Herzen des Menschen“® neu aufgreifen? Doch zuletzt bleibt das, was
Luther vom Geheimnis Gottes sagt: daB es vor allem und in allem ,,an-
zubeten” sei; das, worauf Ignatius im letzten Satz seiner Exerzitien hin-
weist: dal wir zur ,,Sohnesfurcht“ kommen sollen, ,,die ganz Gott, unse-
rem Herrn, genehm und wohlgefillig ist, da sie mit der gottlichen Liebe
in eins geht*,

5 Nach der Ubersetzung von Bruno Jordahn im L Erginzungsband der Reihe: Martin Lu-
ther, Ausgewdhite Werke, Miinchen 31954, 151f.

¢ Vegl. Harry J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De
Servo Arbitrio im Licht der biblischen und kirchlichen Tradition, Miinchen 1967 Georges
Chantraine, Erasme et Luther. Libre et serf arbitre, Paris 1981.

7 Werke, Bd. X: Zur Psychologie westlicher und dstlicher Religion, Olten 1963, 541 — wobei
er ,,Geist” zugleich auch als Symbol des Selbst versteht.

8 Nicht erst die deutsche Mystik kennt es; zu untersuchen wire, ob die auch bei Eckhart zu
findende SchwarzweiB3dialektik (dort fiir Gottes Transzendenz) eine bekannte mystische —
oder nominalistische — Begrifflichkeit gewesen ist, die Erasmus dann aufgegriffen hitte.





