Pfingstbewegung
und charismatische Gemeindeerneuerung

Geschichte — Spiritualitit — Stellungnahme

Francis A. Sullivan, Rom

Es geht in dieser Ubersicht' sowohl um die klassische Pfingstbewegung
mit ihren ,,Verzweigungen® als auch um dasjenige, was man die ,,Neo-
Pfingstbewegung® oder die ,,Charismatische Erneuerung® nennt, das ist
die Gestalt, welche die Pfingstbewegung in den traditionellen Kirchen,
auch im Katholizismus, angenommen hat.

Geschichte

Die klassische Pfingstbewegung

als eigenstindige Form des Glaubens und der Praxis von Christen be-
ginnt zu Anfang des 20. Jahrhunderts, wurzelt aber in dem ,,Holiness
Movement“ und der evangelischen ,,Erweckung”, welche die religiose
Szene der Vereinigten Staaten wihrend der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts beherrschten.

Das ,,Holiness Movement* (Bewegung der Heiligung) war eine ,,Er-
weckung® (réveil, revival) im amerikanischen Methodismus. Seine An-
hinger — Laien wie auch Kleriker — klagten die offizielle methodistische

! Der Beitrag ist eine leicht gekiirzte Ubersetzung des grundlegenden Artikels aus dem
Fachlexikon Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique et Mystique. Doctrine et Histoire, Tome
X11/1, Paris 1984, 1036-1052, durch P.J. Sudbrack SJ; dort auch die weiterfiihrende Lite-
ratur. Der Autor, Professor an der Pipstlichen Universitit Gregoriana, hat seine Sicht in
dem stirker auf die katholische Sicht ausgerichteten Buch: Die Charismatische Erneue-
rung. Die biblischen und theologischen Grundlagen, Graz 1986, breiter dargelegt (vgl. in diesem
Heft, 237f). Was Kard. Suenens im Vorwort dazu schreibt, gilt auch von dem gleichzeitig
entstandenen, hier iibersetzten Artikel: ,,Der Verfasser dieses Buches besitzt die personli-
che Gabe der Klarheit - ein seltenes Talent —, die er mit einem groBartigen Sinn fiir Schat-
tierungen und Abwigungen einsetzt, verbunden mit der Sorge, allen Einzelheiten das Ge-
wicht zu geben, das ihnen in einem Gesamtbild zukommt... Auf diesen Seiten finde ich
aber noch eine andere Gabe des Heiligen Geistes, mit der der Autor Meinungen, mit de-
nen er nicht iibereinstimmt, maBvoll und fair behandelt. Niemand diirfte das Gefiihl ha-
ben, miBverstanden worden zu sein, selbst wenn er Widerspruch erfahrt... Im Namen der
charismatischen Erneuerung mochte ich Pater Sullivan fiir seine auf diesen Seiten voll-
brachte Arbeit danken.* Wir schlieBen uns diesem Dank an und geben ihn auch weiter an
Herausgeber und Verlag des Dictionnaire de Spiritualité. Die Redaktion.



Francis A. Sullivan 166

Kirche an, die Lehre John Wesleys iiber die Ganzheiligung zu miach-
ten. Sie nun machten diese Botschaft zur Mitte ihrer Lehre.

Danach miissen Christen, auch wenn sie eine wirkliche Erfahrung der
Umkehr gehabt haben, wie es zum Heil notwendig ist, nach einem
»second blessing”, einem zweiten Segen, streben; damit ist eine zweite
religidse Erfahrung gemeint, die ihre Heiligung vollendet und ihnen ein
Leben der moralischen Vollkommenheit erméglicht, das frei von jeder
Siindenwurzel (,,root of sin“) ist.

In den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts wurde es im ,,Holi-
ness Movement*” iiblich, diese zweite Erfahrung ,,Geisttaufe* zu nennen
und ihr das Prédikat ,,pfingstlich* zu geben.

In den nérdlichen Staaten der USA wie auch in Grof3britannien war
eine andere evangelische Erneuerungsbewegung weiter verbreitet; sie
war zwar auch von der Lehre Wesleys tiber den ,,second blessing“ beein-
fluBt, aber weniger dem Methodismus als den baptistischen und presby-
terianischen Traditionen verpflichtet.

Ihre leitenden Minner beherrschten den Stil der Erweckungspredigt:
Ansprachen, die ans Gefiihl appellieren; Massenversammlungen, die
Begeisterung wecken; Herausrufen vor den Altar (altar call), wo alle, die
eine Entscheidungserfahrung suchen (crisis experience), eingeladen
sind, sich persénlich einem Amtstrager der Kirche zu stellen. Ein her-
vorragendes Merkmal ihrer Predigten war dieser Aufruf zu einer zweiten
»Entscheidungserfahrung® (d.h. nach der Umkehr), die von vielen als
»Taufe im Heiligen Geist“ beschrieben wurde; also nicht mehr, wie in
der Tradition Wesleys, als ,,Reinigung von der Siinde bis in ihre Wur-
zel“, sondern als ,,Bekleidetwerden mit Kraft“, um ein christliches Le-
ben zu fiihren und den Glauben zu bezeugen.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts waren also in der amerikanischen
Erweckungsbewegung schon so gut wie alle Elemente vorhanden, die
spiter die Pfingstbewegung charakterisieren sollten. Zu Beginn des 20.
Jahrhunderts fiigten dann Charles F. Parham und seine Studenten in der
Bibelschule Bethel von Topeka (Kansas) die weitere Lehre hinzu, die ty-
pisch fiir die Pfingstbewegung werden sollte: Jede wahre ,,Geisttaufe*
sei begleitet von dem Zeichen, das auch das erste Pfingsten charakteri-
siert: ,,Reden in anderen Sprachen, wie der Geist es ihnen eingab“ (Apg
2,4). Parham hatte seinen Studenten (jungen Minnern und Frauen, die
sich auf den Dienst am Evangelium vorbereiteten) aufgetragen, in der
Heiligen Schrift Antwort auf folgende Frage zu suchen: Was ist nach
der Bibel das sichtbare Zeichen der ,,Geisttaufe*“? Man bezog sich auf
den Pfingstbericht und auf die anderen Herabkiinfte des Geistes, die die
Apostelgeschichte erzdhlt, und stellte fest, dieses Zeichen sei ,,Sprechen



Pfingstbewegung 167

in anderen Sprachen“. Eine Welle hoher Begeisterung ging durch die
Schule. Im pausenlosen Beten {iber mehrere Tage und Nichte erflehte
man dieses Herabkommen des Heiligen Geistes.

Am 1. Januar 1901 bat eine der Studentinnen, Agnes Ozman, Parham,
ihr beim gemeinsamen Gebet die Hinde aufzulegen. Dabei erfuhr sie
die ,, Taufe im Geist“ und begann, ,,in Sprachen zu reden“. Im Verlauf
weniger Tage machten alle Studenten, auch Parham, eine dhnliche Er-
fahrung. Es war die Geburt der ersten Gruppe von Pfingstlern, mit der
typischen Uberzeugung, daB jeder Christ seine personliche Pfingsterfah-
rung erstreben miisse, so wie sie den Aposteln und den ersten Christen
mit der Gabe der Sprache geschenkt wurde. Im Sinne von Apg 1,8 (,,Ihr
werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch herab-
kommen wird; und ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem und in
ganz Judia und Samarien und bis an die Grenzen der Erde*) betrachtete
man die Taufe im Geist als Quelle der Kraft, wahre Zeugen Christi zu
sein, und auch als Quelle der anderen charismatischen Gaben, die von
den Aposteln im Zusammenhang mit ihrer Verkiindigung bezeugt wer-
den.

In den folgenden Jahren verkiindete Parham seine neue Lehre mit
wechselndem Erfolg. 1906 schlug der Funke in Los Angeles helle Flam-
men: Die Predigt eines ehemaligen Schiilers Parhams, W.J. Seymours,
eines eindugigen Negers, bewirkte eine Erweckung, die drei Jahre lang
andauerte. Aus allen Teilen Amerikas kamen Menschen in Massen
nach Los Angeles, um fiir eine machtvolle Erweckung zu beten und die
,,Geisttaufe” zu erstreben. Auch aus Europa kam man, angezogen durch
Zeitungsberichte iiber die Wunder, die sich in der zerfallenen Kirche
von Azusa-Street ereigneten, wo Seymour fast ohne Unterbrechung Ge-
betsversammlungen abhielt; man redete dort in Sprachen, prophezeite,
wurde geheilt, zeigte vielfiltige Phinomene religioser Ekstase. In weni-
gen Jahren griff die Botschaft von Los Angeles nach Europa iber, nach
Lateinamerika, nach Asien und natiirlich nach ganz Nordamerika. Tau-
sende von Menschen erlangten diese ,Pfingsterfahrung”, die mit dem
Zeichen der Sprachengabe verbunden war. Bei denjenigen, die schon
Mitglieder des ,,Holiness Movement“ waren, wie Parham und Seymour,
wurde die ,,Geisttaufe® zur dritten ,,Entscheidungserfahrung® (crisis ex-
perience) — nach der von Umkehr und der von Heiligung. Einige Mit-
glieder der Holiness-Kirchen nahmen die neue Lehre an und errichte-
ten die ersten organisierten Pfingstkirchen. Die typischsten sind die
Church of God in Christ und die Pentecostal Holiness Church.

Fiir evangelikale Protestanten anderer Traditionen als der Wesleys,
die die pfingstlerische Lehre annahmen, bedeutete die ,,Geisttaufe” die



Francis A. Sullivan 168

zweite Entscheidungserfahrung, die auf die Erfahrung der Umkehr
folgte. Heiligung geschah fiir sie schon bei der Umkehr oder entwickelte
sich daraus wdhrend des Lebens. Anfangs sahen diese Kirchen (meist
waren es Baptisten und Presbyterianer) in der Pfingstbewegung etwas,
das der Erweckung im eigenen Raum entsprach. Erst als sie diese Weise
von Erweckung ablehnten, begannen die Pfingstler, ihre eigenen Grup-
pen aufzubauen.

Eigentlich gibt es - abgesehen vom Zeichen der Sprachengabe und
der Bestdtigung durch andere Charismen wie Prophetie und Heilung -
wenig Unterschied zwischen der Lehre der Pfingstkirchen und der der
evangelikalen Kirchen, aus denen sie entstanden sind. Denn auch letz-
tere lehnen nicht die ,,Geisttaufe” als solche ab, sondern nur die zentrale
Rolle, die von den Pfingstlern der Sprachengabe und den anderen Cha-
rismen als Zeichen einer wirksamen Annahme der Taufe beigelegt wird.
Ein Grund dafiir lag in der Lehre vom ,,Dispensationalismus®, die zu
Beginn des Jahrhunderts stark war; danach hat Gott die Gabe der Spra-
che und die Gabe der Prophetie nur fiir die apostolische Zeit ,,gewdhrt™
(dispense); wenn spétere Zeiten behaupten, diese Gaben zu besitzen,
miisse dies also eine Liige sein. Doch haben sicherlich auch die ekstati-
schen Ereignisse zu Beginn der Pfingstbewegung mit zur negativen Hal-
tung seitens der ,,respektableren* Kirchen beigetragen.

Aber trotz der Feindschaft und gar der Verachtung durch die meisten
anderen christlichen Kirchen hatten die Pfingstler einen gewaltigen Er-
folg; ihr Wachstum {ibertraf alle anderen Gruppierungen. Das galt be-
sonders in einigen lateinamerikanischen und afrikanischen Lindern. Ty-
pisch dafiir ist die Schnelligkeit, mit der die Pfingstkirchen in der Drit-
ten Welt autonom wurden. Sie splirten gar kein Bediirfnis mehr nach
Hilfe durch fremde Missionare; sobald die Einheimischen die ,,Geist-
taufe“ empfangen hatten, hatten sie die Uberzeugung, mit dem Empfang
der Taufe auch die Kraft und die Gaben zu besitzen, Zeugnis fiir den
Glauben abzulegen und das Evangelium zu verkiinden. Das auBlerge-
wohnlich schnelle Anwachsen ihrer Kirchen trug zur Bestdarkung ihrer
Uberzeugung bei.

Bis vor kurzem hat der groBte Teil der Pfingstkirchen auch kein Inter-
esse an der 6kumenischen Bewegung gezeigt. Nur wenige baten, am
Weltkonzil der Kirchen teilnehmen zu diirfen. Dennoch nahmen einige
Reprisentanten am ersten Fiinfjahresgesprich teil; beim zweiten, an
dem auch das katholische Sekretariat fiir die Einheit der Christen teil-
nahm, waren es schon mehr. Die meisten und wichtigsten der Pfingst-
gruppierungen treffen sich auf den Welt-Pfingst-Kongressen, die seit
1947 alle zwei bis drei Jahre abgehalten werden. IThr wachsendes Inter-



Pfingstbewegung 169

esse an einer wissenschaftlichen Erforschung ihrer Geschichte und ihrer
Lehre zeigt sich in der Griindung der Society for Pentecostal Studies, die
zweimal im Jahr die Zeitschrift ,,Pneuma* herausgibt.

Charismatische Erneuerung oder Neopfingstbewegung

wird die Bewegung heute meist genannt, wie sie sich innerhalb der tradi-
tionellen christlichen Kirchen zeigt. Sie begann Palmsonntag 1960, als
Dennis Bennet, der Rektor der Episkopalkirche St. Markus in Van Nuys
(Kalifornien) seiner Gemeinde verkiindete, daB er die ,,Pfingsttaufe im
Heiligen Geist” mit der Sprachengabe empfangen habe. Er finde darin
nichts, was der Theologie und Praxis der Anglikaner widerspriche. Aber
die meisten Glidubigen seiner Gemeinde, die anderen Geistlichen und
auch der Bischof waren anderer Meinung, und er mufite den Abschied
nehmen. Kurz darauf lud ihn der Bischof einer anderen Dibzese ein, in
Seattle (Washington) eine heruntergekommene Pfarrei zu iibernehmen,
und gab ihm die Erlaubnis, seine Pfingsterfahrung auch mit den Glaubi-
gen zu teilen. Pfarrer Bennet hatte einen auBergewdhnlichen Erfolg und
wurde - besonders innerhalb des anglikanischen und protestantischen
Klerus - der Apostel der ,,Geisttaufe*. Nach weniger als zehn Jahren
schitzte man die Zahl der Kleriker, die die ,,Geisttaufe* empfangen hat-
ten und diese Pfingsterfahrung unter Episkopalen, Lutheranern, Presby-
terianern und anderen Protestanten verbreiteten, allein in den Vereinig-
ten Staaten auf ungefihr 2000. Meist blieben sie Glieder ihrer Kirchen.
Einige allerdings wurden gezwungen, ihr Pfarramt niederzulegen, so-
bald bekannt wurde, daB sie die ,,Geisttaufe“ propagierten und in Spra-
chen redeten. Die Neopfingstbewegung anglikanischer und protestanti-
scher Priagung verbreitete sich bald auch in anderen Landern, besonders
in denen englischer Sprache.

Bei der Verbreitung der charismatischen Erneuerung im Protestantis-
mus spielte eine Laienorganisation eine wichtige Rolle: die ,,Geschiifts-
leute des vollen Evangeliums®, ,,Full Gospel Business Men’s Fellowship
International® (FGBMFI). Der Ausdruck ,volles Evangelium®, von
Pfingstlern iibernommen, verleiht ihrer Uberzeugung Ausdruck, dafl die
Botschaft des Evangeliums neben anderen Grundartikeln, die alle evan-
gelikalen Christen annehmen, auch beinhaltet: ,Heiligkeit von Herz
und Leben, Heilung fiir den Leib und Taufe im Heiligen Geist mit dem
Zeichen der Sprachengabe, das der Heilige Geist zu Beginn setzt“. Die
,,Geschiftsleute® wurden 1953 durch einen reichen Pfingstler, Demos
Shakarian, gegriindet, der mit den Mitteln seiner Branche versuchte, die
Pfingstbewegung unter Menschen von gehobenem wirtschaftlichen und



Francis A. Sullivan 170

sozialen Niveau zu verbreiten, also unter Gruppen, die normalerweise
nicht zu den Pfingstlern gehdren. Die Versammlungen fanden meist in
Hotels oder anderen entsprechenden Riumen statt; das Publikum
wurde zu einem tiblichen Bankett eingeladen; und dann erst folgte die
typische pfingstlerische Veranstaltung mit Gebeten, Gesiingen, Zeugnis-
geben und der Ausiibung der ,Gaben“. Danach zogen sich diejenigen,
die nach der Geisttaufe verlangten, in Zimmer zuriick, wo sie in diesem
Sinne weiter beteten, wihrend die anderen mit ihnen beteten und ihnen
die Hinde auflegten. Die ,,Geschiiftsleute” verdffentlichen eine popu-
lire Zeitschrift in mehreren europdischen Sprachen, die sich ,,Voice“
nennt und in sehr wirksamer Weise ihre Botschaft auch auBerhalb der
Pfingstkirchen verbreitet.

Die katholische charismatische Erneuerung,

wie diese Bewegung im katholischen Bereich genannt wird, begann
1967. Zwei katholische Studenten der Duquesne University in Pittsburgh,
die an einer von protestantischen Pfingstlern organisierten Gebetsver-
sammlung teilnahmen, hatten, wihrend die anderen beteten und ihnen
die Hinde auflegten, die typische Erfahrung, die wir beschrieben. Kurz
darauf, wihrend Exerzitien zum AbschluB einer Studienwoche an der
Duquesne University, gaben die beiden ,,Geistgetauften* ihre Erfahrung
an die anderen weiter. Dort entstand die erste katholische »heopfingstle-
rische“ Gruppe, denn eine stattliche Anzahl von Studenten begann
ebenfalls in Sprachen zu reden. Von dieser Universitit aus griff die Be-
wegung auf die Universitit Notre Dame und auf andere iiber. Schnell
fanden sich in Pfarreien, Klostern und Konventen, iiber ganz Nordame-
rika verstreut, Anhinger. Das katholische ,,Pfingstlertum* griff wie von
selbst auf Kanada, Lateinamerika und Europa iiber. Uber Missionare,
die in Nordamerika oder Europa Urlaub machten, schlug es auch in Tei-
len Asiens und Afrikas Wurzeln.

Die Anzahl der Linder, die auf den vier internationalen Kongressen
der leitenden Personlichkeiten zusammenkommen, zeigt die weltweite
Verbreitung. 1973 nahmen in Grottaferrata (Italien) Delegierte aus 34
Landern teil; 1975 in Rom kamen sie aus 50 Lindern, 1978 in Dublin
aus 60 und 1981 in Rom aus 94 Lindern. Das Internationale Katholi-
sche Zentrum der charismatischen Erneuerung in Rom koordiniert die
verschiedenen Gruppen. Es wird durch ein internationales Gremium
von neun Fiihrern der katholischen charismatischen Erneuerung gelei-
tet, die aus den Hauptregionen der Welt kommen.

Fiir die meisten katholischen Christen besteht die Mitgliedschaft bei



Pfingstbewegung 171

der charismatischen Erneuerung darin, daf} sie zu einer Gebetsgruppe
gehdren, die normalerweise fiir eineinhalb bis zwei Stunden in der Wo-
che zu einem Gebetsgottesdienst zusammenkommt. Viele Gruppen ver-
binden den wochentlichen Gebetsgottesdienst mit einer Eucharistiefeier,
die aber den Sonntagsgottesdienst der Pfarrgemeinde nicht ersetzt. Die
verschiedenen katholischen Gruppen unterscheiden sich durch die
Rolle, die sie den verschiedenen Geistesgaben beimessen; durch die An-
zahl von Nichtkatholiken, die daran teilnehmen; durch die Teilnahme
des Ortsklerus; durch die Fithrung von Laien oder von Klerikern; durch
die Beziehung zur QOrtspfarrei (ob die Mitglieder aus einer oder aus meh-
reren Pfarreien kommen); durch den Versammlungsort (in Verbindung
mit der Pfarrkirche oder einem Kloster oder einer Hochschule). Ob-
gleich sich viele Priester aktiv in den Gebetsgruppen engagieren, spielen
doch die Laien bei der Verbreitung der ,,Erneuerung” innerhalb der ka-
tholischen Kirche die ausschlaggebende Rolle. Oftmals wurden die Ge-
betsgruppen von Laien initiiert und fanden erst spiter einen Priester,
der mitmachte. Die katholischen Bischofe der Vereinigten Staaten ha-
ben in zwei offiziellen Stellungnahmen zur Erneuerung die Priester ein-
geladen, den Gebetsgruppen ihre pastorale Hilfe zu geben.

Obgleich nicht so zahlreich wie die Gebetsgruppen, spielen die ,,cove-
nant communities” (es gibt davon etwa 60 in der Erneuerungsbewegung)
eine fithrende Rolle innerhalb der Bewegung. Das gilt besonders fiir die
Gemeinschaft ,,Word of God“ in Ann Arbor (Michigan) und die Kom-
munitét ,,People of Praise” in South Bend (Indiana); ihnen verdankt
man die jihrlichen nationalen Kongresse der Bewegung in den USA, die
internationalen Versammlungen, die Leiterzusammenkiinfte, die Errich-
tung des internationalen Zentrums der katholischen charismatischen Er-
neuerung und die Herausgabe der Zeitschrift ,,New Covenant®, des
wichtigsten Organs der Bewegung in englischer Sprache.

Diese ,,covenant communities” entstehen normalerweise neben den
anderen Gebetsgruppen; dann namlich, wenn Menschen, die sich jahre-
lang beim gemeinsamen Gebet getroffen haben, spiiren, da$ sie sich zu
einer engeren Gemeinschaft zusammenschlieflen sollten. Dieses Engage-
ment, das sich in einem Vertrag (,,covenant) niederschligt, umfait
meist eine gemeinsame Vermodgensverwaltung (wenigstens teilweise),
Gebet, gemeinsame Mahlzeiten zu bestimmten Zeiten, die briiderlich-
schwesterliche Zurechtweisung und den Gehorsam gegeniiber den ,,Lei-
tern®, die fiir die Gemeinschaft eingesetzt sind. GroBere Kommunitéten
- manchmal sind es bis zu 1000 Personen - werden unterteilt in Hiuser,
wo Menschen gemeinsam unter einem Dach oder in so enger Nachbar-
schaft zusammen wohnen, daB gemeinsames Beten und Essen leicht



Francis A. Sullivan 172

maoglich sind. Diese ,,covenant communities” bestehen aus Menschen al-
ler Art und oft auch verschiedener Konfessionen. Die meisten der ,, Hiu-
ser* haben als Mitte eine oder zwei Familien; aber es gibt auch Héuser,
in denen nur Unverheiratete wohnen (wie bei Studenten), oder andere
mit solchen, die sich alle zum Zolibat verpflichtet haben. Diese ,,cove-
nant communities” stellen ein wichtiges Zeugnis fiir ein gemeinsames
christliches Leben dar, das oftmals der Okumene dient.

Lehre und Praxis

Pfingstler und Neopfingstler stimmen in den Grundwahrheiten des
christlichen Glaubens iiberein; als Pfingstbewegung aber sind sie eher
durch gelebte Erfahrung als durch Lehre verbunden. Die Erfahrung
wird notwendigerweise im Lichte der Tradition der eigenen Konfession
interpretiert. So deuten die Pfingstler des evangelikalen Fundamentalis-
mus diese Erfahrung in der einen, die katholischen Pfingstler in einer
anderen Richtung. Es gibt Grund genug anzunehmen, daB} alle
letztlich von der gleichen Erfahrung sprechen. Englisch nennt man diese
meist ,,Taufe im Geist®, franzosisch und italienisch ,,AusgieBung des
Geistes“.

Die ,, Geisttaufe”

Man kann sie als eine religidse Erfahrung beschreiben, in der deutlich
und neu bewuBt wird, daBl Gott gegenwirtig ist und in das eigene Leben
hineinwirkt. Dieses Wirken ist normalerweise durch eine oder mehrere
charismatische Gaben begleitet. Die klassischen Pfingstler prizisieren,
es handele sich um eine Erfahrung, die durch die Sprachengabe ausge-
zeichnet ist; sie erkennen als ,Geisttaufe” nur an, wo dieses Zeichen
vorhanden ist. Die Neopfingstler sind diesbeziiglich verschiedener Mei-
nung; einige unter ihnen folgen den klassischen Pfingstlern und halten
diese Zeichen fiir spezifisch; andere sprechen nur von einem ,,normalen
und daher zu erwartenden Zeichen“; wieder andere meinen, daf3 weder
Sprachengabe noch irgendeine andere physische AuBerung notwendig
zur ,,Geisttaufe* gehéren miissen.

Nicht alle also verbinden diese , Taufe“ mit der Anfangserfahrung
eines Sprechens aus der Sprachengabe. Aber im Blick auf die Uberein-
stimmung, wie sich die Neuordnung des Lebens, die aufgrund der
»Taufe* geschieht, duflert, kann man doch dafiirhalten, daB sich bei
Pfingstlern wie bei Neopfingstlern Ahnliches ereignet. Diese ,,Neuord-
nung“ des Lebens 148t sich in zwei Begriffe fassen: Kraft und Gabe. Die



Pfingstbewegung 173

~im Geist Getauften™ werden sich einer neuen , Kraft“ bewuBt fiir ihr
christliches Leben und ihr Zeugnis vom Evangelium; aber sie erfahren
auch eine ,,Gabe“, die ihnen das Beten zu Gott und den Dienst am
Nachsten leichter und wirkungsvoller macht. Diese zwei Ziige der Neu-
orientierung entsprechen in etwa den Beiworten der Erneuerung:
»pfingstlich® und ,,charismatisch®. Eine neue Kraft zu empfangen ist die
Pfingsterfahrung, die den Jiingern nach Jesu Verheilung zuteil wurde:
»Ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch her-
abkommen wird, und ihr werdet meine Zeugen sein.“ (Apg 1,8) Die
Geistgetauften aber behaupten dazu, daB sie auch eine ,,Gabe“ zu beten
und zu dienen erhalten haben, was ihrem Leben die charismatische Di-
mension erdffne.

Pfingstler wie Neopfingstler unterstreichen einmiitig, da8 die Tatsa-
che, ,im Geist getauft zu sein“, ein Moment der Erfahrung mit sich
bringe, und alle bemiihen sich, greifbare Anzeichen fiir die Verwirkli-
chung zu finden. Doch was diese Anzeichen seien, darin differiert man.
Die klassischen Pfingstler kommen von der evangelikalen , Erwek-
kungs“-Tradition her und miissen sie deshalb in einer klar umschriebe-
nen ,,Umkehrerfahrung” sehen; sie ist von der ersten Bekehrung oder
»Neugeburt“ deutlich unterschieden, weil sie ja erst darauf folgt, und
duflert sich konkret in der Sprachengabe. Die Katholiken und Neo-
pfingstler hingegen, die nicht in dieser Tradition stehen, bestehen nicht
auf dem ,,Zeichen*, dafl der Fortschritt im christlichen Leben notwendi-
gerweise von einer ,,Umkehrerfahrung” markiert ist. Wenn auch fiir
viele die ,,Geisttaufe”, oftmals auch mit der Sprachengabe verbunden,
dieses Zeichen bleibt, so meinen sie doch, daB auf der Erfahrungsebene
normalerweise die ,,Anderung im Menschen“ das Zeichen sei - auch
wenn der Mensch sich erst spiter dessen bewuflt wird und wihrend der
Zeit, als man tiber ihm gebetet hatte, daB er ,,getauft“ werde, sich nichts
Zu ereignen schien,

Pfingstler und Neopfingstler fithren die ,,pfingstlichen“ und ,,charis-
matischen” Geschehnisse der Geisttaufe auf den Heiligen Geist zuriick.
Das Grundkriterium, auf das jedes Urteil iiber die Pfingstbewegung sich
letztlich stiitzen muB, kann also nur folgendes sein: Sind die Friichte
derart, dafl man sie mit Sicherheit dem Wirken des Heiligen Geistes zu-
schreiben kann?

Wie nun wird dieses Wirken des Heiligen Geistes in der Pfingstbewe-
gung gemdl den verschiedenen theologischen Traditionen aufgefaBSt?

— Nach den klassischen Pfingstlern, die hierin mit anderen evangelikalen
Christen {ibereinstimmen, mufl man durch eine ,,erwachsene* Erfahrung



Francis A. Sullivan 174

der Bekehrung von neuem ,,in Christus geboren werden®. Der Ritus der
Wassertaufe hat nur den Sinn eines 6ffentlichen Bekenntnisses zu dieser
Bekehrung. Unabhingig vom Glauben dessen, der ,,getauft” wird, ist er
leer; man sieht in ihm kein Sakrament, das den Heiligen Geist schenkt.
Man weil} zwar, daBl jedes Erwachen in Christus unter dem Einflufl des
Heiligen Geistes geschieht, aber die ,,Gabe des Geistes als Person® wird
nur bei der ,,Geisttaufe” geschenkt; und diese ist, wie man betont, eine
eigenstindige Erfahrung, die erst nach der Umkehr geschieht. Die ersten
Pfingstler am Beginn der Bewegung waren ja schon evangelikale Chri-
sten mit der Erfahrung der Umkehr; sie hielten somit ihre ,,Geisttaufe*
fiir eine neue, ,,zweite* Erfahrung tiber das Umkehrgeschehen hinaus.

Man suchte dafiir ein Modell im Neuen Testament und glaubte, es in
den Aposteln gefunden zu haben. Auch sie seien ja schon Christen ge-
wesen und hitten das ,,Wirken* des Geistes am Paschafest erfahren;
und dennoch sei ihnen geboten worden, sein ,,Kommen* an Pfingsten
neu zu erwarten. Auch die Samariter hitten schon durch Philippus die
Taufe empfangen, aber erst dann den Heiligen Geist, als Petrus und Jo-
hannes ihnen die Hidnde auflegten. Auch Paulus habe sich schon auf
dem Weg nach Damaskus bekehrt und dennoch den Geist erst drei Tage
spéter empfangen, als Ananias ihm die Hinde auflegte. Die ersten
Pfingstler meinten, daf3 das Neue Testament ein Modell von religidser
Erfahrung anbiete, nach dem der Gldaubige, der sich zu Christus bekehrt
habe und im Wasser getauft sei, sein persdnliches Pfingsten noch im Ge-
bet zu erwarten habe. Und erst wenn er diesen ,,second blessing™ (zwei-
ten Segen) empfangen habe, sei er ein Christ, der vom Geist erfiillt, der
gesalbt und besiegelt im Geist sei.

So versuchen die klassischen Pfingstler, das Neue Testament zu deu-
ten. Doch selbst wenn Lukas den Taufritus und den Empfang des Heili-
gen Geistes als zwei verschiedene Geschehnisse oder zwei Momente der
christlichen Initiation unterschieden hitte, wiirde doch alles, was er
sagt, auf eine enge Verbindung von beiden hinweisen. Es gibt im Neuen
Testament keine Stiitze dafiir, daf} es fiir die neutestamentlichen Chri-
sten iiblich gewesen sei, erst die Wassertaufe zu empfangen und dann
betend auf den ,,second blessing“ zu warten und dann erst endgiiltig ,,er-
fiillt vom Heiligen Geist™ zu sein.

Das paulinische Zeugnis steht dem deutlich entgegen. Er anerkennt
niemanden als Christen, wenn er nicht den Heiligen Geist empfangen
hat, und er kennt keine christliche Initiation unabhingig von der Gabe
des Geistes.



Pfingsthewegung 175

-~ Als Katholiken diese Pfingsterfahrung machten, wulliten sie, daB sie
zeigen mufBiten, daB sie der katholischen Lehre, nach der der Heilige
Geist schon in der christlichen Initiation (Sakrament der Taufe) ge-
schenkt werde, nicht widersprechen. Sie mufiten den Eindruck vermei-
den, daB3 ihnen das Taufsakrament nur als ,,Wassertaufe* gelte und man
den Geist nur durch eine ,Pfingsterfahrung” wirksam empfangen
kénne.

Die normale Antwort in der katholischen Auseinandersetzung mit der
charismatischen Bewegung war, die ,,Gabe“ oder die GeistausgieBung
einzig in den Empfang der Sakramente zu verlegen. Eine Neuausgie-
flung des Geistes auflerhalb des Empfangs der Sakramente entspreche
nicht der katholischen Theologie. Danach ist also die pfingstliche
»QGeisttaufe” keine neue Geistesgabe, sondern ein neues, lebendiges Be-
wufltwerden seiner Gegenwart oder ein Freisetzen seiner Kraft, die
schon in den Sakramenten geschenkt, aber vorher nicht erfahren wurde.
Man unterscheidet zwischen der ,,Geisttaufe* im theologischen Sinn, in
der der Geist wirksam mitgeteilt werde — d.h. also den Sakramenten -,
und der gelebten Erfahrung - d.h. dem BewuBtwerden der Kraft des
schon empfangenen Geistes.

Es ist aber auch eine andere katholische Deutung méglich; nach ihr
empfingt man in der charismatischen Erfahrung eine wirkliche Geist-
ausgieBung; anders gesagt: eine Geisttaufe im theologischen wie auch
im ,,Erfahrungs“-Sinn. Das Wort ,, Taufe* wird in diesem Zusammen-
hang natiirlich in iibertragener Weise gebraucht; eine Sprechweise, die
sich auf Texte des Neuen Testaments stiitzen kann. So sagt auch Jesus in
bezug auf Pfingsten zu seinen Jiingern: ,,In wenigen Tagen werdet ihr
getauft werden im Heiligen Geist.” (Apg 1,5)

Nach dieser Deutung kann also auch im katholischen Verstindnis die
pfingstliche Erfahrung als neue Geistsendung angesehen werden. Das
.lebendige BewuBtwerden der Kraft des Geistes” 148t sich nicht einfach
auf eine subjektive BewuBtseinsinderung des Menschen zuriickfiithren.
Wenn sich jemand der Kraft des Geistes in sich selbst bewuBt wird, ge-
schieht dies, weil der Geist in ihm gnadenhaft neu zu wirken beginnt;
und das besagt eine neue Weise seiner Gegenwart im Menschen. Diese
neu realisierte Gegenwart setzt eine neue ,,Geistsendung™ voraus; denn
der Geist ist in uns ja nur gegenwirtig als der vom Vater und vom Sohn
,Gesandte“. Diese Deutung kann sich auf die Lehre des heiligen Tho-
mas berufen (Summa Theol. 1, 43,6), wo er von der ,,unsichtbaren Sen-
dung, entsprechend der Vermehrung der Gnade*, spricht (missio invisi-
bilis secundum auvgmentum gratiae):

~Zur zweiten Frage: Eine unsichtbare ,Sendung’ geschieht auch im



Francis A. Sullivan 176

Voranschreiten in der Tugend oder im Wachsen in der Gnade. In bezug
auf das Wachsen in der Gnade handelt es sich besonders dann um eine
unsichtbare Sendung, wenn jemand zu einem neuen Tun oder einem
neuen Zustand der Gnade kommt; so zum Beispiel zur Gnade des Wun-
ders oder der Prophetie oder dazu, daBl er aus Liebesglut sich dem Mar-
tyrium ausliefert oder seinem Besitz entsagt oder irgendein groBes Werk
unternimmt.“

Im Text steht nicht einmal eine Andeutung dafiir, daB3 sich die neue
Geistsendung mit ihren Wirkungen nur beim Sakramentenempfang er-
eigne. Man muB sich weiter daran erinnern, daB nach der Sprechweise
der Schrift ,,Geistsendung®, , GeisteingieBung®, ,Geisttaufe* in ver-
schiedener Weise dasselbe ausdriicken; und dann versteht man, daB es
der traditionellen katholischen Lehre entspricht, daB schon getaufte und
gefirmte Christen vom Herrn erbitten, im Geist getauft zu werden. Sie
erbitten damit - in der Sprache des heiligen Thomas — eine neue Geist-
sendung, die in ihrem Leben ein neues gnadenhaftes Tun erwecken soll.
Die Beispiele des heiligen Thomas zeigen, dal er keineswegs tiberrascht
gewesen wire, wenn dieses neue gnadenhafte Tun auch eine charismati-
sche Gabe mit sich gebracht hitte.

Was man ,,Geisttaufe” nennt, gehdrt also in der Tat zu dem, woran
auch Thomas dachte, als er von einer neuen Geistsendung sprach, durch
die jemand in seiner Gnade wachse. So darf man auch schlieBen, daB
die Erfahrung innerhalb der modernen Pfingstbewegung nichts Neues
ist. Neu ist - neben dem Riickgriff auf das biblische Bild von der Geist-
taufe — die Entdeckung von so vielen Menschen, wie iiberaus hilfreich es
ist, in dieser ausdriicklichen, beharrlichen und gemeinsamen Weise um
die AusgieBung des Heiligen Geistes zu beten, dieses Gebet an Jesus,
den Herrn, zu richten und dabei zu ersehnen, daf3 er in neuer Weise
durch das Wirken des Heiligen Geistes das eigene Leben beherrsche.

Bei den meisten Gebetsgruppen der charismatischen Erneuerung wer-
den die Neuhinzugekommenen, die das Verlangen nach dieser Geistsen-
dung haben, eingeladen, an den sogenannten ,,Seminarien fiir das Leben
im Geist* teilzunehmen. Es handelt sich um eine Reihe von geistlichen
Ubungen, die normalerweise sieben Wochen dauern und gute Voraus-
setzungen verschaffen wollen, um in Sehnsucht nach der Geistgabe zu
beten. Das Ziel dieser Seminarien ist eher Evangelisation (Glaubenser-
weckung und -bestirkung) als Katechese (Glaubensunterweisung). Man
soll sich dem Ruf des Evangeliums stellen, ihm in neuer Weise antwor-
ten, all dem entsagen, was ihm im eigenen Leben noch entgegensteht,
und ein neues, reifes Engagement vor Jesus, dem Herrn, {ibernehmen.
Fir Christen, die als Kinder getauft und als Jugendliche gefirmt wur-



Pfingstbewegung 177

den, kann dies das erste Mal sein, dal} sie tatséichlich eine solche persén-
liche Bejahung vollziehen. Die Erfahrung zeigt, daB Christen, die eine
solche neue Ausgieung des Heiligen Geistes erbitten, eine Neuordnung
ihres Lebens erfahren, die anzunehmen erlaubt, daB sie tatsiichlich das
erlangt haben, worum sie beteten.

Weitere Praktiken

Vier charakteristische Ziige kann man aufzeigen, in denen sich die neo-
pfingstlichen Gebetsgruppen von anderen Gruppen, die sich zum ge-
meinsamen Gebet versammeln, unterscheiden: 1. Die Pflege des Lob-
preisens als Grundhaltung des Betens. Damit wird eine Gebetsatmo-
sphire geschaffen, die stirker auf Gott als auf die Anliegen der Teilneh-
mer gerichtet ist. Frohes und begeistertes Gotteslob, oft von Gesang
begleitet, charakterisiert diese Versammlungen. 2. Die Wahrscheinlich-
keit, dall beim Gotteslob der Gruppe ein einzelner oder die Gemein-
schaft anfingt, in Sprachen zu beten. In vielen Gruppen geht das miindli-
che Gebet spontan in ein ,,Singen im Heiligen Geist” iiber, in dem jeder
seine eigene Melodie sucht; es geschieht entweder in formulierten Wor-
ten oder nur in ,,Sprache®. Oft entsteht dabei ein eigentiimlicher Wohl-
kiang. 3. Die Wahrscheinlichkeit, dafl jemand ,prophezeit”, d.h. eine
Botschaft als Wort, das von Gott kommt, an die Gruppe richtet. Meist
sind diese Prophezeiungen in Stil und Inhalt biblisch, eher mahnend
und trostend als vorhersagend. Gelegentlich wird auch ,,prophezeit®,
nachdem ein anderer in Sprachen geredet hat. Man sieht dann darin
eine ,, Interpretation” des Sprachengebets. 4. Man muf} weiter die Praxis
des Heilungsgebets und des Betens um Befreiung von dimonischem Ein-
fluB erwihnen.

Zu jedem der vier charakteristischen Ziige seien einige Bemerkungen
gemacht.

~ Das Lobpreisen, wie es in den pfingstlichen und neopfingstlichen Ver-
sammlungen gepflegt wird, wirkt auf andere, die mehr Zuriickhaltung
gewohnt sind, oft peinlich. Der Lobpreis geschieht nicht nur in rubigem
Gebetsmurmeln, sondern wird gelegentlich zum lauten Ruf; er driickt
sich nicht nur durch die Stimme, sondern auch durch Gesten aus — man
erhebt die Hinde, klatscht und tanzt auch manchmal. Um dies zu recht-
fertigen, kann man sich auf die Psalmen berufen, deren Wortlaut eben-
falls anleitet, ,.mit lauter Stimme zu Gott zu rufen”, ,die Hinde zum
Zeichen des Lobes zu erheben®, ,mit allen Kriften zu singen“, ,seinen
Namen durch Tanz zu preisen®. Fiir viele wurde diese Weise des Lobge-



Francis A. Sullivan 178

bets zur Neuentdeckung von der Rolle des Leibes wihrend des Betens,
einer Rolle, die man iiber dem zu intellektuellen Zugang zum Gebet ver-
gessen hatte.

- Sprachengebet und Sprachengesang sind der Zug an der Pfingstbewe-
gung, der die groflte Aufmerksamkeit erregt hat; man nannte die Bewe-
gung auch einfachhin manchmal ,,Zungenbewegung*. Das ist eine Fehl-
deutung. Auch die klassischen Pfingstler, fiir die das ,,Sprachengebet*
ein notwendiges Zeichen der ,,Geisttaufe“ ist, betonen, da8 es nur Zei-
chen fiir eine tiefere Wirklichkeit, nur eine begleitende Erscheinung zur
Gabe des Heiligen Geistes sei. Die meisten Neopfingstler messen dieser
Gabe keineswegs die Bedeutung bei, wie es AuBBenstehende vermuten,
obgleich sie eine hohe Achtung vor der ,Sprachengabe“ haben.

Zweifelsohne gibt es viele Pfingstler, die die »Sprachengabe“ als eine
iibernatiirliche Fahigkeit ansehen, mit der jemand in einer tatsichlich
existierenden, aber ihm unbekannten Sprache spricht. Mehr und mehr
aber meint man heute, dafl es die Aktuierung einer natiirlichen, aber ver-
borgenen Fihigkeit sei, spontan Laute zu duB8ern, die einer Sprache #h-
neln. Diese Aktuierung ist nicht notwendigerweise ein Werk des Heili-
gen Geistes; sie ist auch nicht auf die christliche Erfahrung beschrinkt;
das gleiche Phinomen ist auch in anderen Religionen gut bezeugt. Den-
noch sieht man darin ein Charisma, weil es sich als eine Gabe des Be-
tens, besonders des Lobpreisens duflert. Das Eigentiimliche daran ist
wohl, daf3 das Sprachenreden Tiefen des menschlichen Geistes freisetzt;
stimmlich, das bedeutet mit dem Leib als integralem Teil des Selbst, und
vernehmbar wird ausgedriickt, was durch eine begriffliche Sprache nicht
mehr gesagt werden kann. Man hat dem Sprachengebet verschiedene
Namen gegeben: vorrational, vorbegrifflich, mehr mit dem Herzen als
mit dem Verstand beten. Es gibt Analogien des Sprachengebets zu ande-
ren Gebetsformen, bei ,,denen der Geist betet, wihrend der Verstand
schlaft«.

Man kann es z.B. mit der Gabe der Trinen vergleichen. In beiden
Fillen handelt es sich nicht um eine Gabe, die eine physische Fihigkeit
schenkt, die bis dahin nicht existierte. Aber ebensowenig, wie das Tri-
nengebet nicht einfachhin mit jeder Art zu weinen gleichzusetzen ist,
sollte man auch die Sprachengabe nicht einfachhin mit jeder Weise von
»Glossolalie” identifizieren. Weinen ist nur dann eine ,,Gabe der Tri-
nen®“, wenn es Zeichen und leibseelische Intensivierung einer inneren
Haltung von Zerknirschung, von Mitleid oder von Freude bedeutet; da-
bei kann man ihm eine quasisakramentale Bedeutung zusprechen, da
diese ,,duBere* Kundgabe schon natiirlicherweise die innere Erfahrung



Pfingsthbewegung 179

verstiirkt. Ebenso ist das Sprachenreden dann eine Gnadengabe, wenn
es von dhnlicher Wirksamkeit ist, wenn es eine personliche Gebetshal-
tung zum Ausdruck bringt und dadurch auch intensiviert.

Eine andere Analogie besteht in dem, was die charismatische Erneue-
rung ,,Singen in Sprachen* nennt, zu der traditionellen ,,Jubilatio® (Ju-
belruf). Wir wissen vom heiligen Paulus, daB ihm ein ,spiritu... et
mente* (im Geist und im Herz)-Psalmodieren vertraut war (I Kor
14, 15). Augustinus und andere Kirchenviter kannten ein gemeinsames
Singen, das sie , Jubilatio“ nannten. Zwar hat Augustinus dies nicht mit
der Sprachengabe des Neuen Testaments gleichgesetzt, aber wohl nur
deshalb, weil er wie die meisten der Viter glaubte, daf3 die Sprachen-
gabe in der wunderbaren Kraft bestehe, das Evangelium in unbekannten
Sprachen zu verkiinden. Doch wenn man liest, wie Augustinus ,,Jubila-
tio* beschreibt und wie sie zu seiner Zeit in der Kirche iiblich war, denkt
man unwillkiirlich an den spontanen Gesang im Geist, in dem manche
Gruppen der charismatischen Erneuerung ihrem Gotteslob Ausdruck
geben.

- Die Prophezeiung gilt in der Erneuerung als eine Botschaft des Herrn
an die Gemeinschaft und nicht als etwas, das dem Ubermittler gutdiinkt,
also als eine Botschaft, die aus gottlicher Inspiration stammt. Wer der
Gemeinschaft seine Worte als Prophetie verkiindet, ist {iberzeugt, daB3
die Botschaft vom Herrn und nicht aus seinen eigenen Uberlegungen
stammt. Das aber schlieBt ein, daB8 die personliche Uberzeugung dem
unterscheidenden Urteil der Gemeinschaft unterliegt.

Paulus war mit der Prophezeiung in den Gebetsgruppen vertraut (vgl.
1 Kor 11,4f). Jemand fiihlte sich inspiriert, ein Wort weiterzugeben, von
dem der Herr wollte, daB3 die Kirche es hore. Die Botschaft mufB3 keine
Zukunftsweissagung sein und ist es meist auch nicht. Sie ist im Grunde
ein Wort der Ermahnung (Paraklesis), das Mut macht, warnt, tadelt, tro-
stet. In der charismatischen Erneuerung ist man iiberzeugt, dafl es sich
in den Gebetsversammlungen mindestens in einigen Fillen um eine Pro-
phetie handelt, die von derselben Qualitit ist, von der Paulus spricht,
und die zu ersehnen er die Korinther dringlich ermahnt.

- Die Auslegungen der Sprachen. Meist wird die Gabe der Sprachen im
privaten oder gemeinsamen Lobpreisen lebendig. Doch es kann auch in
einer Gebetsversammlung geschehen, dafl in einem Moment der Stille
jemand seine Stimme erhebt, weniger um in Sprachen zu beten als um
eine Botschaft zu libermitteln. Auf eine solche Botschaft folgt gewdhn-
lich eine Zeit des Schweigens. Danach kann jemand aus der Gruppe
etwas sagen, das man unter anderen Umstidnden ,,Prophetie” nennen



Francis A. Sullivan 180

wiirde, das aber in diesem Fall eine Auslegung der Botschaft des vorher-
gehenden Sprachengebets bedeutet. Man sollte nicht von einer ,,Uber-
setzung® sprechen, als ob der vorherige ,Beter in Sprachen® eine
Fremdsprache benutzt habe, die jetzt in die Umgangssprache iibersetzt
wird. Richtiger ist es wohl zu sagen, daB das ,,Sprachengebet” eine Art
von Signal fiir die Gruppe war, aufmerksam zu werden fiir eine Prophe-
tie, die da kommt; anders gesagt: ,,Sprachengabe“ und , Auslegung®
sind zwei Momente der einen Prophetie.

~ Das Gebet um Heilung wird von allen neopfingstlichen Gebetsgruppen
praktiziert. Am auffalligsten bei dieser Art zu beten ist der lebendige
Glaube, daB Gott die Macht hat, alle unsere Ubel - physische und geist-
liche - zu heilen, ob man sie normalerweise als heilbar oder als unheil-
bar ansieht. Dieser Glaube ist fiir gewohnlich Frucht der Erfahrung und
nicht der theologischen Reflexion; Frucht einer gemeinsamen Erfah-
rung der Gebetsgruppen, die in der Literatur der Erneuerung beschrie-
ben und weitergegeben wird, und oftmals einer persénlichen Erfahrung,
daB man selbst geheilt wurde oder Zeuge bei der Heilung eines anderen
gewesen ist. Natiirlich ist damit keine Sicherheit gemeint, da3 das Gebet
iber Kranken notwendigerweise mit einer auBergewthnlichen Heilung
beantwortet werde. Aber es gibt in der Tat eine grole Anzahl von physi-
schen, oftmals anch auBergewdhnlichen Heilungen, die nach einem sol-
chen Gebet mit und iiber einem Kranken sich ereignet haben.

Einige, bei deren Gebet dfters auBerordentliche Heilungen von Men-
schen geschahen, fiihlen sich als von Gott in besonderer Weise zum
Dienst der betenden Krankenheilung berufen. Gelegentlich ist dieser
Dienst durch ein Phinomen gekennzeichnet, das man , Liegen im Geist®
nennt. Die Person, fiir die man betet, fillt zur Erde und bleibt eine Zeit-
lang bewegungslos liegen. Man kann hieriiber kaum ein allgemeingiilti-
ges Urteil fdllen. Oft ist es etwas Oberflédchliches und natiirlich zu Erklé-
rendes; aber es gibt auch Fille, bei denen es sich um eine fruchtbare
und tiefe geistliche Erfahrung handelt.

Die Anhinger der charismatischen Erneuerung beten nicht nur um
physische, sondern auch um geistliche Heilung. Dieses Gebet um innere
Heilung ist eine Art von pastoraler Hilfe. Der Kranke wird ermutigt, sei-
nen vergangenen Fehler zu bedauern, denen zu verzeihen, die ihm Un-
recht taten oder ihn verletzten, zu Jesus zu beten, daB er das Ubel in sei-
nem Ursprung und die bleibende Verwundung der Erinnerung daran
heile. Normalerweise geben zwei oder drei Personen, die wihrend der
Gebetsstunde den Heilungsdienst ausiiben, dem Kranken auch spiter
pastorale Hilfe.



Pfingsthewegung 181

Diese Gebetserfahrung der inneren Heilung hat in einigen Gruppen
der charismatischen Erneuerung zu dem gefiihrt, was man den ,, Dienst
der Befreiung” nennt. Wenn man ohne Erfolg fiir jemanden um innere
Heilung gebetet hat und wenn dieser Zeichen duflert, daBl an der Wurzel
seiner Krankheit vielleicht der Einflul3 des Bosen liege, beschwért man
im Namen Jesu den bosen Geist, sich zu entfernen. Dies kann, wenn es
niitzlich erscheint, still geschehen, ohne dafl der Kranke es weiBl. Die Er-
fahrung zeigt, daB ein solcher einfacher oder auch stiller Exorzismus
wirksam sein kann, wenn der Kranke unter einer Versklavung leidet, die
ihn mehr oder weniger daran hindert, seine Versuchungen zu beherr-
schen oder sich von einer siindhaften Gewohnheit zu befreien. Dieser
Dienst der Befreiung mit dem einfachen und stillen Exorzismus muf}
klar unterschieden werden von dem offentlichen, feierlichen Exorzismus
bei dimonischer Besessenheit, der dem autorisierten Exorzisten vorbe-
halten ist. (Durch MifBlbrauch und negative Vorkommnisse gewarnt und
durch theologische Reflexion gefiihrt, bindet eine neuere vatikanische
Klarstellung auch die Ausiibung einfacher Exorzismen an die strikten
Vorschriften des Kirchenrechts beziiglich Beauftragung und Vorausset-
zungen, vgl. can. 1172 CIC.)?

Zum Abschiuf3

Festzuhalten bleibt: Obgleich Sprachengabe, Prophetie, Gebet um Hei-
lung und Befreiung ,,spezifische Praktiken“ der Gruppen der charismati-
schen Erneuerung sind und deshalb eine ausfiihrliche Beschreibung ver-
dienen, so wire es dennoch ein Irrtum, in ihnen den Kern der Erneue-
rung zu sehen. Ein Blick in die zehn Jahre von ,,New Covenant”, der
Zeitschrift der katholischen amerikanischen Erneuerung, zeigt, dal zwar
wihrend der ersten Jahre eine groBere Zahl von Artikeln der einen oder
anderen dieser Praktiken gewidmet war. Dann wurde dasjenige zentral,
was nun tatsdchlich das Herz der Erneuerung darstellt: ein Leben unter
der Autoritit Christi, in der Kraft des Geistes. Die charismatische Er-
neuerung betont, dal man durch ein Leben in der Kraft des Geistes sich
der Vielfalt der Gaben Offnet; deshalb kann man die Bewegung mit
Recht ,,charismatisch® nennen. Aber diese Offnung fiir die Vielfalt der
Gaben ist nur eine Folge der vorangehenden Offenheit fiir den Geist
selbst. Diese aber will vor allem und zuerst: ¢in Leben als ,Sohn des
Vaters” unter der hochsten Autoritit Christi.

* Der eingeklammerte Satz ist von der Redaktion aufgrund des vom Prifekten der Glau-
benskongregation, Joseph Kard. Ratzinger, am 29. 9. 1985 verdffentlichten Dokuments

eingefiigt worden. Vgl. Kard. Léon-Joseph Suenens, Erneuerung und die Méchte der Fin-
sternis, Salzburg 1983,



Francis A. Sullivan 182

Beurteilung

Fiir ein sachliches Urteil {iber die Pfingstbewegung kénnen wir uns auf
eine Vielfalt von Erklirungen beziehen, die von verantwortlichen
kirchlichen Autorititen oder unter ihrem Einfluf3 gemacht wurden, Die
drei Binde von Kilian McDonnell, , Presence, Power, Praise® (1980),
sind eine ziemlich erschopfende Sammlung der Erklarungen bis 1979.
Viele Kirchen haben sich seit 1962 dazu geduflert. Es mOge geniigen, die
wichtigsten der katholischen Verantwortlichen zusammenzufassen:

Ansprache von Papst Paul VI. beim ersten Internationalen Kongre
am 19. Mai 1975; Botschaft der kanadischen Bischéfe 1975; Erklirung
der Bischéfe der Vereinigten Staaten 1975; Verlautbarung der Bischofs-
konferenz der Antillen 1976; der Pastoralbrief der belgischen Bischofe
1979; Ansprache von Papst Johannes Paul I1. zum Internationalen Tref-
fen der Fihrungskrifte am 7. Mai 19812,

Die zwei pdpstlichen Erkldrungen

verdienen besondere Beachtung aufgrund ihrer Autoritit und der Adres-
saten, ndamlich leitender Mitglieder der Erneuerung. Beide Pipste gaben,
wie zu beachten ist, klare Direktiven fiir eine gesunde Entwicklung der
Erneuerung, aber keiner von beiden hat iber die negativen Aspekte oder
die Gefahren gesprochen, die manche bischoflichen Erklarungen aufge-
zeigt haben. Der Ton beider pidpstlicher Ansprachen ist einfach, warm
und ermutigend. Paul VI. begann z. B. seine Ansprache (im Original auf
Englisch):

., Wir sind gliicklich, euch in der Liebe Christi zu begriilen und in sei-
nem Namen an euch einige Worte der Ermutigung und der Ermahnung
fiir euer christliches Leben zu richten. Thr seid in Rom unter dem Zei-
chen des Heiligen Jahres versammelt. In Gemeinschaft mit der ganzen
Kirche erstrebt ihr eine Erneuerung, eine authentische, katholische
geistliche Erneuerung im Heiligen Geist. Wir sind gliicklich, Zeichen
der Erneuerung zu sehen: Liebe zum Gebet, zur Kontemplation, zum
Gotteslob, Bereitschaft fiir die Gabe des Heiligen Geistes, intensivere
Lesung der Schrift. Wir wissen auch, daB} ihr eure Herzen der Verséh-
nung mit Gott und mit euren Briidern 6ffnen wollt.”

1981 erinnert Johannes Paul II. zuerst an die Worte Pauls VI. zum
KongreB3 von 1975 und féhrt dann fort mit einem positiven Urteil tiber
den Fortschritt, der seitdem gemacht wurde:

3 Inzwischen gibt es weitere positive Stellungnahmen von Amtstragern der katholischen
Kirche.



Pfingstbewegung 183

,Paul VI, hat die Erneuerungsbewegung im Geist eine Chance fiir die
Kirche und die Welt genannt. Sechs Jahre nach dem KongreB hat sich
die Hoffnung, die in dieser Vision lag, bewahrheitet. Die Kirche hat die
Friichte eurer Liebe zum Gebet in einem vertieften Engagement fiir die
Heiligkeit des Lebens und in der Liebe zum Wort Gottes gesehen. Mit
besonderer Freude haben wir festgestellt, dafl die Leiter der Erneuerung
eine immer klarere kirchliche Schau entwickelt und die Krifte verdop-
pelt haben, damit diese Vision mehr und mehr Realitdt werde fiir alle,
die von euch Richtungsweisung erwarten. Wir haben auch die Zeichen
eurer GroBziigigkeit gesehen, mit der ihr die Gaben Gottes mit den Ent-
erbten dieser Welt in Gerechtigkeit und Liebe geteilt habt, damit alle
Menschen sich der unschitzbaren Wiirde erfreuen kdnnen, die ihnen in
Jesus Christus zu eigen ist. DaB doch dieses Tun der Liebe, wie es in
euch begonnen hat, zu einem guten Ende gefiihrt werde.”

Zur Rolle des Priesters in der Erneuerung sagte der Papst: ,,Die ein-
zigartige und unersetzbare Rolle der Priester in der und fiir die charis-
matische Erneuerung, die er auch fiir das Ganze der christlichen Ge-
meinschaft spielt... Der Priester kann seinen Dienst fiir die Erneuerung
nur ausiiben, wenn er eine positive Haltung zu ihr einnimmt, die auf der
mit jedem getauften Christen gemeinsamen Sehnsucht griindet, zu wach-
sen in den Gaben des Geistes...”

Die vier erwdihnten bischoflichen Auflerungen

beschiftigen sich mit all den positiven, aber auch mit den negativen
Aspekten der Erneuerung. In einzelnen Aussagen stimmen die Doku-
mente weitgehend iiberein. Auf folgende positive Aspekte, die in einigen
Gruppen sehr deutlich, in anderen weniger klar erscheinen, machen die
Bischofe aufmerksam: echte und hiufige Bekehrungen; eine tiefe, le-
bendige Verbindung mit dem Vater, mit Jesus, mit dem Heiligen Geist;
ein neuer Sinn fiir den Kult und das Beten, besonders fiir den freudigen
Lobgesang; eine erneuerte Hochschitzung der Kirche, der Sakramente,
der Schrift als Wort Gottes; eine wachere Aufmerksamkeit fiir die Ge-
genwart und das Wirken des Heiligen Geistes im christlichen Leben;
eine neue Offnung fiir die Gaben des Geistes und besonders die Sorge,
aus ithnen Nutzen fiir andere zu ziehen; ein lebendigeres Gefiihl der
Briiderlichkeit zwischen denen, die zur Bewegung gehoren, was manch-
mal auch neue Formen des gemeinsamen Lebens erweckte; eine tiefere
Anhinglichkeit an die Priester und die Bischofe, weil ihnen die Aufgabe
der Unterscheidung zusteht, was das Wirken des Geistes in der Kirche
sei.



Francis A. Sullivan 184

Es findet sich auch eine bemerkenswerte Ubereinstimmung im Auf-
zeigen der negativen Aspekte, der Gefahren, die zu vermeiden sind: Su-
che nach dem Sensationellen, indem man dem Auffilligeren nachgeht
und die bescheideneren, aber niitzlicheren Gaben vernachlissigt; eine
»~Emotionalitit”, die zu viel Wert auf gespiirte Erfahrungen statt auf
wahren Fortschritt in der Tugend und die Friichte des Geistes legt; ,,Eli-
tarismus®, der der Zugehorigkeit zur Erneuerung zu viel Wert beilegt
und geneigt ist, die anderen zu verachten, die nicht dazugehoren; ,,Fun-
damentalismus®, der von gewissen Texten der Schrift einen zu wértli-
chen und willkiirlichen Gebrauch macht; falscher Okumenismus, der
die Unterschiede zwischen den Christen verkleinert und damit dasjenige
vernachlissigt, was in Glaube und Praxis typisch katholisch ist; ,, Ego-
zentrismus® als die Tendenz zu einer Frémmigkeit, die mit sich selbst
zufrieden und geneigt ist, die Note der Ganzheit zu ignorieren und das
soziale Engagement zu vermeiden.

Die kanadischen Bischofe weisen darauf hin, daB einige dieser uner-
wiinschten Aspekte ,,der notwendige Preis fiir ein solch neues Gesche-
hen sind. Es erinnert daran, daf3 diese geistliche Bewegung noch in den
Kinderschuhen steckt. Wie in jedem lebendigen Organismus gibt es
Wachstumsschwierigkeiten, was uns nicht iiberraschen muf3*. Die Bi-
schofe empfehlen zweierlei, um die Gefahren zu vermeiden: groBere
Aufmerksamkeit bei der Ausbildung der Laienleiter und eine aktive
Teilnahme der Priester an der pastoralen Betreuung der Gebetsgruppen
und der Gemeinschaften der Erneuerung.

Von diesen AuBerungen ist aber keine ausschlieBlich kritisch und ne-
gativ. Im Gegenteil, die Gesamtbeurteilung ist ausdriicklich positiv und
ermutigend: ,,Die Grundausrichtung der charismatischen Erneuerung
ist positiv..., dessen sind wir uns sicher.“ (Die kanadischen Bischéfe) -
,»Wir ermutigen die, die zur charismatischen Bewegung gehoren, und
unterstiitzen die positiven, niitzlichen Ausrichtungen dieser Bewegung.*
(Die amerikanischen Bischofe) — ,,Diese Erneuerung gibt nicht vor, ein
Monopol des Geistes zu haben; was da geschieht, ist Gnade. Und wie in
jeder Gnade ldBt der Geist Freiheit. Er verlangt Mitarbeit, um die
Friichte der Erneuerung in das personliche Leben, in das Leben der
Gruppe und in das Leben der Kirche einzubringen.* (Die belgischen Bi-
schofe) — ,,Wir kdnnen uns nur freuen und Gott danksagen fiir die Aus-
breitung der Erneuerung... Wir moéchten ihnen eine 6ffentliche Ermuti-
gung geben und unsere Zustimmung zusichern.“ (Die Bischéfe der An-
tillen)





