
Pfingstbewegung 
und charismatische Gemeindeerneuerung 
Geschichte - Spiritualität - Stellungnahme 

Francis A. Sullivan, Rom 

Es geht in dieser Übersicht1 sowohl um die klassische Pfingstbewegung 
mit ihren •Verzweigungen" als auch um dasjenige, was man die •Neo- 
Pfingstbewegung" oder die •Charismatische Erneuerung" nennt, das ist 
die Gestalt, welche die Pfingstbewegung in den traditionellen Kirchen, 
auch im Katholizismus, angenommen hat. 

Geschichte 

Die klassische Pfingstbewegung 

als eigenständige Form des Glaubens und der Praxis von Christen be- 
ginnt zu Anfang des 20. Jahrhunderts, wurzelt aber in dem •Holiness 
Movement" und der evangelischen •Erweckung", welche die religiöse 
Szene der Vereinigten Staaten während der zweiten Hälfte des 19. Jahr- 
hunderts beherrschten. 

Das •Holiness Movement" (Bewegung der Heiligung) war eine •Er- 
weckung" (reveil, revival) im amerikanischen Methodismus. Seine An- 
hänger - Laien wie auch Kleriker - klagten die offizielle methodistische 

1 Der Beitrag ist eine leicht gekürzte Übersetzung des grundlegenden Artikels aus dem 
Fachlexikon Dictionnaire de Spiritualite, Ascetique et Mystique. Doctrine et Histoire, Tome 
XII/1, Paris 1984, 1036-1052, durch P. J. Sudbrack SJ; dort auch die weiterführende Lite- 
ratur. Der Autor, Professor an der Päpstlichen Universität Gregoriana, hat seine Sicht in 
dem stärker auf die katholische Sicht ausgerichteten Buch: Die Charismatische Erneue- 
rung. Die biblischen und theologischen Grundlagen, Graz21986, breiter dargelegt (vgl. in diesem 
Heft, 237 f)- Was Kard. Suenens im Vorwort dazu schreibt, gilt auch von dem gleichzeitig 
entstandenen, hier übersetzten Artikel: •Der Verfasser dieses Buches besitzt die persönli- 
che Gabe der Klarheit - ein seltenes Talent - , die er mit einem großartigen Sinn für Schat- 
tierungen und Abwägungen einsetzt, verbunden mit der Sorge, allen Einzelheiten das Ge- 
wicht zu geben, das ihnen in einem Gesamtbild zukommt... Auf diesen Seiten finde ich 
aber noch eine andere Gabe des Heiligen Geistes, mit der der Autor Meinungen, mit de- 
nen er nicht übereinstimmt, maßvoll und fair behandelt. Niemand dürfte das Gefühl ha- 
ben, mißverstanden worden zu sein, selbst wenn er Widerspruch erfährt... Im Namen der 
charismatischen Erneuerung möchte ich Pater Sullivan für seine auf diesen Seiten voll- 
brachte Arbeit danken." Wir schließen uns diesem Dank an und geben ihn auch weiter an 
Herausgeber und Verlag des Dictionnaire de Spiritualite. Die Redaktion. 



Francis A. Sullivan \ 66 

Kirche an, die Lehre John Wesleys über die Ganzheiligung zu mißach- 
ten. Sie nun machten diese Botschaft zur Mitte ihrer Lehre. 

Danach müssen Christen, auch wenn sie eine wirkliche Erfahrung der 
Umkehr gehabt haben, wie es zum Heil notwendig ist, nach einem 
•second blessing", einem zweiten Segen, streben; damit ist eine zweite 
religiöse Erfahrung gemeint, die ihre Heiligung vollendet und ihnen ein 
Leben der moralischen Vollkommenheit ermöglicht, das frei von jeder 
Sündenwurzel (•root of sin") ist. 

In den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts wurde es im •Holi- 
ness Movement" üblich, diese zweite Erfahrung •Geisttaufe" zu nennen 
und ihr das Prädikat •pfingstlich" zu geben. 

In den nördlichen Staaten der USA wie auch in Großbritannien war 
eine andere evangelische Erneuerungsbewegung weiter verbreitet; sie 
war zwar auch von der Lehre Wesleys über den •second blessing" beein- 
flußt, aber weniger dem Methodismus als den baptistischen und presby- 
terianischen Traditionen verpflichtet. 

Ihre leitenden Männer beherrschten den Stil der Erweckungspredigt: 
Ansprachen, die ans Gefühl appellieren; Massenversammlungen, die 
Begeisterung wecken; Herausrufen vor den Altar (altar call), wo alle, die 
eine Entscheidungserfahrung suchen (crisis experience), eingeladen 
sind, sich persönlich einem Amtsträger der Kirche zu stellen. Ein her- 
vorragendes Merkmal ihrer Predigten war dieser Aufruf zu einer zweiten 
•Entscheidungserfahrung" (d.h. nach der Umkehr), die von vielen als 
•Taufe im Heiligen Geist" beschrieben wurde; also nicht mehr, wie in 
der Tradition Wesleys, als •Reinigung von der Sünde bis in ihre Wur- 
zel", sondern als •Bekleidetwerden mit Kraft", um ein christliches Le- 
ben zu führen und den Glauben zu bezeugen. 

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts waren also in der amerikanischen 
Erweckungsbewegung schon so gut wie alle Elemente vorhanden, die 
später die Pfingstbewegung charakterisieren sollten. Zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts fügten dann Charles F. Parham und seine Studenten in der 
Bibelschule Bethel von Topeka (Kansas) die weitere Lehre hinzu, die ty- 
pisch für die Pfingstbewegung werden sollte: Jede wahre •Geisttaufe" 
sei begleitet von dem Zeichen, das auch das erste Pfingsten charakteri- 
siert: •Reden in anderen Sprachen, wie der Geist es ihnen eingab" (Apg 
2,4). Parham hatte seinen Studenten (jungen Männern und Frauen, die 
sich auf den Dienst am Evangelium vorbereiteten) aufgetragen, in der 
Heiligen Schrift Antwort auf folgende Frage zu suchen: Was ist nach 
der Bibel das sichtbare Zeichen der •Geisttaufe"? Man bezog sich auf 
den Pfingstbericht und auf die anderen Herabkünfte des Geistes, die die 
Apostelgeschichte erzählt, und stellte fest, dieses Zeichen sei •Sprechen 



Pfingstbewegung 167 

in anderen Sprachen". Eine Welle hoher Begeisterung ging durch die 
Schule. Im pausenlosen Beten über mehrere Tage und Nächte erflehte 
man dieses Herabkommen des Heiligen Geistes. 

Am 1. Januar 1901 bat eine der Studentinnen, Agnes Ozman, Parham, 
ihr beim gemeinsamen Gebet die Hände aufzulegen. Dabei erfuhr sie 
die •Taufe im Geist" und begann, •in Sprachen zu reden". Im Verlauf 
weniger Tage machten alle Studenten, auch Parham, eine ähnliche Er- 
fahrung. Es war die Geburt der ersten Gruppe von Pfingstlern, mit der 
typischen Überzeugung, daß jeder Christ seine persönliche Pfingsterfah- 
rung erstreben müsse, so wie sie den Aposteln und den ersten Christen 
mit der Gabe der Sprache geschenkt wurde. Im Sinne von Apg 1,8 (•Ihr 
werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch herab- 
kommen wird; und ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem und in 
ganz Judäa und Samarien und bis an die Grenzen der Erde") betrachtete 
man die Taufe im Geist als Quelle der Kraft, wahre Zeugen Christi zu 
sein, und auch als Quelle der anderen charismatischen Gaben, die von 
den Aposteln im Zusammenhang mit ihrer Verkündigung bezeugt wer- 
den. 

In den folgenden Jahren verkündete Parham seine neue Lehre mit 
wechselndem Erfolg. 1906 schlug der Funke in Los Angeles helle Flam- 
men: Die Predigt eines ehemaligen Schülers Parhams, W.J. Seymours, 
eines einäugigen Negers, bewirkte eine Erweckung, die drei Jahre lang 
andauerte. Aus allen Teilen Amerikas kamen Menschen in Massen 
nach Los Angeles, um für eine machtvolle Erweckung zu beten und die 
•Geisttaufe" zu erstreben. Auch aus Europa kam man, angezogen durch 
Zeitungsberichte über die Wunder, die sich in der zerfallenen Kirche 
von Azusa-Street ereigneten, wo Seymour fast ohne Unterbrechung Ge- 
betsversammlungen abhielt; man redete dort in Sprachen, prophezeite, 
wurde geheilt, zeigte vielfältige Phänomene religiöser Ekstase. In weni- 
gen Jahren griff die Botschaft von Los Angeles nach Europa über, nach 
Lateinamerika, nach Asien und natürlich nach ganz Nordamerika. Tau- 
sende von Menschen erlangten diese •Pfingsterfahrung", die mit dem 
Zeichen der Sprachengabe verbunden war. Bei denjenigen, die schon 
Mitglieder des •Holiness Movement" waren, wie Parham und Seymour, 
wurde die •Geisttaufe" zur dritten •Entscheidungserfahrung" (crisis ex- 
perience) - nach der von Umkehr und der von Heiligung. Einige Mit- 
glieder der Holiness-Kirchen nahmen die neue Lehre an und errichte- 
ten die ersten organisierten Pfingstkirchen. Die typischsten sind die 
Church of God in Christ und die Pentecostal Holiness Church. 

Für evangelikale Protestanten anderer Traditionen als der Wesleys, 
die die pfingstlerische Lehre annahmen, bedeutete die •Geisttaufe" die 



Francis A. Sullivan 168 

zweite Entscheidungserfahrung, die auf die Erfahrung der Umkehr 
folgte. Heiligung geschah für sie schon bei der Umkehr oder entwickelte 
sich daraus während des Lebens. Anfangs sahen diese Kirchen (meist 
waren es Baptisten und Presbyterianer) in der Pfingstbewegung etwas, 
das der Erweckung im eigenen Raum entsprach. Erst als sie diese Weise 
von Erweckung ablehnten, begannen die Pfingstler, ihre eigenen Grup- 
pen aufzubauen. 

Eigentlich gibt es - abgesehen vom Zeichen der Sprachengabe und 
der Bestätigung durch andere Charismen wie Prophetie und Heilung - 
wenig Unterschied zwischen der Lehre der Pfingstkirchen und der der 
evangelikalen Kirchen, aus denen sie entstanden sind. Denn auch letz- 
tere lehnen nicht die •Geisttaufe" als solche ab, sondern nur die zentrale 
Rolle, die von den Pfingstlern der Sprachengabe und den anderen Cha- 
rismen als Zeichen einer wirksamen Annahme der Taufe beigelegt wird. 
Ein Grund dafür lag in der Lehre vom •Dispensationalismus", die zu 
Beginn des Jahrhunderts stark war; danach hat Gott die Gabe der Spra- 
che und die Gabe der Prophetie nur für die apostolische Zeit •gewährt" 
(dispense); wenn spätere Zeiten behaupten, diese Gaben zu besitzen, 
müsse dies also eine Lüge sein. Doch haben sicherlich auch die ekstati- 
schen Ereignisse zu Beginn der Pfingstbewegung mit zur negativen Hal- 
tung seitens der •respektableren" Kirchen beigetragen. 

Aber trotz der Feindschaft und gar der Verachtung durch die meisten 
anderen christlichen Kirchen hatten die Pfingstler einen gewaltigen Er- 
folg; ihr Wachstum übertraf alle anderen Gruppierungen. Das galt be- 
sonders in einigen lateinamerikanischen und afrikanischen Ländern. Ty- 
pisch dafür ist die Schnelligkeit, mit der die Pfingstkirchen in der Drit- 
ten Welt autonom wurden. Sie spürten gar kein Bedürfnis mehr nach 
Hilfe durch fremde Missionare; sobald die Einheimischen die •Geist- 
taufe" empfangen hatten, hatten sie die Überzeugung, mit dem Empfang 
der Taufe auch die Kraft und die Gaben zu besitzen, Zeugnis für den 
Glauben abzulegen und das Evangelium zu verkünden. Das außerge- 
wöhnlich schnelle Anwachsen ihrer Kirchen trug zur Bestärkung ihrer 
Überzeugung bei. 

Bis vor kurzem hat der größte Teil der Pfingstkirchen auch kein Inter- 
esse an der ökumenischen Bewegung gezeigt. Nur wenige baten, am 
Weltkonzil der Kirchen teilnehmen zu dürfen. Dennoch nahmen einige 
Repräsentanten am ersten Fünfjahresgespräch teil; beim zweiten, an 
dem auch das katholische Sekretariat für die Einheit der Christen teil- 
nahm, waren es schon mehr. Die meisten und wichtigsten der Pfingst- 
gruppierungen treffen sich auf den Welt-Pfingst-Kongressen, die seit 
1947 alle zwei bis drei Jahre abgehalten werden. Ihr wachsendes Inter- 



Pfingstbewegung 169 

esse an einer wissenschaftlichen Erforschung ihrer Geschichte und ihrer 
Lehre zeigt sich in der Gründung der Society for Pentecostal Studies, die 
zweimal im Jahr die Zeitschrift •Pneuma" herausgibt. 

Charismatische Erneuerung oder Neopfingstbewegung 

wird die Bewegung heute meist genannt, wie sie sich innerhalb der tradi- 
tionellen christlichen Kirchen zeigt. Sie begann Palmsonntag 1960, als 
Dennis Bennet, der Rektor der Episkopalkirche St. Markus in Van Nuys 
(Kalifornien) seiner Gemeinde verkündete, daß er die •Pfingsttaufe im 
Heiligen Geist" mit der Sprachengabe empfangen habe. Er fände darin 
nichts, was der Theologie und Praxis der Anglikaner widerspräche. Aber 
die meisten Gläubigen seiner Gemeinde, die anderen Geistlichen und 
auch der Bischof waren anderer Meinung, und er mußte den Abschied 
nehmen. Kurz darauf lud ihn der Bischof einer anderen Diözese ein, in 
Seattle (Washington) eine heruntergekommene Pfarrei zu übernehmen, 
und gab ihm die Erlaubnis, seine Pfingsterfahrung auch mit den Gläubi- 
gen zu teilen. Pfarrer Bennet hatte einen außergewöhnlichen Erfolg und 
wurde - besonders innerhalb des anglikanischen und protestantischen 
Klerus - der Apostel der •Geisttaufe". Nach weniger als zehn Jahren 
schätzte man die Zahl der Kleriker, die die •Geisttaufe" empfangen hat- 
ten und diese Pfingsterfahrung unter Episkopalen, Lutheranern, Presby- 
terianern und anderen Protestanten verbreiteten, allein in den Vereinig- 
ten Staaten auf ungefähr 2000. Meist blieben sie Glieder ihrer Kirchen. 
Einige allerdings wurden gezwungen, ihr Pfarramt niederzulegen, so- 
bald bekannt wurde, daß sie die •Geisttaufe" propagierten und in Spra- 
chen redeten. Die Neopfingstbewegung anglikanischer und protestanti- 
scher Prägung verbreitete sich bald auch in anderen Ländern, besonders 
in denen englischer Sprache. 

Bei der Verbreitung der charismatischen Erneuerung im Protestantis- 
mus spielte eine Laienorganisation eine wichtige Rolle: die •Geschäfts- 
leute des vollen Evangeliums", •Full Gospel Business Men's Fellowship 
International" (FGBMFI). Der Ausdruck •volles Evangelium", von 
Pfingstlern übernommen, verleiht ihrer Überzeugung Ausdruck, daß die 
Botschaft des Evangeliums neben anderen Grundartikeln, die alle evan- 
gelikalen Christen annehmen, auch beinhaltet: •Heiligkeit von Herz 
und Leben, Heilung für den Leib und Taufe im Heiligen Geist mit dem 
Zeichen der Sprachengabe, das der Heilige Geist zu Beginn setzt". Die 
•Geschäftsleute" wurden 1953 durch einen reichen Pfingstler, Demos 
Shakarian, gegründet, der mit den Mitteln seiner Branche versuchte, die 
Pfingstbewegung unter Menschen von gehobenem wirtschaftlichen und 



Francis A. Sullivan 170 

sozialen Niveau zu verbreiten, also unter Gruppen, die normalerweise 
nicht zu den Pfingstlern gehören. Die Versammlungen fanden meist in 
Hotels oder anderen entsprechenden Räumen statt; das Publikum 
wurde zu einem üblichen Bankett eingeladen; und dann erst folgte die 
typische pfingstlerische Veranstaltung mit Gebeten, Gesängen, Zeugnis- 
geben und der Ausübung der •Gaben". Danach zogen sich diejenigen, 
die nach der Geisttaufe verlangten, in Zimmer zurück, wo sie in diesem 
Sinne weiter beteten, während die anderen mit ihnen beteten und ihnen 
die Hände auflegten. Die •Geschäftsleute" veröffentlichen eine popu- 
läre Zeitschrift in mehreren europäischen Sprachen, die sich •Voice" 
nennt und in sehr wirksamer Weise ihre Botschaft auch außerhalb der 
Pfingstkirchen verbreitet. 

Die katholische charismatische Erneuerung, 

wie diese Bewegung im katholischen Bereich genannt wird, begann 
1967. Zwei katholische Studenten der Duquesne University in Pittsburgh, 
die an einer von protestantischen Pfingstlern organisierten Gebetsver- 
sammlung teilnahmen, hatten, während die anderen beteten und ihnen 
die Hände auflegten, die typische Erfahrung, die wir beschrieben. Kurz 
darauf, während Exerzitien zum Abschluß einer Studienwoche an der 
Duquesne University, gaben die beiden •Geistgetauften" ihre Erfahrung 
an die anderen weiter. Dort entstand die erste katholische •neopfingstle- 
rische" Gruppe, denn eine stattliche Anzahl von Studenten begann 
ebenfalls in Sprachen zu reden. Von dieser Universität aus griff die Be- 
wegung auf die Universität Notre Dame und auf andere über. Schnell 
fanden sich in Pfarreien, Klöstern und Konventen, über ganz Nordame- 
rika verstreut, Anhänger. Das katholische •Pfingstlertum" griff wie von 
selbst auf Kanada, Lateinamerika und Europa über. Über Missionare, 
die in Nordamerika oder Europa Urlaub machten, schlug es auch in Tei- 
len Asiens und Afrikas Wurzeln. 

Die Anzahl der Länder, die auf den vier internationalen Kongressen 
der leitenden Persönlichkeiten zusammenkommen, zeigt die weltweite 
Verbreitung. 1973 nahmen in Grottaferrata (Italien) Delegierte aus 34 
Ländern teil; 1975 in Rom kamen sie aus 50 Ländern, 1978 in Dublin 
aus 60 und 1981 in Rom aus 94 Ländern. Das Internationale Katholi- 
sche Zentrum der charismatischen Erneuerung in Rom koordiniert die 
verschiedenen Gruppen. Es wird durch ein internationales Gremium 
von neun Führern der katholischen charismatischen Erneuerung gelei- 
tet, die aus den Hauptregionen der Welt kommen. 

Für die meisten katholischen Christen besteht die Mitgliedschaft bei 



Pfingstbewegung 171 

der charismatischen Erneuerung darin, daß sie zu einer Gebetsgruppe 
gehören, die normalerweise für eineinhalb bis zwei Stunden in der Wo- 
che zu einem Gebetsgottesdienst zusammenkommt. Viele Gruppen ver- 
binden den wöchentlichen Gebetsgottesdienst mit einer Eucharistiefeier, 
die aber den Sonntagsgottesdienst der Pfarrgemeinde nicht ersetzt. Die 
verschiedenen katholischen Gruppen unterscheiden sich durch die 
Rolle, die sie den verschiedenen Geistesgaben beimessen; durch die An- 
zahl von Nichtkatholiken, die daran teilnehmen; durch die Teilnahme 
des Ortsklerus; durch die Führung von Laien oder von Klerikern; durch 
die Beziehung zur Ortspfarrei (ob die Mitglieder aus einer oder aus meh- 
reren Pfarreien kommen); durch den Versammlungsort (in Verbindung 
mit der Pfarrkirche oder einem Kloster oder einer Hochschule). Ob- 
gleich sich viele Priester aktiv in den Gebetsgruppen engagieren, spielen 
doch die Laien bei der Verbreitung der •Erneuerung" innerhalb der ka- 
tholischen Kirche die ausschlaggebende Rolle. Oftmals wurden die Ge- 
betsgruppen von Laien initiiert und fanden erst später einen Priester, 
der mitmachte. Die katholischen Bischöfe der Vereinigten Staaten ha- 
ben in zwei offiziellen Stellungnahmen zur Erneuerung die Priester ein- 
geladen, den Gebetsgruppen ihre pastorale Hilfe zu geben. 

Obgleich nicht so zahlreich wie die Gebetsgruppen, spielen die •cove- 
nant communities" (es gibt davon etwa 60 in der Erneuerungsbewegung) 
eine führende Rolle innerhalb der Bewegung. Das gilt besonders für die 
Gemeinschaft •Word of God" in Ann Arbor (Michigan) und die Kom- 
munität •People of Praise" in South Bend (Indiana); ihnen verdankt 
man die jährlichen nationalen Kongresse der Bewegung in den USA, die 
internationalen Versammlungen, die Leiterzusammenkünfte, die Errich- 
tung des internationalen Zentrums der katholischen charismatischen Er- 
neuerung und die Herausgabe der Zeitschrift •New Covenant", des 
wichtigsten Organs der Bewegung in englischer Sprache. 

Diese •covenant communities" entstehen normalerweise neben den 
anderen Gebetsgruppen; dann nämlich, wenn Menschen, die sich jahre- 
lang beim gemeinsamen Gebet getroffen haben, spüren, daß sie sich zu 
einer engeren Gemeinschaft zusammenschließen sollten. Dieses Engage- 
ment, das sich in einem Vertrag (•covenant") niederschlägt, umfaßt 
meist eine gemeinsame Vermögens Verwaltung (wenigstens teilweise), 
Gebet, gemeinsame Mahlzeiten zu bestimmten Zeiten, die brüderlich- 
schwesterliche Zurechtweisung und den Gehorsam gegenüber den •Lei- 
tern", die für die Gemeinschaft eingesetzt sind. Größere Kommunitäten 
- manchmal sind es bis zu 1000 Personen - werden unterteilt in Häuser, 
wo Menschen gemeinsam unter einem Dach oder in so enger Nachbar- 
schaft zusammen wohnen, daß gemeinsames Beten und Essen leicht 



Francis A. Sullivan 172 

möglich sind. Diese •covenant communities" bestehen aus Menschen al- 
ler Art und oft auch verschiedener Konfessionen. Die meisten der •Häu- 
ser" haben als Mitte eine oder zwei Familien; aber es gibt auch Häuser, 
in denen nur Unverheiratete wohnen (wie bei Studenten), oder andere 
mit solchen, die sich alle zum Zölibat verpflichtet haben. Diese •cove- 
nant communities" stellen ein wichtiges Zeugnis für ein gemeinsames 
christliches Leben dar, das oftmals der Ökumene dient. 

Lehre und Praxis 

Pfingstler und Neopfingstler stimmen in den Grundwahrheiten des 
christlichen Glaubens überein; als Pfingstbewegung aber sind sie eher 
durch gelebte Erfahrung als durch Lehre verbunden. Die Erfahrung 
wird notwendigerweise im Lichte der Tradition der eigenen Konfession 
interpretiert. So deuten die Pfingstler des evangelikalen Fundamentalis- 
mus diese Erfahrung in der einen, die katholischen Pfingstler in einer 
anderen Richtung. Es gibt Grund genug anzunehmen, daß alle 
letztlich von der gleichen Erfahrung sprechen. Englisch nennt man diese 
meist •Taufe im Geist", französisch und italienisch •Ausgießung des 
Geistes". 

Die •Geisttaufe" 

Man kann sie als eine religiöse Erfahrung beschreiben, in der deutlich 
und neu bewußt wird, daß Gott gegenwärtig ist und in das eigene Leben 
hineinwirkt. Dieses Wirken ist normalerweise durch eine oder mehrere 
charismatische Gaben begleitet. Die klassischen Pfingstler präzisieren, 
es handele sich um eine Erfahrung, die durch die Sprachengabe ausge- 
zeichnet ist; sie erkennen als •Geisttaufe" nur an, wo dieses Zeichen 
vorhanden ist. Die Neopfingstler sind diesbezüglich verschiedener Mei- 
nung; einige unter ihnen folgen den klassischen Pfingstlern und halten 
diese Zeichen für spezifisch; andere sprechen nur von einem •normalen 
und daher zu erwartenden Zeichen"; wieder andere meinen, daß weder 
Sprachengabe noch irgendeine andere physische Äußerung notwendig 
zur •Geisttaufe" gehören müssen. 

Nicht alle also verbinden diese •Taufe" mit der Anfangserfahrung 
eines Sprechens aus der Sprachengabe. Aber im Blick auf die Überein- 
stimmung, wie sich die Neuordnung des Lebens, die aufgrund der 
•Taufe" geschieht, äußert, kann man doch dafürhalten, daß sich bei 
Pfingstlern wie bei Neopfingstlern Ähnliches ereignet. Diese •Neuord- 
nung" des Lebens läßt sich in zwei Begriffe fassen: Kraft und Gabe. Die 



Pfingstbewegung 173 

•im Geist Getauften" werden sich einer neuen •Kraft" bewußt für ihr 
christliches Leben und ihr Zeugnis vom Evangelium; aber sie erfahren 
auch eine •Gabe", die ihnen das Beten zu Gott und den Dienst am 
Nächsten leichter und wirkungsvoller macht. Diese zwei Züge der Neu- 
orientierung entsprechen in etwa den Beiworten der Erneuerung: 
•pfingstlich" und •charismatisch". Eine neue Kraft zu empfangen ist die 
Pfingsterfahrung, die den Jüngern nach Jesu Verheißung zuteil wurde: 
•Ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf euch her- 
abkommen wird, und ihr werdet meine Zeugen sein." (Apg 1,8) Die 
Geistgetauften aber behaupten dazu, daß sie auch eine •Gabe" zu beten 
und zu dienen erhalten haben, was ihrem Leben die charismatische Di- 
mension eröffne. 

Pfingstler wie Neopfingstler unterstreichen einmütig, daß die Tatsa- 
che, •im Geist getauft zu sein", ein Moment der Erfahrung mit sich 
bringe, und alle bemühen sich, greifbare Anzeichen für die Verwirkli- 
chung zu finden. Doch was diese Anzeichen seien, darin differiert man. 
Die klassischen Pfingstler kommen von der evangelikalen •Erwek- 
kungs"-Tradition her und müssen sie deshalb in einer klar umschriebe- 
nen •Umkehrerfahrung" sehen; sie ist von der ersten Bekehrung oder 
•Neugeburt" deutlich unterschieden, weil sie ja erst darauf folgt, und 
äußert sich konkret in der Sprachengabe. Die Katholiken und Neo- 
pfingstler hingegen, die nicht in dieser Tradition stehen, bestehen nicht 
auf dem •Zeichen", daß der Fortschritt im christlichen Leben notwendi- 
gerweise von einer •Umkehrerfahrung" markiert ist. Wenn auch für 
viele die •Geisttaufe", oftmals auch mit der Sprachengabe verbunden, 
dieses Zeichen bleibt, so meinen sie doch, daß auf der Erfahrungsebene 
normalerweise die •Änderung im Menschen" das Zeichen sei - auch 
wenn der Mensch sich erst später dessen bewußt wird und während der 
Zeit, als man über ihm gebetet hatte, daß er •getauft" werde, sich nichts 
zu ereignen schien. 

Pfingstler und Neopfingstler führen die •pfingstlichen" und •charis- 
matischen" Geschehnisse der Geisttaufe auf den Heiligen Geist zurück. 
Das Grundkriterium, auf das jedes Urteil über die Pfingstbewegung sich 
letztlich stützen muß, kann also nur folgendes sein: Sind die Früchte 
derart, daß man sie mit Sicherheit dem Wirken des Heiligen Geistes zu- 
schreiben kann? 

Wie nun wird dieses Wirken des Heiligen Geistes in der Pfingstbewe- 
gung gemäß den verschiedenen theologischen Traditionen aufgefaßt? 

- Nach den klassischen Pfingstlem, die hierin mit anderen evangelikalen 
Christen übereinstimmen, muß man durch eine •erwachsene" Erfahrung 



Francis A. Sullivan 174 

der Bekehrung von neuem •in Christus geboren werden". Der Ritus der 
Wassertaufe hat nur den Sinn eines öffentlichen Bekenntnisses zu dieser 
Bekehrung. Unabhängig vom Glauben dessen, der •getauft" wird, ist er 
leer; man sieht in ihm kein Sakrament, das den Heiligen Geist schenkt. 
Man weiß zwar, daß jedes Erwachen in Christus unter dem Einfluß des 
Heiligen Geistes geschieht, aber die •Gabe des Geistes als Person" wird 
nur bei der •Geisttaufe" geschenkt; und diese ist, wie man betont, eine 
eigenständige Erfahrung, die erst nach der Umkehr geschieht. Die ersten 
Pfmgstler am Beginn der Bewegung waren ja schon evangelikale Chri- 
sten mit der Erfahrung der Umkehr; sie hielten somit ihre •Geisttaufe" 
für eine neue, •zweite" Erfahrung über das Umkehrgeschehen hinaus. 

Man suchte dafür ein Modell im Neuen Testament und glaubte, es in 
den Aposteln gefunden zu haben. Auch sie seien ja schon Christen ge- 
wesen und hätten das •Wirken" des Geistes am Paschafest erfahren; 
und dennoch sei ihnen geboten worden, sein •Kommen" an Pfingsten 
neu zu erwarten. Auch die Samariter hätten schon durch Philippus die 
Taufe empfangen, aber erst dann den Heiligen Geist, als Petrus und Jo- 
hannes ihnen die Hände auflegten. Auch Paulus habe sich schon auf 
dem Weg nach Damaskus bekehrt und dennoch den Geist erst drei Tage 
später empfangen, als Ananias ihm die Hände auflegte. Die ersten 
Pfingstler meinten, daß das Neue Testament ein Modell von religiöser 
Erfahrung anbiete, nach dem der Gläubige, der sich zu Christus bekehrt 
habe und im Wasser getauft sei, sein persönliches Pfingsten noch im Ge- 
bet zu erwarten habe. Und erst wenn er diesen •second blessing" (zwei- 
ten Segen) empfangen habe, sei er ein Christ, der vom Geist erfüllt, der 
gesalbt und besiegelt im Geist sei. 

So versuchen die klassischen Pfingstler, das Neue Testament zu deu- 
ten. Doch selbst wenn Lukas den Taufritus und den Empfang des Heili- 
gen Geistes als zwei verschiedene Geschehnisse oder zwei Momente der 
christlichen Initiation unterschieden hätte, würde doch alles, was er 
sagt, auf eine enge Verbindung von beiden hinweisen. Es gibt im Neuen 
Testament keine Stütze dafür, daß es für die neutestamentlichen Chri- 
sten üblich gewesen sei, erst die Wassertaufe zu empfangen und dann 
betend auf den •second blessing" zu warten und dann erst endgültig •er- 
füllt vom Heiligen Geist" zu sein. 

Das paulinische Zeugnis steht dem deutlich entgegen. Er anerkennt 
niemanden als Christen, wenn er nicht den Heiligen Geist empfangen 
hat, und er kennt keine christliche Initiation unabhängig von der Gabe 
des Geistes. 



Pfingstbewegung 175 

- Als Katholiken diese Pfingsterfahrung machten, wußten sie, daß sie 
zeigen mußten, daß sie der katholischen Lehre, nach der der Heilige 
Geist schon in der christlichen Initiation (Sakrament der Taufe) ge- 
schenkt werde, nicht widersprechen. Sie mußten den Eindruck vermei- 
den, daß ihnen das Taufsakrament nur als •Wassertaufe" gelte und man 
den Geist nur durch eine •Pfingsterfahrung" wirksam empfangen 
könne. 

Die normale Antwort in der katholischen Auseinandersetzung mit der 
charismatischen Bewegung war, die •Gabe" oder die Geistausgießung 
einzig in den Empfang der Sakramente zu verlegen. Eine Neuausgie- 
ßung des Geistes außerhalb des Empfangs der Sakramente entspreche 
nicht der katholischen Theologie. Danach ist also die pfingstliche 
•Geisttaufe" keine neue Geistesgabe, sondern ein neues, lebendiges Be- 
wußtwerden seiner Gegenwart oder ein Freisetzen seiner Kraft, die 
schon in den Sakramenten geschenkt, aber vorher nicht erfahren wurde. 
Man unterscheidet zwischen der •Geisttaufe" im theologischen Sinn, in 
der der Geist wirksam mitgeteilt werde - d. h. also den Sakramenten -, 
und der gelebten Erfahrung - d.h. dem Bewußtwerden der Kraft des 
schon empfangenen Geistes. 

Es ist aber auch eine andere katholische Deutung möglich; nach ihr 
empfängt man in der charismatischen Erfahrung eine wirkliche Geist- 
ausgießung; anders gesagt: eine Geisttaufe im theologischen wie auch 
im •Erfahrungs"-Sinn. Das Wort •Taufe" wird in diesem Zusammen- 
hang natürlich in übertragener Weise gebraucht; eine Sprechweise, die 
sich auf Texte des Neuen Testaments stützen kann. So sagt auch Jesus in 
bezug auf Pfingsten zu seinen Jüngern: •In wenigen Tagen werdet ihr 
getauft werden im Heiligen Geist." (Apg 1,5) 

Nach dieser Deutung kann also auch im katholischen Verständnis die 
pfingstliche Erfahrung als neue Geistsendung angesehen werden. Das 
•lebendige Bewußtwerden der Kraft des Geistes" läßt sich nicht einfach 
auf eine subjektive Bewußtseinsänderung des Menschen zurückführen. 
Wenn sich jemand der Kraft des Geistes in sich selbst bewußt wird, ge- 
schieht dies, weil der Geist in ihm gnadenhaft neu zu wirken beginnt; 
und das besagt eine neue Weise seiner Gegenwart im Menschen. Diese 
neu realisierte Gegenwart setzt eine neue •Geistsendung" voraus; denn 
der Geist ist in uns ja nur gegenwärtig als der vom Vater und vom Sohn 
•Gesandte". Diese Deutung kann sich auf die Lehre des heiligen Tho- 
mas berufen (Summa Theol. I, 43,6), wo er von der •unsichtbaren Sen- 
dung, entsprechend der Vermehrung der Gnade", spricht (missio invisi- 
bilis secundum augmentum gratiae): 

•Zur zweiten Frage: Eine unsichtbare ,Sendung' geschieht auch im 



Francis A. Sullivan 176 

Voranschreiten in der Tugend oder im Wachsen in der Gnade. In bezug 
auf das Wachsen in der Gnade handelt es sich besonders dann um eine 
unsichtbare Sendung, wenn jemand zu einem neuen Tun oder einem 
neuen Zustand der Gnade kommt; so zum Beispiel zur Gnade des Wun- 
ders oder der Prophetie oder dazu, daß er aus Liebesglut sich dem Mar- 
tyrium ausliefert oder seinem Besitz entsagt oder irgendein großes Werk 
unternimmt." 

Im Text steht nicht einmal eine Andeutung dafür, daß sich die neue 
Geistsendung mit ihren Wirkungen nur beim Sakramentenempfang er- 
eigne. Man muß sich weiter daran erinnern, daß nach der Sprechweise 
der Schrift •Geistsendung", •Geisteingießung", •Geisttaufe" in ver- 
schiedener Weise dasselbe ausdrücken; und dann versteht man, daß es 
der traditionellen katholischen Lehre entspricht, daß schon getaufte und 
gefirmte Christen vom Herrn erbitten, im Geist getauft zu werden. Sie 
erbitten damit - in der Sprache des heiligen Thomas - eine neue Geist- 
sendung, die in ihrem Leben ein neues gnadenhaftes Tun erwecken soll. 
Die Beispiele des heiligen Thomas zeigen, daß er keineswegs überrascht 
gewesen wäre, wenn dieses neue gnadenhafte Tun auch eine charismati- 
sche Gabe mit sich gebracht hätte. 

Was man •Geisttaufe" nennt, gehört also in der Tat zu dem, woran 
auch Thomas dachte, als er von einer neuen Geistsendung sprach, durch 
die jemand in seiner Gnade wachse. So darf man auch schließen, daß 
die Erfahrung innerhalb der modernen Pfingstbewegung nichts Neues 
ist. Neu ist - neben dem Rückgriff auf das biblische Bild von der Geist- 
taufe - die Entdeckung von so vielen Menschen, wie überaus hilfreich es 
ist, in dieser ausdrücklichen, beharrlichen und gemeinsamen Weise um 
die Ausgießung des Heiligen Geistes zu beten, dieses Gebet an Jesus, 
den Herrn, zu richten und dabei zu ersehnen, daß er in neuer Weise 
durch das Wirken des Heiligen Geistes das eigene Leben beherrsche. 

Bei den meisten Gebetsgruppen der charismatischen Erneuerung wer- 
den die Neuhinzugekommenen, die das Verlangen nach dieser Geistsen- 
dung haben, eingeladen, an den sogenannten •Seminarien für das Leben 
im Geist" teilzunehmen. Es handelt sich um eine Reihe von geistlichen 
Übungen, die normalerweise sieben Wochen dauern und gute Voraus- 
setzungen verschaffen wollen, um in Sehnsucht nach der Geistgabe zu 
beten. Das Ziel dieser Seminarien ist eher Evangelisation (Glaubenser- 
weckung und -bestärkung) als Katechese (Glaubensunterweisung). Man 
soll sich dem Ruf des Evangeliums stellen, ihm in neuer Weise antwor- 
ten, all dem entsagen, was ihm im eigenen Leben noch entgegensteht, 
und ein neues, reifes Engagement vor Jesus, dem Herrn, übernehmen. 
Für Christen, die als Kinder getauft und als Jugendliche gefirmt wur- 



Pfingstbewegung 177 

den, kann dies das erste Mal sein, daß sie tatsächlich eine solche persön- 
liche Bejahung vollziehen. Die Erfahrung zeigt, daß Christen, die eine 
solche neue Ausgießung des Heiligen Geistes erbitten, eine Neuordnung 
ihres Lebens erfahren, die anzunehmen erlaubt, daß sie tatsächlich das 
erlangt haben, worum sie beteten. 

Weitere Praktiken 

Vier charakteristische Züge kann man aufzeigen, in denen sich die neo- 
pfingstlichen Gebetsgruppen von anderen Gruppen, die sich zum ge- 
meinsamen Gebet versammeln, unterscheiden: 1. Die Pflege des Lob- 
preisens als Grundhaltung des Betens. Damit wird eine Gebetsatmo- 
sphäre geschaffen, die stärker auf Gott als auf die Anliegen der Teilneh- 
mer gerichtet ist. Frohes und begeistertes Gotteslob, oft von Gesang 
begleitet, charakterisiert diese Versammlungen. 2. Die Wahrscheinlich- 
keit, daß beim Gotteslob der Gruppe ein einzelner oder die Gemein- 
schaft anfängt, in Sprachen zu beten. In vielen Gruppen geht das mündli- 
che Gebet spontan in ein •Singen im Heiligen Geist" über, in dem jeder 
seine eigene Melodie sucht; es geschieht entweder in formulierten Wor- 
ten oder nur in •Sprache". Oft entsteht dabei ein eigentümlicher Wohl- 
klang. 3. Die Wahrscheinlichkeit, daß jemand •prophezeit", d.h. eine 
Botschaft als Wort, das von Gott kommt, an die Gruppe richtet. Meist 
sind diese Prophezeiungen in Stil und Inhalt biblisch, eher mahnend 
und tröstend als vorhersagend. Gelegentlich wird auch •prophezeit", 
nachdem ein anderer in Sprachen geredet hat. Man sieht dann darin 
eine •Interpretation" des Sprachengebets. 4. Man muß weiter die Praxis 
des Heilungsgebets und des Betens um Befreiung von dämonischem Ein- 
fluß erwähnen. 

Zu jedem der vier charakteristischen Züge seien einige Bemerkungen 
gemacht. 

- Das Lobpreisen, wie es in den pfingstlichen und neopfingstlichen Ver- 
sammlungen gepflegt wird, wirkt auf andere, die mehr Zurückhaltung 
gewohnt sind, oft peinlich. Der Lobpreis geschieht nicht nur in ruhigem 
Gebetsmurmeln, sondern wird gelegentlich zum lauten Ruf; er drückt 
sich nicht nur durch die Stimme, sondern auch durch Gesten aus - man 
erhebt die Hände, klatscht und tanzt auch manchmal. Um dies zu recht- 
fertigen, kann man sich auf die Psalmen berufen, deren Wortlaut eben- 
falls anleitet, •mit lauter Stimme zu Gott zu rufen", •die Hände zum 
Zeichen des Lobes zu erheben", •mit allen Kräften zu singen", •seinen 
Namen durch Tanz zu preisen". Für viele wurde diese Weise des Lobge- 



Francis A. Sullivan \ 7g 

bets zur Neuentdeckung von der Rolle des Leibes während des Betens, 
einer Rolle, die man über dem zu intellektuellen Zugang zum Gebet ver- 
gessen hatte. 

- Sprachengebet und Sprachengesang sind der Zug an der Pfingstbewe- 
gung, der die größte Aufmerksamkeit erregt hat; man nannte die Bewe- 
gung auch einfachhin manchmal •Zungenbewegung". Das ist eine Fehl- 
deutung. Auch die klassischen Pfingstler, für die das •Sprachengebet" 
ein notwendiges Zeichen der •Geisttaufe" ist, betonen, daß es nur Zei- 
chen für eine tiefere Wirklichkeit, nur eine begleitende Erscheinung zur 
Gabe des Heiligen Geistes sei. Die meisten Neopfingstler messen dieser 
Gabe keineswegs die Bedeutung bei, wie es Außenstehende vermuten, 
obgleich sie eine hohe Achtung vor der •Sprachengabe" haben. 

Zweifelsohne gibt es viele Pfingstler, die die •Sprachengabe" als eine 
übernatürliche Fähigkeit ansehen, mit der jemand in einer tatsächlich 
existierenden, aber ihm unbekannten Sprache spricht. Mehr und mehr 
aber meint man heute, daß es die Aktuierung einer natürlichen, aber ver- 
borgenen Fähigkeit sei, spontan Laute zu äußern, die einer Sprache äh- 
neln. Diese Aktuierung ist nicht notwendigerweise ein Werk des Heili- 
gen Geistes; sie ist auch nicht auf die christliche Erfahrung beschränkt; 
das gleiche Phänomen ist auch in anderen Religionen gut bezeugt. Den- 
noch sieht man darin ein Charisma, weil es sich als eine Gabe des Be- 
tens, besonders des Lobpreisens äußert. Das Eigentümliche daran ist 
wohl, daß das Sprachenreden Tiefen des menschlichen Geistes freisetzt; 
stimmlich, das bedeutet mit dem Leib als integralem Teil des Selbst, und 
vernehmbar wird ausgedrückt, was durch eine begriffliche Sprache nicht 
mehr gesagt werden kann. Man hat dem Sprachengebet verschiedene 
Namen gegeben: vorrational, vorbegrifflich, mehr mit dem Herzen als 
mit dem Verstand beten. Es gibt Analogien des Sprachengebets zu ande- 
ren Gebetsformen, bei •denen der Geist betet, während der Verstand 
schläft". 

Man kann es z.B. mit der Gabe der Tränen vergleichen. In beiden 
Fällen handelt es sich nicht um eine Gabe, die eine physische Fähigkeit 
schenkt, die bis dahin nicht existierte. Aber ebensowenig, wie das Trä- 
nengebet nicht einfachhin mit jeder Art zu weinen gleichzusetzen ist, 
sollte man auch die Sprachengabe nicht einfachhin mit jeder Weise von 
•Glossolalie" identifizieren. Weinen ist nur dann eine •Gabe der Trä- 
nen", wenn es Zeichen und leibseelische Intensivierung einer inneren 
Haltung von Zerknirschung, von Mitleid oder von Freude bedeutet; da- 
bei kann man ihm eine quasisakramentale Bedeutung zusprechen, da 
diese •äußere" Kundgabe schon natürlicherweise die innere Erfahrung 



Pfingstbewegung 179 

verstärkt. Ebenso ist das Sprachenreden dann eine Gnadengabe, wenn 
es von ähnlicher Wirksamkeit ist, wenn es eine persönliche Gebetshal- 
tung zum Ausdruck bringt und dadurch auch intensiviert. 

Eine andere Analogie besteht in dem, was die charismatische Erneue- 
rung •Singen in Sprachen" nennt, zu der traditionellen •Jubilatio" (Ju- 
belruf)- Wir wissen vom heiligen Paulus, daß ihm ein •spiritu... et 
mente" (im Geist und im Herz)-Psalmodieren vertraut war (1 Kor 
14,15). Augustinus und andere Kirchenväter kannten ein gemeinsames 
Singen, das sie •Jubilatio" nannten. Zwar hat Augustinus dies nicht mit 
der Sprachengabe des Neuen Testaments gleichgesetzt, aber wohl nur 
deshalb, weil er wie die meisten der Väter glaubte, daß die Sprachen- 
gabe in der wunderbaren Kraft bestehe, das Evangelium in unbekannten 
Sprachen zu verkünden. Doch wenn man liest, wie Augustinus •Jubila- 
tio" beschreibt und wie sie zu seiner Zeit in der Kirche üblich war, denkt 
man unwillkürlich an den spontanen Gesang im Geist, in dem manche 
Gruppen der charismatischen Erneuerung ihrem Gotteslob Ausdruck 
geben. 

- Die Prophezeiung gilt in der Erneuerung als eine Botschaft des Herrn 
an die Gemeinschaft und nicht als etwas, das dem Übermittler gutdünkt, 
also als eine Botschaft, die aus göttlicher Inspiration stammt. Wer der 
Gemeinschaft seine Worte als Prophetie verkündet, ist überzeugt, daß 
die Botschaft vom Herrn und nicht aus seinen eigenen Überlegungen 
stammt. Das aber schließt ein, daß die persönliche Überzeugung dem 
unterscheidenden Urteil der Gemeinschaft unterliegt. 

Paulus war mit der Prophezeiung in den Gebetsgruppen vertraut (vgl. 
1 Kor 11,40- Jemand fühlte sich inspiriert, ein Wort weiterzugeben, von 
dem der Herr wollte, daß die Kirche es höre. Die Botschaft muß keine 
Zukunftsweissagung sein und ist es meist auch nicht. Sie ist im Grunde 
ein Wort der Ermahnung (Paraklesis), das Mut macht, warnt, tadelt, trö- 
stet. In der charismatischen Erneuerung ist man überzeugt, daß es sich 
in den Gebetsversammlungen mindestens in einigen Fällen um eine Pro- 
phetie handelt, die von derselben Qualität ist, von der Paulus spricht, 
und die zu ersehnen er die Korinther dringlich ermahnt. 

- Die Auslegungen der Sprachen. Meist wird die Gabe der Sprachen im 
privaten oder gemeinsamen Lobpreisen lebendig. Doch es kann auch in 
einer Gebetsversammlung geschehen, daß in einem Moment der Stille 
jemand seine Stimme erhebt, weniger um in Sprachen zu beten als um 
eine Botschaft zu übermitteln. Auf eine solche Botschaft folgt gewöhn- 
lich eine Zeit des Schweigens. Danach kann jemand aus der Gruppe 
etwas sagen, das man unter anderen Umständen •Prophetie" nennen 



Francis A. Sullivan 180 

würde, das aber in diesem Fall eine Auslegung der Botschaft des vorher- 
gehenden Sprachengebets bedeutet. Man sollte nicht von einer •Über- 
setzung" sprechen, als ob der vorherige •Beter in Sprachen" eine 
Fremdsprache benutzt habe, die jetzt in die Umgangssprache übersetzt 
wird. Richtiger ist es wohl zu sagen, daß das •Sprachengebet" eine Art 
von Signal für die Gruppe war, aufmerksam zu werden für eine Prophe- 
tie, die da kommt; anders gesagt: •Sprachengabe" und •Auslegung" 
sind zwei Momente der einen Prophetic 

- Das Gebet um Heilung wird von allen neopfingstlichen Gebetsgruppen 
praktiziert. Am auffälligsten bei dieser Art zu beten ist der lebendige 
Glaube, daß Gott die Macht hat, alle unsere Übel - physische und geist- 
liche - zu heilen, ob man sie normalerweise als heilbar oder als unheil- 
bar ansieht. Dieser Glaube ist für gewöhnlich Frucht der Erfahrung und 
nicht der theologischen Reflexion; Frucht einer gemeinsamen Erfah- 
rung der Gebetsgruppen, die in der Literatur der Erneuerung beschrie- 
ben und weitergegeben wird, und oftmals einer persönlichen Erfahrung, 
daß man selbst geheilt wurde oder Zeuge bei der Heilung eines anderen 
gewesen ist. Natürlich ist damit keine Sicherheit gemeint, daß das Gebet 
über Kranken notwendigerweise mit einer außergewöhnlichen Heilung 
beantwortet werde. Aber es gibt in der Tat eine große Anzahl von physi- 
schen, oftmals auch außergewöhnlichen Heilungen, die nach einem sol- 
chen Gebet mit und über einem Kranken sich ereignet haben. 

Einige, bei deren Gebet öfters außerordentliche Heilungen von Men- 
schen geschahen, fühlen sich als von Gott in besonderer Weise zum 
Dienst der betenden Krankenheilung berufen. Gelegentlich ist dieser 
Dienst durch ein Phänomen gekennzeichnet, das man •Liegen im Geist" 
nennt. Die Person, für die man betet, fällt zur Erde und bleibt eine Zeit- 
lang bewegungslos liegen. Man kann hierüber kaum ein allgemeingülti- 
ges Urteil fällen. Oft ist es etwas Oberflächliches und natürlich zu Erklä- 
rendes; aber es gibt auch Fälle, bei denen es sich um eine fruchtbare 
und tiefe geistliche Erfahrung handelt. 

Die Anhänger der charismatischen Erneuerung beten nicht nur um 
physische, sondern auch um geistliche Heilung. Dieses Gebet um innere 
Heilung ist eine Art von pastoraler Hilfe. Der Kranke wird ermutigt, sei- 
nen vergangenen Fehler zu bedauern, denen zu verzeihen, die ihm Un- 
recht taten oder ihn verletzten, zu Jesus zu beten, daß er das Übel in sei- 
nem Ursprung und die bleibende Verwundung der Erinnerung daran 
heile. Normalerweise geben zwei oder drei Personen, die während der 
Gebetsstunde den Heilungsdienst ausüben, dem Kranken auch später 
pastorale Hilfe. 



Pfingstbewegung 181 

Diese Gebetserfahrung der inneren Heilung hat in einigen Gruppen 
der charismatischen Erneuerung zu dem geführt, was man den •Dienst 
der Befreiung" nennt. Wenn man ohne Erfolg für jemanden um innere 
Heilung gebetet hat und wenn dieser Zeichen äußert, daß an der Wurzel 
seiner Krankheit vielleicht der Einfluß des Bösen liege, beschwört man 
im Namen Jesu den bösen Geist, sich zu entfernen. Dies kann, wenn es 
nützlich erscheint, still geschehen, ohne daß der Kranke es weiß. Die Er- 
fahrung zeigt, daß ein solcher einfacher oder auch stiller Exorzismus 
wirksam sein kann, wenn der Kranke unter einer Versklavung leidet, die 
ihn mehr oder weniger daran hindert, seine Versuchungen zu beherr- 
schen oder sich von einer sündhaften Gewohnheit zu befreien. Dieser 
Dienst der Befreiung mit dem einfachen und stillen Exorzismus muß 
klar unterschieden werden von dem öffentlichen, feierlichen Exorzismus 
bei dämonischer Besessenheit, der dem autorisierten Exorzisten vorbe- 
halten ist. (Durch Mißbrauch und negative Vorkommnisse gewarnt und 
durch theologische Reflexion geführt, bindet eine neuere vatikanische 
Klarstellung auch die Ausübung einfacher Exorzismen an die strikten 
Vorschriften des Kirchenrechts bezüglich Beauftragung und Vorausset- 
zungen, vgl. can. 1172 CIC.)2 

Zum Abschluß 

Festzuhalten bleibt: Obgleich Sprachengabe, Prophetie, Gebet um Hei- 
lung und Befreiung •spezifische Praktiken" der Gruppen der charismati- 
schen Erneuerung sind und deshalb eine ausführliche Beschreibung ver- 
dienen, so wäre es dennoch ein Irrtum, in ihnen den Kern der Erneue- 
rung zu sehen. Ein Blick in die zehn Jahre von •New Covenant", der 
Zeitschrift der katholischen amerikanischen Erneuerung, zeigt, daß zwar 
während der ersten Jahre eine größere Zahl von Artikeln der einen oder 
anderen dieser Praktiken gewidmet war. Dann wurde dasjenige zentral, 
was nun tatsächlich das Herz der Erneuerung darstellt: ein Leben unter 
der Autorität Christi, in der Kraft des Geistes. Die charismatische Er- 
neuerung betont, daß man durch ein Leben in der Kraft des Geistes sich 
der Vielfalt der Gaben öffnet; deshalb kann man die Bewegung mit 
Recht •charismatisch" nennen. Aber diese Öffnung für die Vielfalt der 
Gaben ist nur eine Folge der vorangehenden Offenheit für den Geist 
selbst. Diese aber will vor allem und zuerst: ein Leben als •Sohn des 
Vaters" unter der höchsten Autorität Christi. 
2 Der eingeklammerte Satz ist von der Redaktion aufgrund des vom Präfekten der Glau- 
benskongregation, Joseph Kard. Ratzinger, am 29. 9. 1985 veröffentlichten Dokuments 
eingefügt worden. Vgl. Kard. Leon-Joseph Suenens, Erneuerung und die Mächte der Fin- 
sternis, Salzburg 1983. 



Francis A. Sullivan 182 

Beurteilung 

Für ein sachliches Urteil über die Pfingstbewegung können wir uns auf 
eine Vielfalt von Erklärungen beziehen, die von verantwortlichen 
kirchlichen Autoritäten oder unter ihrem Einfluß gemacht wurden. Die 
drei Bände von Kilian McDonnell, •Presence, Power, Praise" (1980), 
sind eine ziemlich erschöpfende Sammlung der Erklärungen bis 1979. 
Viele Kirchen haben sich seit 1962 dazu geäußert. Es möge genügen, die 
wichtigsten der katholischen Verantwortlichen zusammenzufassen: 

Ansprache von Papst Paul VI. beim ersten Internationalen Kongreß 
am 19. Mai 1975; Botschaft der kanadischen Bischöfe 1975; Erklärung 
der Bischöfe der Vereinigten Staaten 1975; Verlautbarung der Bischofs- 
konferenz der Antillen 1976; der Pastoralbrief der belgischen Bischöfe 
1979; Ansprache von Papst Johannes Paul II. zum Internationalen Tref- 
fen der Führungskräfte am 7. Mai 19813. 

Die zwei päpstlichen Erklärungen 

verdienen besondere Beachtung aufgrund ihrer Autorität und der Adres- 
saten, nämlich leitender Mitglieder der Erneuerung, Beide Päpste gaben, 
wie zu beachten ist, klare Direktiven für eine gesunde Entwicklung der 
Erneuerung, aber keiner von beiden hat über die negativen Aspekte oder 
die Gefahren gesprochen, die manche bischöflichen Erklärungen aufge- 
zeigt haben. Der Ton beider päpstlicher Ansprachen ist einfach, warm 
und ermutigend. Paul VI. begann z. B. seine Ansprache (im Original auf 
Englisch): 

•Wir sind glücklich, euch in der Liebe Christi zu begrüßen und in sei- 
nem Namen an euch einige Worte der Ermutigung und der Ermahnung 
für euer christliches Leben zu richten. Ihr seid in Rom unter dem Zei- 
chen des Heiligen Jahres versammelt. In Gemeinschaft mit der ganzen 
Kirche erstrebt ihr eine Erneuerung, eine authentische, katholische 
geistliche Erneuerung im Heiligen Geist. Wir sind glücklich, Zeichen 
der Erneuerung zu sehen: Liebe zum Gebet, zur Kontemplation, zum 
Gotteslob, Bereitschaft für die Gabe des Heiligen Geistes, intensivere 
Lesung der Schrift. Wir wissen auch, daß ihr eure Herzen der Versöh- 
nung mit Gott und mit euren Brüdern öffnen wollt." 

1981 erinnert Johannes Paul II. zuerst an die Worte Pauls VI. zum 
Kongreß von 1975 und fährt dann fort mit einem positiven Urteil über 
den Fortschritt, der seitdem gemacht wurde: 

3 Inzwischen gibt es weitere positive Stellungnahmen von Amtsträgern der katholischen 
Kirche. 



Pfingstbewegung 183 

•Paul VI. hat die Erneuerungsbewegung im Geist eine Chance für die 
Kirche und die Welt genannt. Sechs Jahre nach dem Kongreß hat sich 
die Hoffnung, die in dieser Vision lag, bewahrheitet. Die Kirche hat die 
Früchte eurer Liebe zum Gebet in einem vertieften Engagement für die 
Heiligkeit des Lebens und in der Liebe zum Wort Gottes gesehen. Mit 
besonderer Freude haben wir festgestellt, daß die Leiter der Erneuerung 
eine immer klarere kirchliche Schau entwickelt und die Kräfte verdop- 
pelt haben, damit diese Vision mehr und mehr Realität werde für alle, 
die von euch Richtungsweisung erwarten. Wir haben auch die Zeichen 
eurer Großzügigkeit gesehen, mit der ihr die Gaben Gottes mit den Ent- 
erbten dieser Welt in Gerechtigkeit und Liebe geteilt habt, damit alle 
Menschen sich der unschätzbaren Würde erfreuen können, die ihnen in 
Jesus Christus zu eigen ist. Daß doch dieses Tun der Liebe, wie es in 
euch begonnen hat, zu einem guten Ende geführt werde." 

Zur Rolle des Priesters in der Erneuerung sagte der Papst: •Die ein- 
zigartige und unersetzbare Rolle der Priester in der und für die charis- 
matische Erneuerung, die er auch für das Ganze der christlichen Ge- 
meinschaft spielt... Der Priester kann seinen Dienst für die Erneuerung 
nur ausüben, wenn er eine positive Haltung zu ihr einnimmt, die auf der 
mit jedem getauften Christen gemeinsamen Sehnsucht gründet, zu wach- 
sen in den Gaben des Geistes..." 

Die vier erwähnten bischöflichen Äußerungen 

beschäftigen sich mit all den positiven, aber auch mit den negativen 
Aspekten der Erneuerung. In einzelnen Aussagen stimmen die Doku- 
mente weitgehend überein. Auf folgende positive Aspekte, die in einigen 
Gruppen sehr deutlich, in anderen weniger klar erscheinen, machen die 
Bischöfe aufmerksam: echte und häufige Bekehrungen; eine tiefe, le- 
bendige Verbindung mit dem Vater, mit Jesus, mit dem Heiligen Geist; 
ein neuer Sinn für den Kult und das Beten, besonders für den freudigen 
Lobgesang; eine erneuerte Hochschätzung der Kirche, der Sakramente, 
der Schrift als Wort Gottes; eine wachere Aufmerksamkeit für die Ge- 
genwart und das Wirken des Heiligen Geistes im christlichen Leben; 
eine neue Öffnung für die Gaben des Geistes und besonders die Sorge, 
aus ihnen Nutzen für andere zu ziehen; ein lebendigeres Gefühl der 
Brüderlichkeit zwischen denen, die zur Bewegung gehören, was manch- 
mal auch neue Formen des gemeinsamen Lebens erweckte; eine tiefere 
Anhänglichkeit an die Priester und die Bischöfe, weil ihnen die Aufgabe 
der Unterscheidung zusteht, was das Wirken des Geistes in der Kirche 
sei. 



Francis A. Sullivan 184 

Es findet sich auch eine bemerkenswerte Übereinstimmung im Auf- 
zeigen der negativen Aspekte, der Gefahren, die zu vermeiden sind: Su- 
che nach dem Sensationellen, indem man dem Auffälligeren nachgeht 
und die bescheideneren, aber nützlicheren Gaben vernachlässigt; eine 
•Emotionalität", die zu viel Wert auf gespürte Erfahrungen statt auf 
wahren Fortschritt in der Tugend und die Früchte des Geistes legt; •Eli- 
tarismus", der der Zugehörigkeit zur Erneuerung zu viel Wert beilegt 
und geneigt ist, die anderen zu verachten, die nicht dazugehören; •Fun- 
damentalismus", der von gewissen Texten der Schrift einen zu wörtli- 
chen und willkürlichen Gebrauch macht; falscher Ökumenismus, der 
die Unterschiede zwischen den Christen verkleinert und damit dasjenige 
vernachlässigt, was in Glaube und Praxis typisch katholisch ist; •Ego- 
zentrismus" als die Tendenz zu einer Frömmigkeit, die mit sich selbst 
zufrieden und geneigt ist, die Nöte der Ganzheit zu ignorieren und das 
soziale Engagement zu vermeiden. 

Die kanadischen Bischöfe weisen darauf hin, daß einige dieser uner- 
wünschten Aspekte •der notwendige Preis für ein solch neues Gesche- 
hen sind. Es erinnert daran, daß diese geistliche Bewegung noch in den 
Kinderschuhen steckt. Wie in jedem lebendigen Organismus gibt es 
Wachstumsschwierigkeiten, was uns nicht überraschen muß". Die Bi- 
schöfe empfehlen zweierlei, um die Gefahren zu vermeiden: größere 
Aufmerksamkeit bei der Ausbildung der Laienleiter und eine aktive 
Teilnahme der Priester an der pastoralen Betreuung der Gebetsgruppen 
und der Gemeinschaften der Erneuerung. 

Von diesen Äußerungen ist aber keine ausschließlich kritisch und ne- 
gativ. Im Gegenteil, die Gesamtbeurteilung ist ausdrücklich positiv und 
ermutigend: •Die Grundausrichtung der charismatischen Erneuerung 
ist positiv..., dessen sind wir uns sicher." (Die kanadischen Bischöfe) - 
•Wir ermutigen die, die zur charismatischen Bewegung gehören, und 
unterstützen die positiven, nützlichen Ausrichtungen dieser Bewegung." 
(Die amerikanischen Bischöfe) - •Diese Erneuerung gibt nicht vor, ein 
Monopol des Geistes zu haben; was da geschieht, ist Gnade. Und wie in 
jeder Gnade läßt der Geist Freiheit. Er verlangt Mitarbeit, um die 
Früchte der Erneuerung in das persönliche Leben, in das Leben der 
Gruppe und in das Leben der Kirche einzubringen." (Die belgischen Bi- 
schöfe) - •Wir können uns nur freuen und Gott danksagen für die Aus- 
breitung der Erneuerung... Wir möchten ihnen eine öffentliche Ermuti- 
gung geben und unsere Zustimmung zusichern." (Die Bischöfe der An- 
tillen) 




