
Gotteserlebnis in der Masse 
Zur Problematik religiöser Massenveranstaltungen 

Karl Guido Rey, Zürich 

Ich hatte Gelegenheit, aufgrund meines neuen Buches* an einem Fern- 
sehgespräch über das Thema •Gotteserlebnis in der Masse" teilzuneh- 
men. Das Thema drängte sich nach den zahlreichen religiösen Großver- 
anstaltungen des letzten Jahres in der Schweiz geradezu auf: 120000 
Besucher bei den Christuswochen im Zürcher Hallenstadion, 8000 beim 
Gospelfestival in Windisch. Die Explo 85 in Basel faßte mit 6 Satelliten 
über 500000 Gläubige in 92 Städten der Welt zum Gebet zusammen. 
Der Pressetext zur Fernsehsendung lautete: •Beschwörende Prediger, 
begabt mit allen Künsten der Rhetorik, farbenfrohe Chöre, begleitet von 
schwingenden Sounds, geben Zeugnis von Heil und Unheil und vom 
Ernst der Stunde. Dieses Evangelium ä l'americaine ist auch bei uns im 
Kommen... Auf ein ,neues Pfingstereignis' hoffen die Befürworter der 
Veranstaltung. Als Massensuggestion wird sie von Kritikern eingestuft. 
Was geht denn eigentlich in Menschen vor, die sich in tiefer Erschütte- 
rung aus der Menge nach vorn begeben, um ihr Leben Jesus zu weihen? 
Welche Folgen können solche Erlebnisse haben, und was für eine Bot- 
schaft wird diesen Veranstaltungen verbreitet?" 

Dem Gespräch ging ein Film voraus, in dem einige Großevangelisa- 
tionsszenen gezeigt wurden. Man sah eine eindrückliche Pfingstver- 
sammlung, in der die Gläubigen verzückt in tranceartigem Zustand Lie- 
der sangen und in Zungen redeten oder sich gegenseitig die Hände auf- 
legten, um vom Geist Gottes geheilt zu werden. Ich erinnere mich an 
eine Heilungsversammlung der charismatischen Erneuerung, an der ich 
einmal teilnahm und die von einer amerikanischen Heilerin geleitet 
wurde, unter deren Handauflegung einzelne Menschen wie ohnmächtig 
zu Boden stürzten, durch den Geist erschlagen, wie man sagte. Die Ge- 
stürzten sollen Bekehrung und Heilung erfahren haben. 

Denkmodelle? 

Das Fernsehgespräch war kurz. Ich konnte nur wenige Gedanken ein- 
bringen. Zudem spürte ich Hemmungen, über Gott und Gotteserlebnisse 

* Karl  Guido  Rey,   Gotteserlebnisse im Schnellverfahren.  Suggestion als  Gefahr und 
Charisma, München 1985 (vgl. die Besprechung in diesem Heft, 239). 



Karl Guido Rey 1 35 

zu sprechen. Es war für mich eine Art Gotteserlebnis, von Gott sprechen 
zu wollen und es nicht zu können. Es war die Erfahrung, das Unaus- 
sprechliche nicht aussprechen, sich dem Unnahbaren nicht nähern und 
das Unfaßbare nicht in Begriffe fassen zu können. Wer sich trotzdem be- 
müht, liegt immer daneben, selbst wenn er meint, dem Geheimnis auf 
die Spur gekommen zu sein. Nichts ist klar, nichts definierbar, und alle 
Versuche scheinen in Hypothesen und Unsicherheiten, vielleicht sogar 
in Illusionen steckenzubleiben. Man staunt immer wieder, wie vielen 
Evangelisten •Gott" so leicht und unbedenklich über die Lippen 
kommt. Zu leicht, wie mir scheint. So einfach kann er gar nicht sein, wie 
sie ihn darstellen. Da fällt mir immer wieder der Titel eines Buches ein: 
•Es ist gefährlich, von Gott zu reden" (Tatjana Goritschewa), und eine 
Stelle aus Jesus Sirach: •Erstrebe nichts, was höher ist als du. Ergründe 
nichts, was über deine Kraft geht." (3,21.23) 

Dennoch ist es notwendig für uns, uns mit Gott und der Gotteserfah- 
rung auseinanderzusetzen, weil beides uns zutiefst betrifft, Inhalt, Ur- 
sprung, Ziel und Sinn des Lebens beinhaltet. So will ich versuchen, die 
Gedanken, die bei der Vorbereitung um das Gespräch kreisten, noch- 
mals zu ordnen. Es ist mir bewußt, daß ich dabei einfach von bestimm- 
ten Vorstellungen und Denkmodellen ausgehe. 

Anima naturaliter religiosa - Die von Natur aus religiöse Seele 

Was bewegt Menschen, an solchen Veranstaltungen teilzunehmen? 
C. G. Jung hat das Wort von der •anima naturaliter religiosa" geprägt. 
Er meint, jeder Mensch sei von Natur aus religiös. Religion ist keine 
Neurose, wie Freud meint, obwohl sie zu einer werden kann. Jede Idee, 
jedes Ideal oder jede Anschauung kann von uns durch Übertreibung in 
einen neurotischen Konflikt umfunktioniert werden, auch die Religion. 
Aber es kann ebenso verhängnisvoll sein, das religiöse Bedürfnis zu ver- 
drängen. Denn wie wir etwa einen Selbstbehauptungs- oder Sexualtrieb 
haben, so werden wir von einem religiösen Trieb bewegt, nach den letz- 
ten Gründen, Sinngebungen und Zielen unseres Lebens zu suchen, uns 
mit dem Göttlichen zu verbinden. Verdrängen wir diesen Drang, laufen 
wir Gefahr, Irdisches und Endliches, wie Besitz, Beziehungspersonen, 
Parteien, Ideologien und Institutionen, absolut zu setzen und zur Ehre 
unserer inneren Altäre zu erheben. Die Geschichte der Völker wie die 
Lebensgeschichten einzelner geben davon genug Zeugnis. 

So ist es zunächst der Drang nach dem Göttlichen, der viele Men- 
schen an den Ort solcher Großveranstaltungen treibt, denen der Ruf des 
Erlebnisses geistlicher Aufbrüche, möglicher Bekehrungen und Heilun- 



Problematik religiöser Massenveranstaltungen 187 

gen vorausgeht. Freilich könnten jeden Sonntag die vielen Gottesdienst- 
angebote in den institutionellen Kirchen angenommen werden. Das ist 
jedoch nicht der Fall. Die Zahl der Gottesdienstbesucher nimmt zuse- 
hends ab. Das Angebot spricht offenbar den religiösen Drang nicht an. 
Er kann sich nicht daran •befriedigen". Religiöse Massenveranstaltun- 
gen müssen also attraktivere Elemente beinhalten. 

Personaler Inhalt und Überzeugung 

Es ist der Inhalt der persönlichen Beziehung zu einem personalen Gott, 
der die evangelikalen Großveranstaltungen so anziehend macht. Es ist 
die Verkündigung Jesu Christi und seine Beziehung zu jedem einzelnen 
Menschen. Das ist die zentrale Aussage solcher Veranstaltungen, die zu- 
dem mit einer Überzeugung dargelegt wird, die die meisten Verkünder 
der institutionellen Kirchen weitgehend verloren haben oder nicht mehr 
auszudrücken wagen. Manche von ihnen sprechen von Jesus Christus 
bloß in der Vergangenheit. Er ist eine historische Figur, deren Ideale 
zwar Wahrheiten darstellen, die jedoch im Lauf der Zeit verblaßt sind 
und heute höchstens noch zur Demonstration gewisser psychologischer 
oder politischer Gedankengänge dienen. Man spricht von Jesus Christus 
wie von einer Leiche. Seine Person und seine Lehre lösen sich in Intel- 
lektualismus auf. Die Kirchenbesucher, die noch an Gottesdiensten teil- 
nehmen, hören in Reih und Glied, nebeneinander sitzend oder stehend, 
diese Theorien an, die viele Verkünder ebensowenig interessieren wie 
die Zuhörer. Kopffüßler sprechen zu Kopffüßlern. Die Gemeinde ist 
vielerorts zu einer anonymen Masse geworden, die bloß intellektuell auf 
Glauben ausgerichtet ist. Der Glaube ist jedoch emotional unterkühlt 
und flügellahm. Er versetzt niemanden in Bewegung. Das schließt aller- 
dings nicht aus, daß eine Minderheit in dieser Kirche das religiöse Le- 
ben immer wieder durch Impulse und Aktivitäten wecken möchte, wenn 
auch mit wenig Erfolg. 

Für die evangelikalen Großveranstalter geht es bei Jesus Christus 
nicht um eine Theorie oder Sache, nicht um einen längst verstorbenen 
Propheten, sondern um den Auferstandenen, zwar Unsichtbaren, aber 
lebend überall dort Gegenwärtigen, wo sich zwei oder drei in seinem 
Namen versammeln. Er ist Freund und Bruder, mit dem jeder sprechen 
kann, der jeden hört und der jedem antwortet. Dieser überzeugte 
Glaube fasziniert die Menschen, ergreift sie als ganze, nicht nur in ihrem 
Kopf. Das Personale und Persönliche erfassen ihr Herz und bewegen 
ihre Emotionen. Diese Freundschaft mit dem Bruder und Freund ge- 
wordenen Gott stellt für viele, die einsam und anonym in unserer Ge- 



Karl Guido Rey \ gg 

Seilschaft verlorengehen, sich zudem apokalyptischen Gefahren und 
ihren entsprechenden Ängsten ausgeliefert fühlen, einen ungeheuren 
Kraft-, Vertrauens- und Lebenszuwachs dar, den wir kaum ermessen 
können. 

Viele, die von den Kirchen enttäuscht oder von ihnen gar nicht mehr 
angesprochen sind, finden hier religiöse Nahrung. Sie fühlen sich ver- 
standen und getragen. Sie fühlen sich ermutigt, ihren trotz allem leben- 
dig gebliebenen Glauben in der Solidarität so vieler Gleichgesinnter zu 
bekennen. Sie finden ein Ventil für alles Zurückgehaltene. Solche Ven- 
tile sind heute notwendiger denn je. Nicht nur in der Kirche werden ja 
Gefühle unterdrückt, weil sie feste Programme stören und festgefügte 
Ordnungen durcheinanderbringen könnten oder weil sie Leibliches ins 
Spiel bringen, das allzu lange Zeit aus dem Religiösen ausgespart 
wurde. Auch in einem automatisierten und mechanisierten Wirtschafts- 
leben stören Gefühle. Es ist deshalb für manche so wohltuend, wenn sie 
wenigstens durch die Massenmedien Gefühle in die Stube geliefert be- 
kommen, durch Filme wie •Dornenvögel" oder die •Schwarzwaldkli- 
nik", wo sie im stillen Kämmerlein in Tränen ausbrechen und sich wie- 
der einmal als ganze Menschen mit einem Herz erleben dürfen. 

In der katholischen Liturgie ist die weihnachtliche Mitternachtsmesse 
der meistbesuchte Gottesdienst des Jahres. Die Kirchen sind zum Ber- 
sten voll. Es muß einer schon sehr verstockt sein, daß er im Schein der 
Kerzen nicht •Stille Nacht, heilige Nacht..." mitsingt. Kaum ein Lied 
wird in den Kirchen von allen so innig gesungen wie dieses, weil hier 
einmal eine Stimmung den ganzen Menschen zum Klingen bringt. Es 
gibt Pfarrer, die in den letzten Jahren auch diese eine Möglichkeit mit 
wegwerfender Geste unterdrückten, während heute da und dort gegen- 
teilige Bestrebungen zu verzeichnen sind, die hoffentlich weit über die 
mitternächtliche Weihnachtsmesse hinausgehen. 

Suggestion 

Wir erwähnten vorher die Überzeugung, mit der der personale Glaube 
weitergegeben wird. Es ist dabei wichtig zu erkennen, daß nur der Über- 
zeugte überzeugen kann. Überzeugen ist ein anderes Wort für suggerie- 
ren. Überzeugung pflanzt sich durch den psychologischen Vorgang der 
Suggestion fort. Jemanden suggestiv beeinflussen heißt, ihm Gedanken 
ein-reden und ihm bestimmte Vorstellungsbilder ein-bilden. Während 
religiöser Großveranstaltungen reden die Verkünder den einzelnen die 
Gedanken des Evangeliums ein. Sie bilden ihnen die Person und Gestalt 
Jesu, seine biblischen Erscheinungsweisen in verschiedenen Szenen in 



Problematik religiöser Massenveranstaltungen 189 

die Seele hinein, so daß jeder diese Gedanken und Bilder in sich auf- 
nimmt, sie sich zu eigen macht und sich mit ihnen identifiziert. Er be- 
ginnt dann, aus diesen Gedanken und Bildern zu denken, zu sehen, zu 
handeln und zu leben. Die Masse ist ein hervorragendes Mittel, die 
Menschen für diese Gedanken und Bilder zu öffnen und sie für sie emp- 
fänglich oder suggestibel zu machen, wenn man in ihnen die entspre- 
chende emotionale Erregung erzeugt, in der das Suggerierte durch die 
Intensität der Gefühle und den dadurch entzündeten Mechanismus der 
Ansteckung sich rasch festsetzt und ausbreitet. 

Freilich hat der Leiter oder Verkünder einer solchen Veranstaltung 
eine große Verantwortung, weil gerade in dieser suggestiven Multiplika- 
tionskraft der Masse große Gefahren für das religiöse Leben der einzel- 
nen lauern. Er muß um die Versuchung zur Geltung und Macht wissen, 
die die Masse für ihn darstellt. Er muß sich der Auswirkungen der 
Masse auf die Menschen bewußt sein. Er muß wissen, wo sie die Frei- 
heit der einzelnen bewahrt, vielleicht schützt und stützt und wo sie sie 
gefährdet oder sogar zerstört. Denn gerade in der höchsten Empfäng- 
lichkeit für Gott besteht die größte Gefahr der Manipulation. 
Gerade an dieser Nahtstelle kann der Druck der Masse, wenn sie 
außer Kontrolle gerät oder sogar bewußt als Hypnoticum gebraucht 
wird, den einzelnen seiner Freiheit berauben, so daß er nicht mehr frei 
wählen kann, sondern einem Zwang erliegt, sich der Suggestion zu un- 
terwerfen, und nicht mehr anders kann, als sich so oder so zu verhalten. 

Masse als Hypnoticum 

Von einem bestimmten Grad der Emotionalisierung an wirkt die Masse 
wie eine Hypnose auf den einzelnen. Das Bewußtsein wird auf wenige 
Inhalte oder Sätze, die in stereotypen Formen immerzu in rhythmischen 
Abständen wiederholt werden, eingeengt. Gleichzeitig wird dessen 
Wachheit herabgesetzt, so daß die intellektuellen Leistungen abfallen, 
das logische sowie selbst- und fremdkritische Denken vermindert wer- 
den. Die Realitätskontrolle schwindet. Das Ich-Ideal wird durch das 
Massenideal ersetzt. Die persönliche Eigenart verblaßt. Die Individuali- 
tät wird eingeschränkt. Im Extremfall ereignet sich ein Identitätsverlust. 
Jeder wird ein bloßer Teil, ein Beitrag in der Masse, zu der er hinzuad- 
diert wird. Er verliert sich in einer Summe, die man auch als riesigen 
Mutterbauch oder Uterus bezeichnen könnte, von dem er sich tragen, 
bergen und schließlich aufsaugen läßt und in dem er in einen primitiv- 
frühkindlichen Urzustand zurückversinkt. Als Teil der als mächtig emp- 
fundenen Masse oder Mutter fühlt er sich, sosehr er sich andererseits 



Karl Guido Rey 190 

kindlich schwach fühlt, auch mächtig. Er partizipiert an dem Energiepo- 
tential der Masse, das ihm das Gefühl uneingeschränkter Sicherheit und 
unendlicher Möglichkeiten gibt. Alles wird möglich. In diesem Zustand 
laufen manche Gefahr, das gewaltige Macht- und Schutzerlebnis mit ei- 
nem Gotteserlebnis zu verwechseln. Freilich kann das völlige Einssein 
mit der Masse als Sinnbild der Einheit mit dem Göttlichen erlebt wer- 
den. Wenn wir jedoch ein Sinnbild für die Wirklichkeit halten, wird es 
zur Illusion. Wer immer das Massenerlebnis mit einem Gotteserlebnis 
verwechselt, fällt einer Täuschung zum Opfer. Wenn aber Glaube zur 
Täuschung wird, wird Religion zur Neurose, wie Freud das schon betont 
hat, die einen ganzen Rattenschwanz von seelischen Konflikten nach 
sich zieht. So kommt es nicht selten vor, daß nach solchen Erlebnissen 
manche in ein schwarzes Loch stürzen und nach der Hochstimmung, die 
abklingt, in depressive Verstimmungen oder sogar Depressionen fallen, 
die nicht aufgefangen werden können. Die Masse, die sie ausgelöst 
hat, besteht ja nicht mehr, und der Evangelist weckt schon anderswo 
wieder neue Begeisterungsstürme. 

Freilich wirkt nicht jede Masse auf so zwingende, regressive und per- 
sönlichkeitsgefährdende Weise. Die strukturierte Masse birgt weniger 
Gefahren in sich. So gliederte etwa die Explo 85 die Menge in Gruppen 
auf, in denen persönliche Beziehungen entstanden, persönliche Anlie- 
gen vorgebracht und besprochen werden konnten. Es war möglich, Er- 
kenntnisse und emotionale Aufbrüche zu verarbeiten. In dieser Struktu- 
rierung schwächten sich massenpsychologische Mechanismen ab und 
wurden unter Kontrolle gebracht. Begegnung und Kontakt zwischen 
den Menschen sprengten die Anonymität. Es konnte Gemeinschaft 
wachsen, die nicht nur in den meisten Fällen ein Versinken in der Re- 
gression verhindert, sondern sogar die Individualität des einzelnen her- 
aushebt, während diese in der Masse ausgelöscht wird. Christlicher 
Glaube gründet auf der Individualität jedes Menschen und fordert ihn 
zur Entscheidung in Freiheit heraus. Masse bewirkt das Gegenteil und 
entzieht solchen Veranstaltungen so die spezifisch christliche Grund- 
lage. 

Fanatismus 

Wir betonten schon früher, daß es weitgehend von der Persönlichkeit 
des Evangelisten oder Veranstalters abhängt, was Masse ist und was sie 
bewirkt. Fanatische Persönlichkeiten fanatisieren die Menge. Die Ver- 
bindung von Religion und Fanatismus wirkt verhängnisvoll. 



Problematik religiöser Massenveranstaltungen 191 

Es gibt viele Ursachen, aus denen heraus ein Mensch zum Fanatiker 
wird. Es handelt sich meistens um eine Summe verschiedenster Ele- 
mente, die sich zum fanatischen Symptom verbinden: Entwurzelung, 
Enttäuschung, Zweifel an sich selbst, ausgelöst durch Minderwertig- 
keits- oder Überheblichkeitsgefühle, durch Verletzungen, durch eigene 
Erlebnisarmut oder -Unfähigkeit. Der Fanatismus stellt sehr oft eine 
Überkompensation solcher Mängel dar. Er wird häufig durch hysteri- 
sche Komponenten verschärft, deren hervorragendste die narzißtische 
Egozentrik ist. 

Der Homo Fanaticus, der •fanatische Mensch", ist - wie die Sprach- 
und Kulturgeschichte zeigt - ein von der Gottheit in rasende Begeiste- 
rung versetzter. Er ist jedoch nicht so sehr ein durch die Gottheit als 
vielmehr durch seine eigenen Gefühle rasend gewordener. Er versucht 
seine Gefühlsarmut in Gefühlsintensität umzuwandeln. Er aktiviert 
durch den Fanatismus Gefühlsreste, die er verabsolutiert. Diese werden 
sozusagen zu Gottheiten, von denen er sich in Raserei versetzen läßt. Er 
steigert und fiebert sich in sie hinein und trachtet danach, auch andere 
mitzureißen, was ihn, wenn es ihm gelingt, in seiner eigenen Begeiste- 
rung bestätigt, die er erst dann voll genießen und auskosten kann. Sie ist 
ein süßes Gift, die ihn seine Mängel vergessen läßt und nach dem er 
süchtig ist. 

Es ist freilich oft schwierig, das gesunde, sozusagen begründete Sen- 
dungsbewußtsein großer Religionsstifter oder Heiliger vom Fanatismus 
zu unterscheiden. Vereinfachung der Realität und Verallgemeinerungen 
einzelner Erkenntnisse und Leitsätze, die aus dem Ganzen herausgeris- 
sen werden, sind für den Fanatismus kennzeichnend, wie das etwa in 
der Verabsolutierung von Formen, Werten und Gesetzen deutlich wird. 
Theologie wird verkürzt und auf sture Moral reduziert, die die Liebe, 
den eigentlichen Schatz des Glaubens, aus dem Zentrum des religiösen 
Lebens verdrängt. Alles kann nur durch Glauben und Beten •erledigt" 
werden, wodurch das Glaubensleben aus dem ganzheitlichen menschli- 
chen Wachstums- und Reifungsprozeß ausgeklammert wird. Die Er- 
kenntnisse der modernen Psychologie werden deshalb von solchen Fa- 
natikern meistens abgelehnt, für überflüssig erklärt oder als okkult be- 
zeichnet, wie sie denn ganz allgemein dazu neigen, andere Meinungen, 
die sich nicht mit den ihren decken, zu verteufeln. Die Frohe Botschaft 
wird für sie deshalb oft zum Mittel, Feindbilder zu verkünden und so 
die einzelnen durch die Masse mit ihrer negativen Mentalität zu infizie- 
ren oder zu fanatisieren. Wir erkennen religiösen Fanatismus daran, daß 
er eng, stur, kleinkariert, intolerant, kompromißlos und aggressiv ist. Er 
widerspricht deshalb aus seiner Natur heraus dem Wesen des christli- 



Karl Guido Rey 192 

chen Glaubens, der die Gläubigen aus der Liebe heraus zu weiten Hori- 
zonten, zu Duldsamkeit und umfassendem Verständnis führt. 

Der Leiter religiöser Veranstaltungen muß deshalb ein bewußter, 
menschlich gereifter und reifender, theologisch gebildeter und psycholo- 
gisch geschulter Mensch sein. Er muß wissen, was Masse ist und bewirkt 
und welche Verantwortung ihm mit ihr in die Hand gegeben ist. Er muß 
ihre Möglichkeiten und Grenzen kennen, um die Freiheit des einzelnen 
in jedem Augenblick zu gewährleisten. Erst unter solchen Voraussetzun- 
gen können sich religiöse Massenveranstaltungen für den Glauben 
der Teilnehmer positiv auswirken. Sie können neue Impulse ver- 
mitteln, bestehende gute Ansätze vertiefen oder Schlummerndes wek- 
ken. Die Solidarität so vieler Gleichgesinnter stärkt den Glauben. Sie er- 
möglicht, bis jetzt Gehemmtes, in der stillen Kammer Gewordenes und 
als Geheimnis Gehütetes endlich ganzheitlich mit Leib und Seele zum 
Ausdruck zu bringen. Solche Veranstaltungen erlauben einzelnen, den 
Glauben, den sie im Bekanntenkreis der eigenen Gemeinde zurückhiel- 
ten, in der Anonymität zu bekennen und ihre Seele so in einer Art Psy- 
chotherapie zu entlasten und zu reinigen. 

Das Gotteserlebnis 

Religiöse Massenveranstaltungen können also Menschen durchaus Gott 
näherbringen. Sie sind aber kein Schnellverfahren zur Erzeugung von 
Gotteserlebnissen. Man könnte sie höchstens als •Annäherungsverfah- 
ren" bezeichnen. Denn es gibt keine Verfahren oder Methoden, die man 
anwenden könnte, um Gott zu erleben. Gott ist nicht manipulierbar. Wir 
können bloß versuchen, uns dem Göttlichen zu nähern; ob wir es dann 
auch erleben werden, ist ungewiß. 

Gotteserlebnisse setzen meines Erachtens einen Weg voraus. Ich 
denke da vor allem an den Weg der Individuation. Der Weg ist doppel- 
sinnig. Zunächst ist er ein Weg nach innen, ein Weg der Bewußtwerdung 
und Selbsterkenntnis. Er ist ein Weg zu unserer Mitte, dorthin, wo das 
Reich Gottes mitten in uns ist, von wo aus wir die Stadt auf dem Berg 
sehen können. Dort ist der •Palast des Königs", wie sich Teresa von 
Avila ausdrückt, zu dem wir uns durch verschiedene •Wohnungen" hin- 
durch entwickeln müssen. Wir können psychologisch vom Kern unserer 
Person sprechen, wo wir ganz wir selber sind, wo es so etwas wie einen 
Durchblick in das ganz andere gibt, eine Ahnung des Göttlichen, einen 
Widerschein, ein Organ vielleicht, mit dem wir seine Strahlungen emp- 
fangen und empfinden können. Für mich als Psychoanalytiker ist dieses 
Organ das Bild. In diesem Bild schauen wir in einen Spiegel und sehen 



Problematik religiöser Massenveranstaltungen 193 

nur rätselhafte Umrisse, wie Paulus schreibt (vgl. 1 Kor 13,12). Hier an 
dieser Stelle trifft sich, wie mir scheint, die Mystik mit der modernen 
Psychologie. C. G. Jung spricht oft von Bildern. Schon Augustinus be- 
schreibt in seinen Bekenntnissen die Seele als einen Raum, in dem Bild 
an Bild aufgestapelt ist, Bilder, die unsere Phantasie beflügeln und un- 
sere Träume mit Anschauungsmaterial versehen. Nach Jung stellt die 
Seele das Mütterliche und Väterliche, Männliche und Weibliche in Ur- 
bildern dar. Er nennt sie Archetypen - so gibt es auch Archetypen des 
Göttlichen in uns, in denen die Erfahrungen unserer Ahnen und Urah- 
nen mit Gott seit langer Zeit sich sozusagen als Erbmasse niedergeschla- 
gen haben. Sie gehören dem kollektiven Unbewußten an und stellen 
eine Summe von •Gotteserfahrungen" der Menschheit in unserer Seele 
dar. Solche Bilder geraten in uns durch innere und äußere Ereignisse in 
Bewegung und berühren dabei unter Umständen unser Bewußtsein. Es 
ist, wie wenn in einem solchen Moment unser Bewußtsein in Kontakt 
mit einer Hochspannungsleitung geriete. Es können Entladungen statt- 
finden, die sich in emotionalen Erschütterungen oder blitzartigen Er- 
kenntnissen äußern. Solche Vorgänge können wir als Gotteserlebnisse 
definieren. Sie sind jedoch vielmehr Gottesbilderlebnisse. Es stellt sich 
freilich die Frage, ob sich hinter diesen Gottesbildern eine göttliche 
Wirklichkeit oder eine wirkliche Göttlichkeit verbirgt, von der die Bilder 
Zeugnis geben, die die Bilder abbildet oder in denen diese sich offen- 
bart. Jung hat es eigentlich abgelehnt, als Psychologe diese Realität an- 
zunehmen, weil er der Meinung war, daß eine solche Stellungnahme sei- 
nen Kompetenzbereich sprenge; dafür sei die Theologie zuständig. Al- 
lerdings lassen die Worte, die er über den Eingang seines Küsnachter 
Hauses meißeln ließ, doch auf eine persönliche Meinung bezüglich die- 
ser metaphysischen Realität schließen: •Der Gott wird dasein, gerufen 
oder ungerufen." 

Der Weg der Individuation ist nicht nur ein Weg nach innen, zur eige- 
nen Mitte, sondern zugleich auch ein Weg zur Mitte der anderen, ein 
Weg der Zuwendung, der Beziehung und der Liebe. Wer diesen Weg zu 
sich und zum anderen geduldig, zäh und mit allen Anstrengungen geht, 
die er mit sich bringt, weil er über Berg und Tal, oft mehr durch Täler als 
über Berge, führt, wird eines Tages oder Nachts ganz in die Nähe Gottes 
gelangen. Oder er wird einen Ort erreichen, wo Gott an ihm vorüber- 
zieht; vielleicht gerade dann, wenn er es am wenigsten erwartet; in einer 
Stunde tiefer Trauer, intensiver Begegnung, in einem Augenblick beglük- 
kendster Freude oder eines unaussprechlichen Verlustes. Er wird ihn 
zärtlich berühren oder in den tiefsten Schichten seiner Seele erschüttern. 



Karl Guido Rey I94 

Es gibt bibelkritische Theologen, die etwa die Gotteserlebnisse eines 
Moses oder Jesaja als bloße Bilder oder Gottesbilderlebnisse abzuwer- 
ten versuchen. Der Begriff •bloß" ist nach dem, was wir soeben be- 
schrieben haben, fehl am Platz. Gott benützt seine Bilder, die er den 
Menschen seit je gegeben hat und die sich in ihnen als Organe der Er- 
kenntnis und Vergegenwärtigung verdichtet haben, um sich ihnen zu of- 
fenbaren. Auch wenn wir ihn sozusagen nur von hinten sehen wie Mo- 
ses. Gott sprach zu Moses: •Wenn nun meine Herrlichkeit vorübergeht, 
will ich dich in eine Felsenkluft stellen und meine Hand schützend über 
dich breiten, bis ich vorübergegangen bin. Und wenn ich dann meine 
Hand weghebe, darfst du meinen Rücken sehen; aber mein Angesicht 
wird niemand sehen." (Ex 33,22f) 

Gotteserlebnisse setzen einen Weg voraus. Massenveranstaltungen 
werden ihn nicht ersetzen. Sie können uns aber durchaus auf diesem 
Weg helfen, besser voranzukommen. Massenveranstaltungen sind weder 
ein Schnell- noch ein Abkürzungsverfahren, das uns mit möglichst we- 
nig Anstrengung und bequem, unter Umgehung des Weges, sozusagen 
mit der Luftseilbahn, in Gottes Nähe schaukelt. Das sollte sich jeder 
Christ und besonders jeder Massenveranstalter einprägen. Jesus selber 
hat die Masse nicht sehr geliebt und ist ihr eher aus dem Weg gegangen, 
als daß er sie gesucht hat. Schließlich hat sie ihn beim Einzug in Jerusa- 
lem doch eingeholt und hochgejubelt, um ihn kurze Zeit später ans 
Kreuz zu schreien. Masse hat immer etwas Unberechenbares. Jesus hat 
vielmehr die einzelnen angesprochen im Raum ihres gewöhnlichen All- 
tags, bei ihren Auseinandersetzungen mit sich und ihrer Umgebung: den 
Blinden, den Lahmen, den Sünder, den Besessenen; oder denken wir an 
die Berufung des Zöllners Matthäus. Jesus begegnete einzelnen in der 
Zuneigung und Liebe von Mensch zu Mensch, die keines Spektakels be- 
dürfen, sondern sich in der Stille des Schweigens vollziehen. Auch Elias 
erwartete Gott im Sturm, im Erdbeben und im Feuer, bis er ihm schließ- 
lich in einem kaum spürbaren Lufthauch begegnete, in der •Stimme ver- 
schwebenden Schweigens", wie Martin Buber übersetzt. Feuer, Sturm, 
Erdbeben, begeisterte Masse und verschwebendes Schweigen sind 
Worte Gottes, mit denen er zu uns Menschen spricht. Beides hat seinen 
Platz, beides seine Zeit. Gott ist der Herr über Ort und Zeit. Er wird be- 
stimmen, wann, wo und wie er sich jedem von uns offenbaren wird. 




