Die Erstlingsgabe des Geistes*

Unverfiigbarkeit des Geistes oder Inanspruchnahme fiir zeitliche
Utopien?

Alois M. Haas, Ziirich

Das Mittelalter hat in einer hdchst beeindruckenden und instidndigen
Weise ein christologisches Weltbild gepflegt: Szenen des Evangeliums -
kulminierend im zentralen Weltgerichtsbild — schmiicken die Portale der
Dome; die Heilsgeschichte liegt wie ein Bilderbuch offen aufgeschla-
gen, die Endzeit ist absehbar, gewissermaBen ist die Wiederkunft des
Herrn auf den Wolken ein Ereignis von berechenbarer Zukunft.
Schwirmer, am Rande der Rechtglidubigkeit, irritieren dieses ruhe-
volle Bild durch die Vorstellung eines geschichtlichen Umbruchs, in
dem der iiberschaubare Ablauf der Zeit gebrochen wird durch eine
schopferische Mutation: Anstatt des mithsamen und irgendwo beschi-
menden Verlaufs der Geschichtszeit zwischen geistlichen und weltlichen
Interessen, die nie richtig ineinander zu vermitteln sind, bricht eine Zeit
an, in der ,,der Urgedanke Christi in Gestalt einer endzeitlichen Modell-
gemeinschaft der Geschichte (H. U. von Balthasar) Aktualitat wird.
Abt Joachim von Fiore (um 1135-1202), zunéchst Zisterzienser und spé-
ter Begriinder des lidngst eingegangenen Floriazenserordens, macht sich
- beeindruckt durch eine aus einer langen Meditation der Apokalypse
erwachsenen Vision an einem Pfingstfest — zum Sprachrohr solcher Vor-
stellungen. Im ,,Aufglinzen der Erkenntnis, die plotzlich die Augen mei-
nes Geistes durchfuhr®, ist ihm ein Einblick in das Ende der Zeit als in
die Fiille der Zeit gewidhrt; diese aber resultiert aus der inneren Bezo-
genheit zwischen Altem und Neuem Bund. Diese heilsgeschichtliche
Schau ergibt sich ihm zudem als eine Transposition in die Zeit des in-
nergéttlichen trinitarischen Ereigniszusammenhangs. Im Blick auf den
Hervorgang des innergottlichen Geistes aus der liebenden Begegnung
zwischen Vater und Sohn sieht er die Gliederung der Zeit in ein Zeit-
alter des Vaters im Alten Bund, in ein Zeitalter des Sohnes im Neuen
Bund und in ein sich erdffnendes Zeitalter des Geistes. Der Heilige
Geist ist ihm Zukunft, Sachwalter einer Zeit der Vollendung, die einen
geistigen Menschen, eine geistige Kirche und eine geistige Welt erfor-

* Predigt zu R6m 8,23 vor der reformierten Studentengemeinde in der Predigerkirche,
Ziirich, am 7. Juni 1984.



Alois M. Haas 196

dert. Eine letzte Radikalisierung des Evangeliums prigt dieses letzte
Zeitalter; die Endzeit, die nach alter Auffassung die Vollendung erst
héitte bringen sollen, ist in Form einer vom Geist geprigten und be-
herrschten Epoche gegenwirtig.

Wir wissen, wie es weiterging: Das dreiteilige Epochenschema wurde
von den Franziskanerspiritualen libernommen, spiter ins Politische um-
gedeutet und fiithrte ,,schlieBlich in der Neuzeit zu idealistischen, positi-
vistischen und sophiologischen Triadensystemen der Geschichtsphiloso-
phie“ (H. U. von Balthasar). DaB sich die Konzeption eines ,,Dritten
Reichs“ im Rahmen menschlicher Erwigungen von einem ,Reich des
Geistes“ nur allzuleicht in dessen Gegenteil verkehrt, braucht heute
nicht mehr umritselt zu werden. Wir wissen, daB, wer auf den Geist in
der Form einer geschichtlich greifbaren GroBe zihlt, schlieBlich dessen
Gegenteil, den Ungeist, mit Hinden greift.

Der Heilige Geist im Christenleben

Mit um so mehr Berechtigung miissen wir uns fragen, was denn der Hei-
lige Geist in einer christlichen Lebensoption zu suchen hat. Im Blick auf
die neutestamentlichen Schriften und vor allem mit dem eben Gehérten
im Ohr méchte ich drei Punkte nennen, die mir fiir die Wirksamkeit des
Heiligen Geistes in einem christlich orientierten Leben bedeutsam schei-
nen: erstens das Pfingstereignis in sich (nach Apg 2,1-11), zweitens die
Gegenwart des Geistes in uns (nach Rém 8,19-28) und schlieBlich drit-
tens die Auswirkung dieser bleibenden Geistgegenwart.

Pfingsten als Durchbruch des Geistes in eine offene Kirche

Der eigentliche Durchbruch des Heiligen Geistes erfolgt neutestament-
lich an Pfingsten, dem jidischen Erinnerungstag an die Gesetzgebung
auf dem Sinai. In erstaunlicher Angleichung an alttestamentliche geist-
hafte Ubermichtigungen von Gott erwihlter Propheten bricht der Geist
in Feuerzungen tber die versammelten Jiinger ein und befdhigt sie, in
der Verkiindigung der Botschaft Jesu gewissermaBlen die Sprachverwir-
rung des Turmbaus von Babel riickgéingig zu machen: Sie sprechen in
ihrer Verkiindigung immer gerade jene Sprache, die die Anwesenden
selber sprechen. Ein wichtiger Sachverhalt wird hierin deutlich: Der
Geist erméchtigt zum Sprechen, weil er selber , der Unaussprechliche
jenseits des Wortes* (H. U. von Balthasar) ist. Sein Wesen scheint eine
Freiheit zu verwirklichen, die sich im Verkiindigungswort iiber das
fleischgewordene Wort in Jesus Christus als eine Souverinitit anzeigt,
die iiber Sprache in jeder Hinsicht zu verfiigen weiB.



Erstlingsgabe 197

Damit zeigt sich ein Doppeltes: Der Geist ist gleichzeitig frei — als der
Unbekannte jenseits des Wortes — und gehorsam - als der am Wort Got-
tes zuh6chst Engagierte. Und im Ereignis, da er sich durch sein Brausen
und die Feuerzungen machtvoll bezeugt, geschieht fiir die Botschaft
Jesu und die Jiinger, die sie verkiindigen wollen, ein Zweifaches: Zu-
nichst werden beide zu einer Einheit, die Botschaft und deren Verkiin-
diger. Wenn irgendwo, dann ist hier ein geistiger Ort, da die Kirche als
eine Einheit von Frohbotschaft und Glidubigen zu sich selber kommt.
Der Geist bewirkt diese Gemeinschaft. Sodann aber wird diese Einheit
auch gleich wieder grenzenlos ausgeweitet. Erst hier bekommt die christ-
liche Botschaft den Charakter einer allgemeingiiltigen: Petrus, der sich
an die Menge wendet, schlieBt an die Verheiungsrede des Propheten
Joel (3,1-5) an, und unter dem EinfluB des Geistes verallgemeinert er
dessen VerheiBung: ,Jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird ge-
rettet werden®, zur absolut giiltigen Regel. Der Herr aber ist fiir ihn ,,Je-
sus der Nazorder“ (Apg 2,22), der sich ,,in eurer Mitte* ,,durch macht-
volle Taten und Wunder und Zeichen® bezeugt hat. Damit wird Jesus
und seinem Tod am Kreuz alles Provinzielle genommen. Der Geist be-
wirkt die Universalitit der hier anvisierten Kirche. Seit Pfingsten kann
und darf sich die Kirche, die uniibersehbar eine Gemeinschaft ist, nicht
mehr einigeln, nicht mehr verbergen, weder konfessionell noch politisch
noch ideologisch; sie ist die Stadt auf dem Berge, die alle sehen. In ihr
und in dem ihr gegebenen Geist ruft sie den Herrn an, damit alle gerettet
werden. Der Geist ist gottliche Gegenwart in Form einer frei und gehor-
sam eingegangenen Verbindlichkeit auf die Botschaft Jesu Christi, so
daB bei Paulus die Formeln ,,in Christus“ und ,,im Geiste“ nahezu iden-
tisch werden kénnen.

Der Geist als konkrete Hoffnung in der Schdpfung und in uns

Daraus ergibt sich nun ein Zweites: Rom 8, 19 ff spricht von der Schop-
fung und den Kindern Gottes als von zwei Gegebenheiten, die in all
ihrer Not auf die Hoffnung hin offen sind. Die Schdpfung anders als die
Kinder Gottes: sie ist ohne ihren Willen der Nichtigkeit, die sie prégt,
unterworfen und daher angewiesen auf das Offenbarwerden der Herr-
lichkeit der S6hne Gottes. Damit werden diese auf eine Solidaritidt mit
der Schopfung verpflichtet, die es ihnen nicht gestattet, sich in allerlei
geistigen Aufschwiingen von dieser zu distanzieren. Die Hoffnung der
Schopfung beruht darauf, dal die Kinder Gottes sie an ihrer Freiheit
Anteil nehmen lassen. Seufzt und dngstigt sich die Schépfung bis jetzt,
so sind auch die Gldubigen dem Leidensdruck der Verginglichkeit und



Alois M. Haas 198

der Unheilsherrschaft von Siinde, Gesetz und Tod — darin noch unerbitt-
lich unterschieden von Christus, dem Auferstandenen — preisgegeben.
Und das, obwohl sie die Erstlingsgabe des Geistes besitzen.

Paradoxerweise ist es nun gerade diese ,,Vorausgabe“ des Geistes, die
den Christen in der Geisttaufe und an Pfingsten gegeben ist, die sie auf
eine kompromiBlose Solidaritéit mit der Schépfung verpflichtet. Mag der
Geist und seine Herabkunft bisweilen den Betroffenen als eine Form
der Ekstase - als ein ,,GruB des Geistes“, wie die mittelalterlichen My-
stiker sagen - zukommen, so nur, um diese noch stirker in die Schop-
fung hinein zu verpflichten. So geschah es schon im Alten Bund mit den
Propheten, und nun geschieht es — grundsitzlicher noch - mit der Kir-
che der Glaubigen, die keinerlei nationale oder volkhafte Einschrin-
kung mehr kennt.

Allerdings steht die letzte leibhafte Verwirklichung des Heils noch
aus. Der Geist ist das Moment von Hoffnung, das der Schopfung objek-
tiv und den Christen subjektiv zukommt. Und da enthiillt sich nochmals
eine Solidaritit, die jene zwischen Christen und Schépfung geforderte
tibergreift: Es ist jene des Geistes, der unserer Schwachheit zu Hilfe
kommt und fiir uns mit unaufhérlichen Seufzern eintritt. Die Beharrlich-
keit dieses Seufzens motiviert uns zur Geduld, mit der wir Christen das
ungeduldige Harren der Schépfung aufzufangen haben. Und nun wird
es in unerhorter Weise praktisch, gleichzeitig erhebend und demiitigend.
Da sind sowohl die Jiinger wie auch wir Christen ,,voll des Heiligen Gei-
stes* und wissen nicht, was sie /hm, den der Geist 6ffentlich machen
mdochte, zu sagen haben. Wir sind unfihig zu beten, das heiBit doch: Wir
sind unfihig, jenen Akt der vélligen Hingabe zu leisten, wozu uns die
Erstlingsgabe des Geistes antreiben mochte. Konkret heiBlt das: Wenn
wir meinen, wir verfligten ber authentische religiése Erfahrung, so ha-
ben wir einen noch grundsitzlicheren Zweifel anzumelden - gegen uns
selbst —, der uns jeglichen Besitz an dieser Erfahrung wieder nimmt. Das
ist demiitigend, aber notwendig. Denn wo der Geist gegenwirtig ist, da
herrscht Armut des Geistes. Anders geht es nicht.

Nun aber das Tréstliche, das man nicht ohne die Demiitigung haben
kann: es ist die Gegenwart des Geistes, d.h. die Gegenwart des gbttli-
chen Willens, der mit unserem nicht identisch ist. Er seufzt an unserer
Statt, nicht neutral, sondern so, daB er, fiir uns eintretend, das fiir Gott
Gebiihrende leistet. Das bedeutet nicht, daB die Solidaritit mit der
Schopfung, auf die wir als Christen verpflichtet sind, aufgehoben wire,
sondern es heiBit, dafl wir durch diese demiitigende und erhebende Ent-
lastung noch hirter und immer hérter in die Verginglichkeit dieser Welt
verfiigt sind. Aber eben in der Hoffnung, daB der Geist alle unsere Ge-



Erstlingsgabe 199

betsworte in eine Sprache iibersetzt, die Gott gemiB ist, und dall wir so
und nur so — das hei3t: im Geiste — bei der Annahme an Sohnes Statt be-
fahigt werden, Gott ,,Abba*“ (Vater) zu rufen (R6m 8, 15). Die ,,Herrlich-
keit der S6hne Gottes* — in der Hoffnung und im Geist kann man jetzt
schon glaubend darum wissen! — wird dann alle Leiden der Jetzizeit als
Nichts entlarven; die Jetztzeit aber ist geprigt durch das Wirken des
Geistes in ihr, durch seine Bezeugung, daBl wir ,Kinder Gottes* sind
und daB wir als ,,Erben Gottes und Miterben Christi“ verherrlicht wer-
den. Der Geist ist so die aktiv trostliche Gegenwart der Verheilungen
Christi in den Leiden der Gegenwart.

Der Geist schlieft alles auf

SchlieBlich noch ein Drittes: Unbestreitbar besteht in den christlichen
Kirchen heute die Tendenz, die heilsgeschichtlichen Ereignisse - Kreuz,
Tod und Auferstehung Jesu — und das Kerygma, das Wort, das davon
Zeugnis gibt, zu verabsolutieren. Im Grunde aber handelt es sich bei ei-
nem Glauben, der sich bloB auf das heilsgeschichtliche Ereignis und das
davon berichtende Wort stiitzt, um eine dem Christentum unangemes-
sene Autorititsreligion, die fiir aktuellen Glauben hier und jetzt kaum
mehr einen Raum 14B8t. Das wire vorpfingstlich gedacht. Nachpfingst-
lich muB es um einen vom Geist getragenen, aktuellen Glauben gehen
und nicht um eine bloBe Beschreibung seiner Archiologie. Das heif3t:
Der nur auf Ereignis und Wort ausgerichtete Glaube verkommt zur blo-
Ben Historie und Philologie, wenn das Angeld des Geistes, diese Erst-
lingsgabe, nicht jene entscheidende Rolle ausiiben kann, die ihr von der
Frohbotschaft zugewiesen wird. Johannes driickt dies unmiBverstind-
lich aus. Jesus selbst verweist die Jiinger mehrmals auf den bevorstehen-
den Geistempfang (Joh 7,39; 14,16 f; 20,22). Der Geist ist das Siegel un-
seres neuen Seins in Gott: ,,Daran erkennen wir, daB3 wir in ihm (Gott)
bleiben und er in uns (bleibt); da er uns von seinem Geist gegeben hat.*
(1 Joh 4,13; vgl. auch | Joh 3,24) Die Rede vom nachdésterlichen ,,Emp-
fangen“ und ,,Geben“ des Geistes mufl im Urchristentum eine géngige
gewesen sein; fiir Johannes ist die Gegenwart des Geistes in der Ge-
meinde eine erfahrbare Wirklichkeit. Der Trostergeist ist Nachfolger
und Stellvertreter Jesu (vgl. Joh 14,16. 26). Mit anderen Worten: Der Pa-
raklet legt liber Jesus Zeugnis ab (vgl. 15,26), er erinnert an Jesu Worte,
er ist der ,Beistand“, dessen Kommen den Jingern von Jesus vor sei-
nem Weggang in der Himmelfahrt versprochen wird; er ist der ,,Geist
der Wahrheit“, der ,euch in die ganze Wahrheit leiten“ wird (Joh
16,13).



Alois M. Haas 200

Interessant ist nun, daB der Geist nicht etwas anderes lehrend mittei-
len wird, sondern daB er von Christus im Aspekt seines Horens auf
Christus definiert wird: ,Wenn er... kommt, der Geist der Wahrheit,
wird er euch in alle Wahrheit einfiihren. Nicht aus sich wird er reden,
sondern was er hért, wird er reden... Er wird auch verherrlichen, indem
er aus dem Meinigen nehmen und es euch kundtun wird.“ (Joh
16,13-15) Der Geist 148t sich nicht abtrennen, nicht vom Sohn, aber
auch nicht vom Vater. Er ist der Ausleger des Evangeliums, ohne den
man davon schlechterdings nichts versteht. Wenn die Theologen so sel-
ten von ihm sprechen, dann mag es an einem gewissen Schamgefiihl lie-
gen, die Quelle, von der her man getrinkt wird, zu nennen, vor allem
aber an einer unausgesprochenen Furcht, die Gldubigen auf enthusia-
stisch-charismatische Wege zu weisen, die von der Botschaft Jesu weg-
fihren. Das ist aber eigentlich nicht erlaubt. Denn der Geist ist - wenn
auch oft auf sehr diskrete und namenlose Weise - unsere Historie und
Philologie; er ist unser Hermeneut, und er ist wahrhaftig kein unkriti-
scher Geist. Er ist die Krisis unseres Christusglaubens, die Gabe der Un-
terscheidung selbst. Denn er ,,wird euch alles lehren und euch an alles
erinnern, was ich euch gesagt habe“ (Joh 14,26). Oder mit Paulus (1 Kor
2,10-15) ,,Uns aber hat es (die géttliche Herrlichkeit) Gott geoffenbart
durch den Geist; denn der Geist erforscht alles, auch die Tiefen Gottes.
Denn wer von den Menschen weill, was im Menschen ist, als nur der
Geist des Menschen, der in ihm ist? So hat auch niemand erkannt, was
in Gott ist, als nur der Geist Gottes. Wir aber haben nicht den Geist der
Welt empfangen, sondern den Geist aus Gott, damit wir wissen, was uns
von Gott geschenkt worden ist. Und das reden wir auch, nicht mit Wor-
ten, die von menschlicher Weisheit gelehrt sind, sondern mit Worten,
die vom Geist gelehrt sind, indem wir Geistliches fiir Geistbegabte deu-
ten. Ein natiirlicher Mensch aber nimmt die Dinge, die des Geistes Got-
tes sind, nicht an; denn Torheit sind sie ihm, und er kann sie nicht er-
kennen, weil sie geistlich beurteilt werden miissen. Der Geistbegabte
dagegen beurteilt zwar alles, er selbst aber wird von keinem beurteilt.*
Damit sind sowohl Gesetz wie Buchstabe als einzige hermeneutische
Prinzipien abgeldst durch ein lebendig kritisches Verhalten, das dem
Christen nicht als ein selbsterworbenes gegenwirtig ist, sondern als eine
Gabe.

Es war und ist das Verhingnis in der Kirchengeschichte, daB3 der
Geist und seine Gabe der Unterscheidung oft so verdinglicht und objek-
tiviert wurden, daBl umgekehrt in unangemessener Weise die heilsge-
schichtlichen Ereignisse und das davon berichtende Wort autoritir ent-
gegengesetzt werden muBten. Und doch sind die drei — die Heilstaten



Erstlingsgabe 201

Christi und die daraus im Wort gegebene Frohbotschaft und der nach
dem Weggang Christi bleibend gegenwirtige Geist — im letzten unver-
briichlich eins. Beides ist immer neu verbindlich festzuhalten: Der Geist
ist ideologisch nicht zu vereinnahmen; er ist auch nicht in die Weltzeit
einzuspannen, wie das Joachim von Fiore versucht hat; er ist frei; aber
er ist gleichzeitig immer schon ein Engagement eingegangen, das so un-
erhort stark ist, daB es unsere Glaubensoption zu tragen und in Trost
und Hoffnung zu halten fihig ist: das Engagement an Jesus Christus
und seiner Botschaft, die beide ja nichts anderes sein wollen als Verweis
auf den Vater.

Insofern ist alle christliche Glaubensbotschaft letztlich trinitarisch
und darum eine. Man wird sie keinesfalls auflésen diirfen.

Taufe im Heiligen Geist als Einheit mit Vater und Sohn

Die Mystik hat — in direkter Fortsetzung der alttestamentlichen Prophe-
tie — immer schon radikal und genau um die bleibende Gnadengegen-
wart des Geistes in uns gewuBt. Vielleicht ist sie manchmal darin zu weit
gegangen. Die Kritik Meister Eckharts aber an etlichen pfaffen, die wol
geléret sint und gréze pfaffen wellent sin (DW 2,83,5), bleibt bestehen,
wenn diese meinen, das Christuswort: , Alles, was ich von meinem Vater
gehort habe, das habe ich euch kundgetan® (Joh 15,15), sei in dem Sinne
zu verstehen, als sei damit eine Art Vermichtnis fiir die Glaubigen gege-
ben, das sie zwar hier auf Erden briuchten, ohne es jedoch aktuell wer-
den zu lassen. Das ist fiir ihn kein warheit (84,1). Alles hingt daran, daB
wir Séhne Gottes werden, aktuell, hier und heute. Denn: Er (der Vater)
gebirt in nii und hiute. Da ist kintbette in der gotheit, dd werdent sie , ge-
toufet in dem heiligen geiste”..., daz ist ,viille der gotheit”, dd enist weder
tac noch naht; in dem ist mir als nédhe, daz iiber tiisent mile ist, als diu stat,
da ich iezuo inne stdn; dd ist viillede und vollende aller gotheit, da ist ein
einicheit. (84,4ff) Diese Vermittlung des Kerygmas zu seiner Aktualitit
leistet der Geist mit seinen Seufzern in uns.





