
Die Erstlingsgabe des Geistes * 

Unverfügbarkeit des Geistes oder Inanspruchnahme für zeitliche 
Utopien? 

Alois M. Haas, Zürich 

Das Mittelalter hat in einer höchst beeindruckenden und inständigen 
Weise ein christologisches Weltbild gepflegt: Szenen des Evangeliums - 
kulminierend im zentralen Weltgerichtsbild - schmücken die Portale der 
Dome; die Heilsgeschichte liegt wie ein Bilderbuch offen aufgeschla- 
gen, die Endzeit ist absehbar, gewissermaßen ist die Wiederkunft des 
Herrn auf den Wolken ein Ereignis von berechenbarer Zukunft. 

Schwärmer, am Rande der Rechtgläubigkeit, irritieren dieses ruhe- 
volle Bild durch die Vorstellung eines geschichtlichen Umbruchs, in 
dem der überschaubare Ablauf der Zeit gebrochen wird durch eine 
schöpferische Mutation: Anstatt des mühsamen und irgendwo beschä- 
menden Verlaufs der Geschichtszeit zwischen geistlichen und weltlichen 
Interessen, die nie richtig ineinander zu vermitteln sind, bricht eine Zeit 
an, in der •der Urgedanke Christi in Gestalt einer endzeitlichen Modell- 
gemeinschaft der Geschichte" (H. U. von Balthasar) Aktualität wird. 
Abt Joachim von Fiore (um 1135-1202), zunächst Zisterzienser und spä- 
ter Begründer des längst eingegangenen Floriazenserordens, macht sich 
- beeindruckt durch eine aus einer langen Meditation der Apokalypse 
erwachsenen Vision an einem Pfingstfest - zum Sprachrohr solcher Vor- 
stellungen. Im •Aufglänzen der Erkenntnis, die plötzlich die Augen mei- 
nes Geistes durchfuhr", ist ihm ein Einblick in das Ende der Zeit als in 
die Fülle der Zeit gewährt; diese aber resultiert aus der inneren Bezo- 
genheit zwischen Altem und Neuem Bund. Diese heilsgeschichtliche 
Schau ergibt sich ihm zudem als eine Transposition in die Zeit des in- 
nergöttlichen trinitarischen Ereigniszusammenhangs. Im Blick auf den 
Hervorgang des innergöttlichen Geistes aus der liebenden Begegnung 
zwischen Vater und Sohn sieht er die Gliederung der Zeit in ein Zeit- 
alter des Vaters im Alten Bund, in ein Zeitalter des Sohnes im Neuen 
Bund und in ein sich eröffnendes Zeitalter des Geistes. Der Heilige 
Geist ist ihm Zukunft, Sachwalter einer Zeit der Vollendung, die einen 
geistigen Menschen, eine geistige Kirche und eine geistige Welt erfor- 

* Predigt zu Rom 8,23 vor der reformierten Studentengemeinde in der Predigerkirche, 
Zürich, am 7. Juni 1984. 



Alois M. Haas 196 

dert. Eine letzte Radikalisierung des Evangeliums prägt dieses letzte 
Zeitalter; die Endzeit, die nach alter Auffassung die Vollendung erst 
hätte bringen sollen, ist in Form einer vom Geist geprägten und be- 
herrschten Epoche gegenwärtig. 

Wir wissen, wie es weiterging: Das dreiteilige Epochenschema wurde 
von den Franziskanerspiritualen übernommen, später ins Politische um- 
gedeutet und führte •schließlich in der Neuzeit zu idealistischen, positi- 
vistischen und sophiologischen Triadensystemen der Geschichtsphiloso- 
phie" (H. U. von Balthasar). Daß sich die Konzeption eines •Dritten 
Reichs" im Rahmen menschlicher Erwägungen von einem •Reich des 
Geistes" nur allzuleicht in dessen Gegenteil verkehrt, braucht heute 
nicht mehr umrätselt zu werden. Wir wissen, daß, wer auf den Geist in 
der Form einer geschichtlich greifbaren Größe zählt, schließlich dessen 
Gegenteil, den Ungeist, mit Händen greift. 

Der Heilige Geist im Christenleben 

Mit um so mehr Berechtigung müssen wir uns fragen, was denn der Hei- 
lige Geist in einer christlichen Lebensoption zu suchen hat. Im Blick auf 
die neutestamentlichen Schriften und vor allem mit dem eben Gehörten 
im Ohr möchte ich drei Punkte nennen, die mir für die Wirksamkeit des 
Heiligen Geistes in einem christlich orientierten Leben bedeutsam schei- 
nen: erstens das Pfingstereignis in sich (nach Apg 2,1-11), zweitens die 
Gegenwart des Geistes in uns (nach Rom 8,19-28) und schließlich drit- 
tens die Auswirkung dieser bleibenden Geistgegenwart. 

Pfingsten als Durchbruch des Geistes in eine offene Kirche 

Der eigentliche Durchbruch des Heiligen Geistes erfolgt neutestament- 
lich an Pfingsten, dem jüdischen Erinnerungstag an die Gesetzgebung 
auf dem Sinai. In erstaunlicher Angleichung an alttestamentliche geist- 
hafte Übermächtigungen von Gott erwählter Propheten bricht der Geist 
in Feuerzungen über die versammelten Jünger ein und befähigt sie, in 
der Verkündigung der Botschaft Jesu gewissermaßen die Sprachverwir- 
rung des Turmbaus von Babel rückgängig zu machen: Sie sprechen in 
ihrer Verkündigung immer gerade jene Sprache, die die Anwesenden 
selber sprechen. Ein wichtiger Sachverhalt wird hierin deutlich: Der 
Geist ermächtigt zum Sprechen, weil er selber •der Unaussprechliche 
jenseits des Wortes" (H. U. von Balthasar) ist. Sein Wesen scheint eine 
Freiheit zu verwirklichen, die sich im Verkündigungswort über das 
fleischgewordene Wort in Jesus Christus als eine Souveränität anzeigt, 
die über Sprache in jeder Hinsicht zu verfügen weiß. 



Erstlingsgabe 197 

Damit zeigt sich ein Doppeltes: Der Geist ist gleichzeitig frei - als der 
Unbekannte jenseits des Wortes - und gehorsam - als der am Wort Got- 
tes zuhöchst Engagierte. Und im Ereignis, da er sich durch sein Brausen 
und die Feuerzungen machtvoll bezeugt, geschieht für die Botschaft 
Jesu und die Jünger, die sie verkündigen wollen, ein Zweifaches: Zu- 
nächst werden beide zu einer Einheit, die Botschaft und deren Verkün- 
diger. Wenn irgendwo, dann ist hier ein geistiger Ort, da die Kirche als 
eine Einheit von Frohbotschaft und Gläubigen zu sich selber kommt. 
Der Geist bewirkt diese Gemeinschaft. Sodann aber wird diese Einheit 
auch gleich wieder grenzenlos ausgeweitet. Erst hier bekommt die christ- 
liche Botschaft den Charakter einer allgemeingültigen: Petrus, der sich 
an die Menge wendet, schließt an die Verheißungsrede des Propheten 
Joel (3,1-5) an, und unter dem Einfluß des Geistes verallgemeinert er 
dessen Verheißung: •Jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird ge- 
rettet werden", zur absolut gültigen Regel. Der Herr aber ist für ihn •Je- 
sus der Nazoräer" (Apg 2,22), der sich •in eurer Mitte" •durch macht- 
volle Taten und Wunder und Zeichen" bezeugt hat. Damit wird Jesus 
und seinem Tod am Kreuz alles Provinzielle genommen. Der Geist be- 
wirkt die Universalität der hier anvisierten Kirche. Seit Pfingsten kann 
und darf sich die Kirche, die unübersehbar eine Gemeinschaft ist, nicht 
mehr einigeln, nicht mehr verbergen, weder konfessionell noch politisch 
noch ideologisch; sie ist die Stadt auf dem Berge, die alle sehen. In ihr 
und in dem ihr gegebenen Geist ruft sie den Herrn an, damit alle gerettet 
werden. Der Geist ist göttliche Gegenwart in Form einer frei und gehor- 
sam eingegangenen Verbindlichkeit auf die Botschaft Jesu Christi, so 
daß bei Paulus die Formeln •in Christus" und •im Geiste" nahezu iden- 
tisch werden können. 

Der Geist als konkrete Hoffnung in der Schöpfung und in uns 

Daraus ergibt sich nun ein Zweites: Rom 8,19ff spricht von der Schöp- 
fung und den Kindern Gottes als von zwei Gegebenheiten, die in all 
ihrer Not auf die Hoffnung hin offen sind. Die Schöpfung anders als die 
Kinder Gottes: sie ist ohne ihren Willen der Nichtigkeit, die sie prägt, 
unterworfen und daher angewiesen auf das Offenbarwerden der Herr- 
lichkeit der Söhne Gottes. Damit werden diese auf eine Solidarität mit 
der Schöpfung verpflichtet, die es ihnen nicht gestattet, sich in allerlei 
geistigen Aufschwüngen von dieser zu distanzieren. Die Hoffnung der 
Schöpfung beruht darauf, daß die Kinder Gottes sie an ihrer Freiheit 
Anteil nehmen lassen. Seufzt und ängstigt sich die Schöpfung bis jetzt, 
so sind auch die Gläubigen dem Leidensdruck der Vergänglichkeit und 



Alois M. Haas jgg 

der Unheilsherrschaft von Sünde, Gesetz und Tod - darin noch unerbitt- 
lich unterschieden von Christus, dem Auferstandenen - preisgegeben. 
Und das, obwohl sie die Erstlingsgabe des Geistes besitzen. 

Paradoxerweise ist es nun gerade diese •Vorausgabe" des Geistes, die 
den Christen in der Geisttaufe und an Pfingsten gegeben ist, die sie auf 
eine kompromißlose Solidarität mit der Schöpfung verpflichtet. Mag der 
Geist und seine Herabkunft bisweilen den Betroffenen als eine Form 
der Ekstase - als ein •Gruß des Geistes", wie die mittelalterlichen My- 
stiker sagen - zukommen, so nur, um diese noch stärker in die Schöp- 
fung hinein zu verpflichten. So geschah es schon im Alten Bund mit den 
Propheten, und nun geschieht es - grundsätzlicher noch - mit der Kir- 
che der Gläubigen, die keinerlei nationale oder volkhafte Einschrän- 
kung mehr kennt. 

Allerdings steht die letzte leibhafte Verwirklichung des Heils noch 
aus. Der Geist ist das Moment von Hoffnung, das der Schöpfung objek- 
tiv und den Christen subjektiv zukommt. Und da enthüllt sich nochmals 
eine Solidarität, die jene zwischen Christen und Schöpfung geforderte 
übergreift: Es ist jene des Geistes, der unserer Schwachheit zu Hilfe 
kommt und für uns mit unaufhörlichen Seufzern eintritt. Die Beharrlich- 
keit dieses Seufzens motiviert uns zur Geduld, mit der wir Christen das 
ungeduldige Harren der Schöpfung aufzufangen haben. Und nun wird 
es in unerhörter Weise praktisch, gleichzeitig erhebend und demütigend. 
Da sind sowohl die Jünger wie auch wir Christen •voll des Heiligen Gei- 
stes" und wissen nicht, was sie Ihm, den der Geist öffentlich machen 
möchte, zu sagen haben. Wir sind unfähig zu beten, das heißt doch: Wir 
sind unfähig, jenen Akt der völligen Hingabe zu leisten, wozu uns die 
Erstlingsgabe des Geistes antreiben möchte. Konkret heißt das: Wenn 
wir meinen, wir verfügten über authentische religiöse Erfahrung, so ha- 
ben wir einen noch grundsätzlicheren Zweifel anzumelden - gegen uns 
selbst -, der uns jeglichen Besitz an dieser Erfahrung wieder nimmt. Das 
ist demütigend, aber notwendig. Denn wo der Geist gegenwärtig ist, da 
herrscht Armut des Geistes. Anders geht es nicht. 

Nun aber das Tröstliche, das man nicht ohne die Demütigung haben 
kann: es ist die Gegenwart des Geistes, d.h. die Gegenwart des göttli- 
chen Willens, der mit unserem nicht identisch ist. Er seufzt an unserer 
Statt, nicht neutral, sondern so, daß er, für uns eintretend, das für Gott 
Gebührende leistet. Das bedeutet nicht, daß die Solidarität mit der 
Schöpfung, auf die wir als Christen verpflichtet sind, aufgehoben wäre, 
sondern es heißt, daß wir durch diese demütigende und erhebende Ent- 
lastung noch härter und immer härter in die Vergänglichkeit dieser Welt 
verfügt sind. Aber eben in der Hoffnung, daß der Geist alle unsere Ge- 



Erstlingsgabe 199 

betsworte in eine Sprache übersetzt, die Gott gemäß ist, und daß wir so 
und nur so - das heißt: im Geiste - bei der Annahme an Sohnes Statt be- 
fähigt werden, Gott •Abba" (Vater) zu rufen (Rom 8,15). Die •Herrlich- 
keit der Söhne Gottes" - in der Hoffnung und im Geist kann man jetzt 
schon glaubend darum wissen! - wird dann alle Leiden der Jetztzeit als 
Nichts entlarven; die Jetztzeit aber ist geprägt durch das Wirken des 
Geistes in ihr, durch seine Bezeugung, daß wir •Kinder Gottes" sind 
und daß wir als •Erben Gottes und Miterben Christi" verherrlicht wer- 
den. Der Geist ist so die aktiv tröstliche Gegenwart der Verheißungen 
Christi in den Leiden der Gegenwart. 

Der Geist schließt alles auf 

Schließlich noch ein Drittes: Unbestreitbar besteht in den christlichen 
Kirchen heute die Tendenz, die heilsgeschichtlichen Ereignisse - Kreuz, 
Tod und Auferstehung Jesu - und das Kerygma, das Wort, das davon 
Zeugnis gibt, zu verabsolutieren. Im Grunde aber handelt es sich bei ei- 
nem Glauben, der sich bloß auf das heilsgeschichtliche Ereignis und das 
davon berichtende Wort stützt, um eine dem Christentum unangemes- 
sene Autoritätsreligion, die für aktuellen Glauben hier und jetzt kaum 
mehr einen Raum läßt. Das wäre vorpfingstlich gedacht. Nachpfingst- 
lich muß es um einen vom Geist getragenen, aktuellen Glauben gehen 
und nicht um eine bloße Beschreibung seiner Archäologie. Das heißt: 
Der nur auf Ereignis und Wort ausgerichtete Glaube verkommt zur blo- 
ßen Historie und Philologie, wenn das Angeld des Geistes, diese Erst- 
lingsgabe, nicht jene entscheidende Rolle ausüben kann, die ihr von der 
Frohbotschaft zugewiesen wird. Johannes drückt dies unmißverständ- 
lich aus. Jesus selbst verweist die Jünger mehrmals auf den bevorstehen- 
den Geistempfang (Joh 7,39; 14,16 f; 20,22). Der Geist ist das Siegel un- 
seres neuen Seins in Gott: •Daran erkennen wir, daß wir in ihm (Gott) 
bleiben und er in uns (bleibt); da er uns von seinem Geist gegeben hat." 
(1 Joh 4,13; vgl. auch 1 Joh 3,24) Die Rede vom nachösterlichen •Emp- 
fangen" und •Geben" des Geistes muß im Urchristentum eine gängige 
gewesen sein; für Johannes ist die Gegenwart des Geistes in der Ge- 
meinde eine erfahrbare Wirklichkeit. Der Tröstergeist ist Nachfolger 
und Stellvertreter Jesu (vgl. Joh 14,16. 26). Mit anderen Worten: Der Pa- 
raklet legt über Jesus Zeugnis ab (vgl. 15,26), er erinnert an Jesu Worte, 
er ist der •Beistand", dessen Kommen den Jüngern von Jesus vor sei- 
nem Weggang in der Himmelfahrt versprochen wird; er ist der •Geist 
der Wahrheit", der •euch in die ganze Wahrheit leiten" wird (Joh 
16,13). 



Alois M. Haas 200 

Interessant ist nun, daß der Geist nicht etwas anderes lehrend mittei- 
len wird, sondern daß er von Christus im Aspekt seines Hörens auf 
Christus definiert wird: •Wenn er... kommt, der Geist der Wahrheit, 
wird er euch in alle Wahrheit einführen. Nicht aus sich wird er reden, 
sondern was er hört, wird er reden... Er wird auch verherrlichen, indem 
er aus dem Meinigen nehmen und es euch kundtun wird." (Joh 
16,13-15) Der Geist läßt sich nicht abtrennen, nicht vom Sohn, aber 
auch nicht vom Vater. Er ist der Ausleger des Evangeliums, ohne den 
man davon schlechterdings nichts versteht. Wenn die Theologen so sel- 
ten von ihm sprechen, dann mag es an einem gewissen Schamgefühl lie- 
gen, die Quelle, von der her man getränkt wird, zu nennen, vor allem 
aber an einer unausgesprochenen Furcht, die Gläubigen auf enthusia- 
stisch-charismatische Wege zu weisen, die von der Botschaft Jesu weg- 
führen. Das ist aber eigentlich nicht erlaubt. Denn der Geist ist - wenn 
auch oft auf sehr diskrete und namenlose Weise - unsere Historie und 
Philologie; er ist unser Hermeneut, und er ist wahrhaftig kein unkriti- 
scher Geist. Er ist die Krisis unseres Christusglaubens, die Gabe der Un- 
terscheidung selbst. Denn er •wird euch alles lehren und euch an alles 
erinnern, was ich euch gesagt habe" (Joh 14,26). Oder mit Paulus (1 Kor 
2,10-15) •Uns aber hat es (die göttliche Herrlichkeit) Gott geoffenbart 
durch den Geist; denn der Geist erforscht alles, auch die Tiefen Gottes. 
Denn wer von den Menschen weiß, was im Menschen ist, als nur der 
Geist des Menschen, der in ihm ist? So hat auch niemand erkannt, was 
in Gott ist, als nur der Geist Gottes. Wir aber haben nicht den Geist der 
Welt empfangen, sondern den Geist aus Gott, damit wir wissen, was uns 
von Gott geschenkt worden ist. Und das reden wir auch, nicht mit Wor- 
ten, die von menschlicher Weisheit gelehrt sind, sondern mit Worten, 
die vom Geist gelehrt sind, indem wir Geistliches für Geistbegabte deu- 
ten. Ein natürlicher Mensch aber nimmt die Dinge, die des Geistes Got- 
tes sind, nicht an; denn Torheit sind sie ihm, und er kann sie nicht er- 
kennen, weil sie geistlich beurteilt werden müssen. Der Geistbegabte 
dagegen beurteilt zwar alles, er selbst aber wird von keinem beurteilt." 
Damit sind sowohl Gesetz wie Buchstabe als einzige hermeneutische 
Prinzipien abgelöst durch ein lebendig kritisches Verhalten, das dem 
Christen nicht als ein selbsterworbenes gegenwärtig ist, sondern als eine 
Gabe. 

Es war und ist das Verhängnis in der Kirchengeschichte, daß der 
Geist und seine Gabe der Unterscheidung oft so verdinglicht und objek- 
tiviert wurden, daß umgekehrt in unangemessener Weise die heilsge- 
schichtlichen Ereignisse und das davon berichtende Wort autoritär ent- 
gegengesetzt werden mußten. Und doch sind die drei - die Heilstaten 



Erstlingsgabe 201 

Christi und die daraus im Wort gegebene Frohbotschaft und der nach 
dem Weggang Christi bleibend gegenwärtige Geist - im letzten unver- 
brüchlich eins. Beides ist immer neu verbindlich festzuhalten: Der Geist 
ist ideologisch nicht zu vereinnahmen; er ist auch nicht in die Weltzeit 
einzuspannen, wie das Joachim von Fiore versucht hat; er ist frei; aber 
er ist gleichzeitig immer schon ein Engagement eingegangen, das so un- 
erhört stark ist, daß es unsere Glaubensoption zu tragen und in Trost 
und Hoffnung zu halten fähig ist: das Engagement an Jesus Christus 
und seiner Botschaft, die beide ja nichts anderes sein wollen als Verweis 
auf den Vater. 

Insofern ist alle christliche Glaubensbotschaft letztlich trinitarisch 
und darum eine. Man wird sie keinesfalls auflösen dürfen. 

Taufe im Heiligen Geist als Einheit mit Vater und Sohn 

Die Mystik hat - in direkter Fortsetzung der alttestamentlichen Prophe- 
tie - immer schon radikal und genau um die bleibende Gnadengegen- 
wart des Geistes in uns gewußt. Vielleicht ist sie manchmal darin zu weit 
gegangen. Die Kritik Meister Eckharts aber an etlichen pfaffen, die wol 
geleret sint und gröze pfaffen wellent sin (DW 2,83,5), bleibt bestehen, 
wenn diese meinen, das Christuswort: •Alles, was ich von meinem Vater 
gehört habe, das habe ich euch kundgetan" (Joh 15,15), sei in dem Sinne 
zu verstehen, als sei damit eine Art Vermächtnis für die Gläubigen gege- 
ben, das sie zwar hier auf Erden brauchten, ohne es jedoch aktuell wer- 
den zu lassen. Das ist für ihn kein warheit(84,1). Alles hängt daran, daß 
wir Söhne Gottes werden, aktuell, hier und heute. Denn: Er(der Vater) 
gebirt in nü und hiute. Da ist kintbette in der gotheit, da werdent sie •ge- 
toufet in dem heiligen geiste"'..., daz ist •vülle der gotheit", da enist weder 
tac noch naht; in dem ist mir als nähe, daz über tüsent mile ist, als diu stat, 
da ich iezuo inne stän; da ist vüllede und vollende aller gotheit, da ist ein 
einicheit. (84,4 ff) Diese Vermittlung des Kerygmas zu seiner Aktualität 
leistet der Geist mit seinen Seufzern in uns. 




