
Jenseits der Mauern und Zäune 
Somatisches Verständnis der kirchlichen Einheit im Epheserbrief 

Franz-Josef Steinmetz, Münster 

Christsein führt immer zur Gemeinde, und Gemeinde heißt Einheit. Das 
weiß auch der Brief an die Epheser, dessen vorrangiges Ziel es gerade 
ist, zur Einheit aufzurufen. Aber sie sollte nicht als Uniformität einer 
Ideologie oder Lehre verstanden werden. Sie besteht auch nicht aus blo- 
ßem theologischen Wissen oder in der Reflexion darüber, sondern sie 
meint die konkrete Erfahrung des Leibes Christi, der sich ausdehnend 
wächst und doch zugleich konvergierend zusammenschließt. Wenn wir 
wissen wollen, wie Gemeinde christlich gesehen sein soll, dann darf da- 
bei ein Blick in den Brief an die Epheser nicht fehlen. 

Er spricht über das Geheimnis der einen Kirche aus Juden und Hei- 
den. Scheinbar kein sonderlich aktuelles Thema; denn die Kirche hat es 
heute mit einer weitaus größeren Zahl von Menschengruppen zu tun als 
die Gemeinde in Ephesus. Aber wenn es durch Christus möglich gewor- 
den ist, daß solche Gegensätze wie Juden und Heiden in einem Leib ver- 
söhnt wurden (vgl. Eph 2,16), warum sollten wir da nicht hoffen, daß in 
ihm auch die Völker vereint werden können, die heute noch getrennt 
sind? In der Rede von der Feindschaft zwischen Juden und Nicht-Juden 
steckt gewiß mehr, als es zunächst den Anschein hat. Sie ist ein modell- 
haftes Beispiel, an dem vieles deutlich werden kann. 

Gemeinschaft für •uns" und für •euch" 

Man sagt, der Brief an die Epheser sei vornehmlich an Christen aus dem 
Heidentum gerichtet. Fast alle Kommentare betrachten diejenigen, die 
sich •wir" nennen, als ehemalige Juden, und die, die •ihr" genannt wer- 
den, als Heidenchristen. Ich habe Zweifel, ob sich die Gruppen so ein- 
fach aufgliedern lassen1. Einmal, weil es durchaus Stellen geben kann, 
bei denen der Absender sich mit seinen Lesern als •wir" zusammen- 
schließt (z.B. Eph 1,3-12); zum andern aber geht es nicht bloß darum, 
den Heidenchristen die Gnade ihrer Berufung vor Augen zu führen, son- 
dern vor allem um die Darstellung der Einheit aller Menschen in Chri- 

1 Vgl. Koshi Usami, Somatic Comprehension of Unity: The Church in Ephesus(Analecta bi- 
blica; 101), Rom 1983, bes. 29-70; 104-108. 



Somatisches Kirchenverständnis 203 

stus. Daher ist es besser, das •wir" und das •ihr" nahe aneinanderzurük- 
ken, wie es der Epheserbrief auch tatsächlich tut. Der Wechsel von 
•wir" und •ihr" ist außerordentlich bunt. Die vielen Varianten im text- 
kritischen Apparat sind wohl ein Symptom für die Unsicherheit der Ab- 
schreiber, zwischen •wir" und •ihr" im Griechischen zu entscheiden. 

Am Ende des •wir"-Abschnittes 1,3-12 ist zwar von Vor-Hoffenden 
(•die wir schon früher auf Christus gehofft haben") die Rede, aber daß 
hier die heilsgeschichtliche Priorität der Juden gemeint sei, läßt sich 
nicht beweisen2. In 1,13 beginnt das •ihr", in 1,19 sind alle Gläubigen 
schon wieder als •uns" zusammengefaßt. Kapitel 2 beginnt mit Versen, 
die die Todesverfallenheit der •ihr"-Gruppe beschreiben. Aber schon in 
2,3 heißt es: •Zu ihnen gehörten auch wir alle einmal." Das •wir" hält 
sich nicht einmal bis 2,11 durch, sondern wird in 2,5 und 2,8 durch die 
2. Person Plural unterbrochen. Dann erinnert der Verfasser die Adressa- 
ten an ihre Gott-Ferne, vermeidet es aber bis zum Ende des Kapitels, 
sich ausdrücklich zu denen zu rechnen, die •nahe" waren (vgl. beson- 
ders 2,17; die Einheits-Übersetzung ist hier nicht korrekt). Erst in 3,1 
steht: •Ich, Paulus, für euch, die Heiden"; aber auch hier ist nicht aus- 
drücklich gesagt, er sei ein Judenchrist bzw. ein ehemaliger Israelit (vgl. 
als Kontrast Rom 3,9; 9,3; Gal 2,15). Das •ihr" bleibt dann stabil bis 
4,7 (mit kleinen Unterbrechungen in 3,12.20), von wo ab das •wir" vor- 
herrscht bis 4,17. Der paränetische Schlußteil verwendet konsequent 
das •ihr". 

Der Befund ist also keineswegs so einfach, daß man Juden- und Hei- 
denchristen fein säuberlich auf die •wir"-Sprecher bzw. die 
•ihr"-Gruppe aufteilen könnte. Zwar wird der traditionelle Gegensatz 
Juden - Heiden als Folie zur Darstellung des Christus-Mysteriums ver- 
wendet, aber doch wohl eher als Schema, nicht als direkt historische 
Aussage. Denkbar ist jedenfalls, daß die •wir"-Sprecher einfach Chri- 
sten sind, die schon länger zur Gemeinde gehören, während diejenigen, 
die gewissermaßen später dazukamen, •ihr" genannt werden, falls man 
überhaupt davon ausgehen will, daß es sich um konkrete Gruppen han- 
delt und der Verfasser nicht einfach im Briefstil-Plural schreibt. Beide 
Gruppen werden in ähnlicher Weise charakterisiert, ohne die Überle- 
genheit der einen oder der anderen anzudeuten. Beide waren eigentlich 
•Heiden" in dem Sinne, daß sie kein christliches Leben führten, sondern 
der Einheit in Christus widersprachen. 

Folgt man dem Duktus des 2. Kapitels und schließlich des ganzen 
Briefes, dann springt sein zentrales Anliegen deutlich in die Augen: Er 

Vgl. F.-J. Steinmetz, Protologische Heils-Zuversicht (FThSt; 2), Frankfurt 1969, 135ff. 



Franz-Josef Steinmetz 204 

bittet, hofft und wünscht, daß die in Christus geeinten Gruppen, im vol- 
len Bewußtsein ihres verschiedenen Hintergrundes, dennoch als Chri- 
sten einträchtig zusammenleben. Der auffällige Stil-Wechsel zwischen 
•wir" und •ihr" ist dann keine bloße Rhetorik, sondern theologisches 
Mittel, das durch diese Dialektik immer tiefer in das Mysterium der 
christlichen Einheit hineinführen will. Auf diese Weise wird klarer un- 
terschieden, was im Grunde Christ-Sein und Heide-Sein bedeuten. 
Nicht eine bloß rituelle Praxis kennzeichnet den wahren Christen, son- 
dern ein Leben der Versöhnung; und nicht eigentlich diejenigen sind 
Heiden, die •von denen, die äußerlich beschnitten sind, Unbeschnittene 
genannt wurden" (Eph 2,11), sondern diejenigen, die der Botschaft der 
Einheit in Christus entgegenwirken, die dem Epheserbrief am Herzen 
liegt. In einer christlichen Gemeinde, die verschiedene Kulturen oder 
Religionen als Hintergrund hat (z.B. in Asien), ist diese Einsicht von 
entscheidender Bedeutung. 

Durch die traditionelle Rede vom Gegensatz zwischen Juden und 
Nicht-Juden wird zugleich angedeutet, was letztlich die Ursache von 
Feindschaft überhaupt ist. Eine Gemeinschaft, die im Bewußtsein eines 
Privilegs und der Erhabenheit über andere lebt, fällt leicht in eine sektie- 
rerische Mentalität, vergißt die Chancen-Gleichheit aller Menschen vor 
Gott und kämpft schließlich gegen andere Gruppen, die ihrer Ideologie 
oder Gedankenwelt nicht ohne weiteres folgen. 

Frieden in Christus 

Zunächst sieht es freilich so aus, als würde noch einmal nachdrücklich 
an die Privilegien des alten Israel erinnert. In Eph 2,12 heißt es: •Da- 
mals wart ihr von Christus getrennt, der Gemeinde Israels fremd und 
von dem Bund der Verheißung ausgeschlossen; ihr hattet keine Hoff- 
nung und lebtet ohne Gott in der Welt." Man gewinnt fast den Ein- 
druck, als sei nun Israel die zentrale Kategorie, die den Raum des Heiles 
bezeichnet, in den die Heiden aus der Ferne zurückkehren. Aber so ein- 
fach drückt sich der Epheserbrief keineswegs aus3. Er sagt auch nicht, 
daß die ehemaligen Heiden jetzt Juden geworden sind. Andererseits 
spricht er nicht so über die geheimnisvolle Geschichte des göttlichen Er- 
barmens, über die Eingliederung der Zweige des wilden Ölbaums in den 
edlen Ölbaum, über den Ungehorsam eines Teils und über die Rettung 
ganz Israels, wie es Paulus in Rom 9-11 tut, sondern er faßt das Ziel die- 

3 Vgl. H. Merklein, Christus und die Kirche. Die theologische Grundstruktur des Epheser- 
briefes nach Eph 2,11-18(SBS; 66), Stuttgart 1973, 72ff. 



Somalisches Kirchenverständnis 205 

ser verwickelten Geschichte mit anderen Worten zusammen. Er nennt 
die Adressaten •Mitbürger der Heiligen", •Hausgenossen Gottes" und 
•Tempel im Herrn" (Eph 2,19-21). 

Zuvor jedoch erklärt er: •Jetzt aber seid ihr, die ihr einst in der Ferne 
wart, durch Christus Jesus, nämlich durch sein Blut, in die Nähe gekom- 
men. Denn er ist unser Friede." (Eph 2,13f) Man fragt sich, wer denn da 
eigentlich in der Ferne war. Die herkömmliche Antwort lautet: Das wa- 
ren die nicht-jüdischen Völker. Aber ist die Antwort so vollständig? 

Im Wort von den Fernen und den Nahen steckt wahrscheinlich eine 
Verheißung des Propheten Jesaja: •Friede, Friede den Fernen und den 
Nahen, spricht der Herr, ich werde sie heilen." (Jes 57,19) Hier sind un- 
ter beiden Bildern Israeliten gemeint, und zwar diejenigen, die bereits in 
Jerusalem versammelt sind (die Nahen) und die Diasporajuden (die Fer- 
nen im Exil). Nach rabbinischer Sprechweise können die Fernen auch 
allgemein die Sünder sein, die sich bekehrt haben, während •die Ge- 
rechten" häufig die Nahen genannt werden. Oft ist mit Nähe bzw. Ferne 
vor allem die Beziehung eines Menschen zu Gott angedeutet. Daher 
kann man gewiß nicht ohne weiteres sagen, die Fernen im Epheserbrief 
meinten nur die Nicht-Juden. 

Auf der anderen Seite zögern die •wir"-Sprecher offensichtlich, sich 
einfach die Nahen zu nennen. In Eph 2,17, wo der Gedanke vom Frie- 
den Christi wiederholt wird, heißt es: •Er kam und verkündete den Frie- 
den: euch, den Fernen und den Nahen." Die Einheitsübersetzung 
schiebt zwar fälschlich ein •uns" vor die Nahen, aber im griechischen 
Text findet sich nichts dergleichen, sondern die frohe Botschaft: •Durch 
ihn haben wir beide in dem einen Geist Zugang zum Vater." (Eph 2,18) 

Was ich damit sagen möchte, ist dies: Wir sollten bei der Auslegung 
des Epheserbriefes nicht bei der Botschaft der Einheit von Juden und 
Heiden stehenbleiben und noch weniger bei der Frage, wer denn nun 
nahe war oder ferne. Entscheidend ist die Lebensmöglichkeit, die wir 
jetzt in Christus haben, daß nämlich die Sprecher (wir) und die Adressa- 
ten (ihr), weil sie beide Zugang zum Vater haben, also Gott nähergekom- 
men sind, auch einander nähergebracht wurden - und umgekehrt unsere 
gegenseitige Nähe zugleich die Nähe zu Gott einschließt. Wir sollen also 
auf die christliche Gegenwart und nicht so sehr auf die Vergangenheit 
schauen. Der Epheserbrief will vor allem die neue Wirklichkeit ausdrük- 
ken, die Christus schon gebracht hat. 

•Er vereinigte die beiden Teile und riß durch sein Sterben die tren- 
nende Wand der Feindschaft nieder... Er stiftete Frieden und versöhnte 
die beiden durch das Kreuz mit Gott in einem einzigen Leib. Er hat in 
seiner Person die Feindschaft getötet." (Eph 2,14-16) Wiederum läßt 



Franz-Josef Steinmetz 206 

sich lange darüber streiten, wer die •beiden" sind, die in Christus verei- 
nigt wurden. Es gibt Auslegungen, die an die Wiedervereinigung Israels 
und Judas erinnern, die in Ez 37,15-28 vom Propheten symbolisiert 
wird. Andere versuchen zwischen Eph 2,14, wo infolge des Neutrums 
kosmische Sphären gemeint seien, und Eph 2,16 zu unterscheiden. Dort 
bedeuteten •die beiden" zwei Völker-Gruppen. Schließlich gibt es Ex- 
egeten, die auch im Neutrum von Eph 2,14 konkrete Gruppen, nämlich 
Juden und Heiden, angezielt sehen. 

Der Ausdruck •die beiden" ist nicht eindeutig zu definieren. Eine An- 
spielung auf kosmische Sphären (z. B. Himmel - Erde) ist nicht auszu- 
schließen. Es können der Gegensatz Juden - Heiden, aber auch ähnliche 
Gruppen-Gegensätze in einer Gemeinde angedeutet sein. Bei allem 
Streit über die genaue Auslegung der •beiden" bleibt vor allem wichtig, 
daß der Verfasser an der konkreten Einheit der •wir"-Sager und der 
Adressaten (•ihr") in der aktuellen Situation interessiert ist. Dieses Ziel 
dürfen auch wir nicht aus den Augen verlieren. 

Woran aber denkt der Verfasser, wenn er von der •trennenden Wand 
der Feindschaft" spricht, die Christus •durch sein Sterben niedergeris- 
sen hat" (Eph 2,14)? Erinnert wird u.a. an die Mauer im Jerusalemer 
Tempel, an den Vorhang vor dem Allerheiligsten, an die Himmelswand 
in der jüdischen Apokalyptik. Existentiell bedeutsam ist m. E. vor allem 
die Erkenntnis, daß die zu überwindende Trennung mit dem jüdischen 
Gesetz und seinen Interpretationen und Statuten zu tun hat4. Die tren- 
nende Wand ist dann die daraus resultierende Feindschaft selbst, wie 
gleich anschließend erläutert wird. 

Aufhebung des Gesetzes? 

Folgt man der Einheitsübersetzung, dann wird in Eph 2,15 folgendes 
behauptet: •Er hob das Gesetz samt seinen Geboten und Forderungen 
auf, um die zwei in seiner Person zu einem neuen Menschen zu ma- 
chen." Das ist zumindest eine recht mißverständliche Formulierung. Die 
Einheit der Gemeinde wäre kein Problem mehr, weil ihre Identität sozu- 
sagen in der Gesetzlosigkeit bestände. Aber steht das so da? 

Gewiß, auch Paulus spricht vom Ende des Gesetzes (vgl. Rom 10,4) 
und von der Freiheit (vgl. Gal 5,1). Aber •das Gesetz ist heilig, und das 
Gebot ist heilig, gerecht und gut" (Rom 7,12). Kein Wort darüber, daß 
das Gesetz selbst abgeschafft sei. •Setzen wir nun durch den Glauben das 

Vgl. H. Merklein, aaO. (Anm. 3), 76 ff. 



Somatisches Kirchenverständnis 207 

Gesetz außer Kraft? Im Gegenteil, wir richten das Gesetz auf." (Rom 
3,31) Hat der Verfasser des Epheserbriefes etwas anderes im Sinn? 

Der griechische Urtext ist da genauer als unsere Übersetzung. Er stellt 
die drei Worte •Gesetz, Gebote, Forderung" nicht einfach gleichwertig 
nebeneinander, sondern zeigt ein Gefälle an. Er spricht vom •Gesetz der 
Gebote in ,Dogmen'" (d.h. Befehl, Dekret, Entscheidung, Lehre, Ver- 
ordnung). Eine ganz bestimmte Rezeption des Gesetzes wird in Frage 
gestellt, nämlich das Gesetz, das sich in Geboten und Regeln verliert 
und so natürlich Feindschaft und Spaltung in einer Gemeinde verur- 
sacht. 

Die Formulierung •Gesetz der Gebote in den Dogmen" ist schon in 
der Formulierung negativ ausgerichtet, ähnlich wie die Ausdrücke •be- 
schnitten im Fleisch" (2,11) oder •leben in nichtigem Denken" (4,17). 
Man kann nicht sagen, das Gesetz an sich bestehe schon aus Dekreten 
und Verordnungen (vgl. auch Kol 2,14). Aber die Gefahr, daß das hei- 
lige und gute Gesetz zur Quelle von Entfremdung und Feindschaft wird, 
ist sogar in aufgeklärten und kultivierten Philosophien nicht ausge- 
schlossen, schlimmer noch, sie wird durch die menschliche Eitelkeit ge- 
fördert. Man sagt dann, in bestimmten menschlichen Satzungen liege 
Weisheit, es sei ein besonderer Kult und ein Zeichen von Demut (vgl. 
Kol 2,16-23), in Wahrheit jedoch verliert man die innere Freiheit und 
wird schließlich Sklave von •Dogmen". 

Aus dieser Sklaverei hat uns Christus befreit, und zwar durch seine 
Selbst-Hingabe, besonders am Kreuz. Daher bleibt für die christliche 
Gemeinde im Grunde nur eine einzige Forderung übrig, nämlich in 
Liebe zu wandeln, so wie Christus seine Gemeinde geliebt hat und sein 
Leben ganz für die Glieder seines Leibes, nämlich die Kirche, dahingab 
(vgl. Eph 5,2.25.30). •Seid demütig, friedfertig und geduldig, ertragt ein- 
ander in Liebe, und bemüht euch, die Einheit des Geistes zu wahren 
durch den Frieden, der euch zusammenhält." (Eph 4,2f) Demnach ge- 
hört es zu den Hauptaufgaben einer christlichen Gemeinde, die Wahr- 
heit von der Einheit und Versöhnung aller Menschen im Alltag zu leben 
und zu verwirklichen. 

Das ist freilich keine bloß menschliche, sondern eine göttliche Mög- 
lichkeit, die von uns ein ständiges Umdenken verlangt. Allzuoft gehen 
wir nämlich im Alltag von Dekreten und Regeln aus und betonen das 
Unterscheidende. Wir stellen Aufnahmebedingungen auf und verordnen 
Zulassungskriterien. Das hat im Hinblick auf bestimmte Ämter, Aufga- 
ben oder Ordensgemeinschaften seinen guten Sinn, sollte aber nicht zu 
Spaltung und Verachtung führen. Nicht die äußere Beobachtung be- 
stimmter Regeln oder eine gnadenlose •Gerechtigkeit" kennzeichnen 



Franz-Josef Steinmetz 208 

den Christen. Diese •trennende Wand" (Eph 2,14) wurde von Christus 
eingerissen. Entscheidend ist vielmehr das Bewußtsein unserer Gleich- 
heit vor Gott und unserer gemeinsamen Sündhaftigkeit, wie es Paulus 
schon im Brief an die Römer ausgedrückt hat: •Es gibt keinen Unter- 
schied: Alle haben gesündigt und die Herrlichkeit Gottes verloren. Ohne 
es verdient zu haben, werden sie gerecht, dank seiner Gnade, durch die 
Erlösung in Christus Jesus." (Rom 3,22-24) Solches Bewußtsein unter- 
scheidet diejenigen, die ihr Leben in Christus führen, zunächst von den 
Fernstehenden. Das ist, wenn man so sagen will, unser einziger Vorteil, 
unser Vorrecht und unser Vorzug. Aber eben dieses Bewußtsein moti- 
viert uns zugleich, die Einheit aller zu sehen und anzustreben. Es muß 
nicht unbedingt sein, daß die Fernen zu uns kommen; der Weg von uns 
zu ihnen kann um vieles kürzer sein. Was unsere Aufgabe ist, sagt der 
Epheserbrief so: •den kommenden Zeiten den überfließenden Reichtum 
seiner Gnade zeigen" (2,7). Sie, die Kirche auf Erden, die ihren Ort 
schon in den Himmeln des Daseins hat, soll als der Gnadenleib und 
Gnadenbau das Denkmal Gottes sein für alle Weltgeschichte, die da aus 
der Hand Gottes zukünftig hereinbricht5. 

Einheit eines Leibes 

Die Einheit, die sich der Epheserbrief wünscht, könnte man - im Unter- 
schied zu anderen Einheits-Idealen - •somatisch" nennen (das griechi- 
sche Wort •söma" heißt Leib, Körper). Zwar behalten auch andere Vor- 
stellungen ihre relative Bedeutung, z. B. der •heilige Tempel im Herrn" 
oder die •Wohnung Gottes" (Eph 2,21 f). Vor allem aber spricht der 
Epheserbrief vom •Haupt" und vom •Leib", von •erfüllen" und •wach- 
sen". Diese Bilder wollen ernst genommen werden. Sie sind nicht un- 
deutlich, sondern kennzeichnen präzise die Eigenart der Einheit, um die 
es im Epheserbrief geht. Dabei ist allerdings wichtig, daß wir diese Bil- 
der in ihrer breiten Komplexität und Konkretheit erfassen und nicht in 
einseitigen Vorstellungen hängenbleiben6. 

Wenn gesagt wird, daß Christus unser Haupt sei, dann ist damit nicht 
bloß an seine Herrschaft gedacht. Er ist vielmehr das Geschenk Gottes 
an uns, aus dem wir leben, ähnlich wie ein Leib nach antiker Anschau- 
ung aus seinem Kopf lebt. Es geht nicht um eine dualistische Gegen- 
überstellung von •Haupt" und •Leib", sondern um das Bild einer inten- 
siven, lebendigen Einheit, die durch das Christus-Ereignis in Gang ge- 

5 Vgl. H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Düsseldorf 51965, 113f. 
6 Vgl. Koshi Usami, aaO. (Anm. 1), 124-149. 



Somatisches Kirchenverständnis 209 

setzt wurde und nun dynamisch voranschreitet. Der •Kopf ist die inspi- 
rierende, führende, verbindende und erhaltende Kraft, die wichtigste 
Quelle der Aktivität eines Körpers, das Zentrum seiner Einheit, der Sitz 
seines Lebens. 

Ähnlich ist es mit dem Gebrauch des Bildes •Leib". Wenn die Kirche 
als Leib Christi bezeichnet wird, dann ist auch dies ein Bild der Eini- 
gung, die Christus schon gebracht hat. Es will die tiefe Einheit der 
Christgläubigen mit Gott und untereinander zeigen und hat nichts zu 
tun mit der bekannten Gegenüberstellung von •Seele" und •Leib", wo- 
bei der Leib oft als zweitrangig angesehen wird. Vielmehr beinhaltet der 
Leib Christi die volle Dynamik göttlichen Wirkens, durch die alle Men- 
schen geeint werden können, ohne sie zu uniformieren. 

Gott •hat uns das Geheimnis seines Willens kundgetan, wie er es gnä- 
dig im voraus bestimmt hat: Er hat beschlossen, die Fülle der Zeiten 
heraufzuführen, in Christus alles zu vereinen, alles, was im Himmel und 
auf Erden ist" (Eph l,9f). Schon im ersten Kapitel seines Briefes zielt 
der Verfasser also nicht bloß auf die Einheit der Christen, sondern zu- 
gleich auf die der Menschheit und des ganzen Kosmos. Er gebraucht da- 
für den Ausdruck •anakephalaiösis", der nicht mit einem Wort übersetz- 
bar ist (Rekapitulation = Wiederherstellung). Es bleibt unsicher, ob mit 
diesem Ausdruck auch das Bild vom •Haupt", in dem alles geeint wer- 
den soll, angedeutet wird. Sicher aber ist, daß die Christen und die üb- 
rige Menschheit hier nicht einfach nebeneinanderstehen, sondern einan- 
der zugeordnet sind, um immer mehr eine Einheit zu werden, auch wenn 
das Haupt-Sein Christi noch nicht überall anerkannt ist. Das meint 
keine Verkirchlichung des Kosmos oder der ganzen Menschheit, son- 
dern die allmähliche Ausrichtung des Alls auf Christus hin. Die Chri- 
sten haben dabei das •Privileg", um dieses Geheimnis des göttlichen 
Willens zu wissen und zu seiner Verwirklichung beizutragen. 

Was •somatische" Einheit bedeutet, zeigt der Epheserbrief deutlicher 
in l,22f: Gott hat alles Christus •zu Füßen gelegt und ihn, der als 
Haupt alles überragt, über die Kirche gesetzt. Sie ist sein Leib und wird 
von ihm erfüllt, der das All ganz und gar beherrscht". Die Formulierung 
ist eigenartig und nicht leicht zu übersetzen. In ihr sind allem Anschein 
nach zwei Aussagen enthalten, nämlich: Christus, der Haupt über alles 
ist, wurde der Kirche gegeben, wobei gerade diese Zusammenfassung 
wichtig ist. Ich will damit nicht ausschließen, daß das Haupt-Sein Chri- 
sti gegenüber dem All (bzw. der Menschheit) zunächst von anderer Art 
ist als in bezug auf die Kirche; denn nur diese wird sein •Leib" genannt. 
Aber im Blick auf die Vorstellung vom Wachsen dieses Leibes (z. B. im 
vierten Kapitel) darf man schon hier daran denken, daß Christus der 



Franz-Josef Steinmetz 210 

Kirche als Haupt gegeben wurde, damit sie auch das All seinem Leibe 
einfüge, soweit es dazu bereit ist. Die Maße des Leibes Christi decken 
sich im Prinzip und dem Ziele nach mit dem All (bzw. der ganzen 
Menschheit)7. 

Zwar wird zunächst nur die Kirche als Fülle Christi bezeichnet, was 
wahrscheinlich nicht bedeutet, daß sie seine •Ergänzung" bringt, son- 
dern daß sie von seinem Leben erfüllt ist, ähnlich wie es in Kol 2,9f in 
einem Wortspiel heißt: In Christus •allein wohnt wirklich die ganze 
Fülle Gottes. Durch ihn seid auch ihr davon erfüllt". Aber eben dieser 
Christus erfüllt darüber hinaus •alles in allen", was sich kaum auf •alle 
Glieder der Kirche" einschränken läßt, sondern das Zueinander von All 
und Kirche signalisiert. Gemeint ist die Funktion des Leibes Christi für 
die ganze Welt. Die unbegreiflich tiefe Einheit zwischen dem einen Er- 
füllenden und den von ihm Erfüllten wird präzise im Bild vom •Leib 
des Christus" ausgedrückt. Indem er die Welt erfüllt, nimmt er andere 
Völker in sich auf und wächst. Er bleibt dabei ein einziger Leib, aber aus 
seiner innersten Dynamik heraus pflegt er intensiven Dialog mit den 
verschiedenen Kulturen und Rassen, ja sogar mit anderen Religionen. 
Ohne Zweifel ist dies ein Hauptanliegen des Epheserbriefes: Er möchte 
die göttliche Dynamik dieses Prozesses bewußt, glaubwürdig und sicht- 
bar machen. 

Dies geschieht auf etwas andere Weise auch in Eph 2,20f, diesmal 
nicht unter dem Bild eines sich ausdehnenden Leibes, sondern unter 
dem eines wachsenden Gebäudes: •Ihr seid auf das Fundament der 
Apostel und Propheten gebaut; der Grund-Eckstein ist Christus Jesus 
selbst. Durch ihn wird der ganze Bau zusammengehalten und wächst zu 
einem heiligen Tempel im Herrn." Ist auch hier an Ausdehnung und 
äußeres Wachstum der Kirche gedacht? Ist eine abgeschlossene 
•ihr"-Gruppe gemeint, oder ist zugleich die Hoffnung auf hinzukom- 
mende Neu-Christen ausgesprochen, wie es der folgende Vers nahelegt: 
•Durch ihn werdet auch ihr im Geist zu einer Wohnung Gottes erbaut" 
(2,22)? 

Es soll nicht bestritten werden, daß der Prozeß des inneren Wachs- 
tums der Kirche mitgemeint ist: das Wachstum der Kirche zur größeren 
Heiligkeit in Christus. Der Epheserbrief denkt gewiß nicht nur an das 
Hinzukommen neuer Steine, d.h. neuer Christen für den Bau der Kir- 
che, die schon realisiert und zugleich wachsend ist. Er legt Wert auf die 
innere Zunahme von Erkenntnis und Liebe, wie wir noch sehen werden. 
Aber das Wachsen in Eph 2,21 kann man sowohl qualitativ als auch 

Vgl. F.-J. Steinmetz, aaO. (Anm. 2), 88 f. 



Somatisches Kirchenverständnis 211 

quantitativ deuten. Es muß keiner der beiden Aspekte abgewiesen wer- 
den. Wachstum des Baus zum heiligen Tempel im Herrn, Mitauferbaut- 
werden zur Gotteswohnung und Anakephalaiosis des Alls sind für den 
Epheserbrief wahrscheinlich aufeinander zulaufende Vorstellungen für 
den einen Sachverhalt, daß die Menschheit in Christus geeint ist, immer 
mehr von seinem Leben erfüllt wird und sich in einem dynamischen Ei- 
nigungs-Prozeß (neue, lebendige Steine) befindet8. 

Eine begrifflich etwas überladene Zusammenfassung dieses Prozesses 
finden wir schließlich in Eph 4,15 f: •Wir wollen uns, von der Liebe ge- 
leitet, an die Wahrheit halten und in allem wachsen, bis wir ihn erreicht 
haben. Er, Christus, ist das Haupt. Durch ihn wird der ganze Leib zu- 
sammengefügt und gefestigt in jedem einzelnen Gelenk. Jedes trägt mit 
der Kraft, die ihm zugemessen ist. So wächst der Leib und wird die 
Liebe auferbaut." Die Einheit der Kirche, die auch hier thematisiert 
wird, ist nicht gestaltlos, sondern hat ihre bestimmten Strukturen, wie es 
die plastische Entfaltung des Bildes vom Leib verdeutlicht. Allerdings 
geht es nicht um bloß organisatorische Kontaktpunkte; diese Strukturen 
(die Gelenke, das Gewebe) sollen nicht äußerlich verknüpfen, sondern 
der •Ernährung" des Leibes dienen, also den Leib mit der Kraft und 
dem Leben versorgen, die vom Haupt ausgehen. Inhaltsleere Strukturen 
helfen uns nicht weiter. 

Das Zueinander von Kirche und Weltall scheint auch an dieser Stelle 
mitgesagt zu sein, was in der Einheitsübersetzung nicht deutlich wird. 
Jedenfalls spricht vieles dafür, Eph 4,15 folgendermaßen wiederzuge- 
ben: •Wir sollen die Wahrheit in Liebe sagen und so das All (ta panta) 
zu ihm hinwachsen lassen, der das Haupt ist, Christus." Der Ausdruck 
•das All" ist betont an den Schluß gestellt und im übrigen immer für das 
Weltall in seiner Totalität gebraucht (vgl. Eph 1,10.11.23; 3,9; 4,10). In 
Eph 4,16 herrscht freilich ein verwirrendes Durcheinander von Andeu- 
tungen. Man kann jedoch kaum behaupten, daß hier nur der Kirchen- 
leib im engeren Sinne behandelt würde, zumal der Begriff •Leib" im 
gleichen Vers ein zweites Mal wiederholt wird. (In der Parallele Kol 
2,19 ist umgekehrt gewiß nicht bloß vom Leib des Kosmos die Rede.) 
Das Hauptanliegen ist offenbar die Einheit in der Liebe; und der zu- 
rückgewiesene Gegensatz die isolierte Zerstreuung der einzelnen, die 
ihre willkürlichen Ansichten vertreten. Aber der Leib Christi hat die 
Aufgabe, alle Völker unter dem einen Haupt zusammenzubringen. Eine 
christliche Gemeinde darf niemals eine •introvertierte", sich selbst su- 
chende Gruppe werden, sondern muß sich der einigenden Dynamik be- 

Vgl. R. P. Meyer, Kirche und Mission im Epheserbrief (SBS; 86), Stuttgart 1977, 57. 



Franz-Josef Steinmetz 212 

wüßt bleiben, die Christus begonnen hat: Versöhnung und Einheit un- 
terschiedlicher Rassen, Kulturen und Religionen, ja des ganzen Welt- 
alls. Das ist die Wahrheit, die wir in Liebe verkünden sollen. 

Fürbitten 

Diese Wahrheit ist ein göttliches Mysterium. Sie wird ohne Gebet weder 
genügend wahrgenommen noch verwirklicht. Gebet ist die unabding- 
bare Weise ihrer Vermittlung; denn zweifellos ist auch im Epheserbrief 
alles, was über das Christusereignis und seine Fortschritte verkündet 
wird, nur in Gestalt von Hoffnung anwesend (vgl. 1,12.18; 2,12; 4,4). 
Daher betet der Verfasser des Epheserbriefes mehrfach für seine Emp- 
fänger, so z.B. in 3,16f, wo es heißt: •Er (Gott) möge euch aufgrund des 
Reichtums seiner Herrlichkeit schenken, daß ihr durch seinen Geist an 
Kraft und Stärke zunehmt ,auf den inneren Menschen hin'. Durch den 
Glauben wohne Christus in eurem Herzen." Der Verfasser bittet für 
seine Leser um tiefere Erfahrung der so großen Gottes-Macht, die schon 
in uns wirkt, aber nicht stillsteht, sondern zunehmen kann und soll. Das 
Richtungsziel dieses Wachsens ist •der innere Mensch". Der Epheser- 
brief meint damit nicht irgendeine •Innerlichkeit", auch keinen ethi- 
schen Dualismus, sondern er meint den in Christus neugeschaffenen 
Menschen im Gegensatz zu seinem widergöttlichen Leben, das er einmal 
geführt hat. Daraus folgt, daß es hier nicht nur um individuelle Heili- 
gung geht. Der •innere Mensch" ist vielmehr derjenige, dessen Leben 
mit der Dynamik Gottes übereinstimmt, die in der Gemeinde zur Ver- 
söhnung und Einheit führt. Er ist noch keineswegs vollkommen, son- 
dern zur Fülle Gottes unterwegs. Er kennzeichnet sozusagen das •Herz" 
oder die Tiefendimension der christlichen Gemeinde9. Er erinnert an 
Christus, der in unseren Herzen wohnt. Man könnte auch sagen, •der in- 
nere Mensch" ist eine Art Chiffre, ein theologischer Index, der ständig 
auf das Ziel verweist, das der Christusglaube in der Gemeinde verwirkli- 
chen will: •So sollen wir alle zur Einheit im Glauben und in der Er- 
kenntnis des Sohnes Gottes gelangen, damit wir zum vollkommenen 
Menschen werden und Christus in seiner vollendeten Gestalt darstel- 
len." (Eph 4,13) 

Dementsprechend lautet die folgende Bitte: •In der Liebe verwurzelt 
und auf sie gegründet, sollt ihr zusammen mit allen Heiligen dazu fähig 
sein, die Länge und Breite, die Höhe und Tiefe zu ermessen und die 
Liebe Christi zu verstehen, die alle Erkenntnis übersteigt. So werdet ihr 

Vgl. Koshi Usami, aaO. (Anm. 1), 172 f. 



Somatisches Kirchenverständnis 213 

mehr und mehr von der ganzen Fülle Gottes erfüllt." (Eph 3,17-19) Auf 
den ersten Blick scheint die Vorstellung vom Leib Christi an dieser 
Stelle keine Rolle zu spielen. Die Fürbitte des Apostels zielt vielmehr 
auf ein tieferes Verständnis der Liebe Christi, die jeweils größer ist als 
alle Erkenntnis, also auch größer als alle Erkenntnis der Liebe; sie wird 
daher wie ein Paradox erfahren. Schließlich geht es um die Erfüllung 
mit der ganzen •Fülle Gottes"; denn obwohl die Angesprochenen schon 
erfüllt sind (vgl. Eph 1,23), steht ihre Vollendung noch aus. Sie sind 
nicht einfach diejenigen, die der Welt das göttliche Leben bringen, son- 
dern sie bedürfen ihrerseits weiterer Erfüllung. Sie befinden sich auch 
selber noch in einem Zustand des Wachsens und Wartens. Was aber ist 
eigentlich mit •Fülle Gottes" gemeint? Handelt es sich dabei um eine 
Vorstellung, die dem Parusie-Gedanken der älteren Paulusbriefe ent- 
spricht? Sind wir erst dann ganz erfüllt, wenn die Einheit der Mensch- 
heit und die Vollendung der Welt erreicht sind? 

Im ersten Teil der Fürbitten wünscht sich der Verfasser, daß die Ange- 
sprochenen fähig werden, •die Länge und Breite, die Höhe und Tiefe" 
zu ermessen, und zwar •zusammen mit allen Heiligen". Offenbar geht es 
um gemeinschaftliche Erkenntnis im eigentlichen Sinn. Die Vermutung 
liegt nahe, daß die rätselhaften, heftig umstrittenen •vier Dimensionen" 
nichts anderes meinen als die gewaltige Ausdehnung und Größe des 
Leibes Christi. Oder sind es einfach die Ausmaße der Liebe Christi? Ob- 
wohl die beiden Verse direkt aufeinander folgen, darf man sie nicht 
ohne weiteres zusammenziehen, sondern muß die vier Dimensionen 
(Länge, Breite, Höhe, Tiefe) als selbständiges Bild betrachten. Aber 
woran denkt der Verfasser des Epheserbriefes? An die vier Arme des 
Kreuzes Christi? Oder an eine bestimmte Philosophie? Ist die unbegreif- 
liche Größe der göttlichen Weisheit gemeint? Oder soll man einfach an 
die vier Himmelsrichtungen des Kosmos denken? 

Wer das Für und Wider all dieser Vorschläge erwägt, wird es schließ- 
lich vorziehen, die vier Dimensionen nicht weiter zu spezifizieren. Er 
wird sich sagen, daß der Epheserbrief insgesamt das Selbstverständnis 
des Leibes Christi behandelt und dieses Thema sehr wahrscheinlich 
auch hier in Eph 3,18 eine Rolle spielen wird, zumal nicht von drei, son- 
dern von vier Dimensionen die Rede ist. Das Objekt der Erkenntnis ist 
also gewiß kein gewöhnlicher, dreidimensionaler Körper. Denkt man 
hingegen an den Leib Christi, der die Kirche ist, dann wächst das Selbst- 
verständnis seiner einzelnen Glieder in dem Maße, in dem sie in diesen 
Leib integriert werden. 

Dieses Selbstverständnis setzt ohne Zweifel eine gewisse Einheit unter 
den •Heiligen" voraus, und diese Einheit ist Ausdruck der Liebe Christi. 



Franz-Josef Steinmetz 214 

Die Kirche ist nichts anderes als das leibhaftige und realisierte Ver- 
ständnis der Liebe Christi. Wer sich dieser Tatsache bewußt ist, kann 
der Dynamik des göttlichen Willens nicht widerstehen, er läßt sich von 
ihm ergreifen und in den Leib Christi integrieren. Auf diese Weise 
wächst der Leib, er dehnt sich aus in die ganze Welt und erreicht 
schließlich die unendliche Fülle Gottes. Sie meint nicht etwas Zusätzli- 
ches, sondern genau das, was die Adressaten und alle Christgläubigen 
im Leibe Christi erfahren. Der Reichtum der Gnade, des Friedens und 
gegenseitigen Verständnisses ist nicht menschlichen, sondern göttlichen 
Ursprungs, ist ein Geschenk Gottes und führt zu Gott zurück. Der Leib 
Christi ist der •Ort", wo wir mit Gott vereinigt werden10. 

Rückblick 

Der Leib Christi im Epheserbrief ist die leibhaftige Dynamik Gottes. Er 
offenbart eine tiefe Einheit seiner Glieder untereinander und mit Gott. 
Der Leib, d. h. die Gemeinde Jesu Christi, existiert nicht für sich selbst 
(um seinetwillen), sondern zur Ehre Gottes und für die Welt. Er entfaltet 
sich, indem er mit anderen Menschen einen Dialog beginnt, ihnen dient 
und sie in die tiefe Einheit einlädt, die in ihm gefunden werden kann. 
Der Leib Christi integriert alle Völker - welcher Art auch immer - in die 
eine Gemeinde Christi, die so wächst und sich ausdehnt. Daß unser Be- 
wußtsein von diesem Prozeß leibhaftige Gestalt annimmt, ist eines der 
Hauptanliegen des Epheserbriefes. 

Der Apostel (d. h. der Verfasser des Epheserbriefes) hat die Aufgabe, 
dieses Mysterium zu vermitteln. Die Leser seines Briefes haben noch 
einen weiten Weg vor sich. Das Geheimnis des göttlichen Willens, das 
•uns" schon geoffenbart wurde (vgl. Eph 1,9), ist von den Lesern noch 
nicht vollständig realisiert worden. Das ist der Grund, weshalb der Apo- 
stel für sie betet, damit ihre Erkenntnis wächst und sie die Fülle Gottes 
erreichen (vgl. Eph l,15ff; 3,14ff). 

Für die Völker Asiens hat dieser •somatische" Zugang zum christli- 
chen Glauben eine große Bedeutung. Ob dies für uns heute in Europa so 
ganz anders ist? 

10 Ich verdanke der zitierten Arbeit von Koshi Usami viele Anregungen und hatte sie bei 
der Fertigstellung dieses Artikels oftmals vor Augen. 




