
Christus in der heutigen Exegese 
Standortbestimmung und Ausblick 

Klemens Stock, Innsbruck 

Aus diesem umfassenden und vielseitigen Thema1 können wir nur den 
einen und anderen Aspekt herausgreifen. Die Bezeichnung •Christus" 
verstehen wir dabei nicht im engeren Sinn, eingeschränkt auf die nach- 
österliche Wertung Jesu; sie steht für die ganze Gestalt Jesu von Naza- 
ret. 

Die heutige Situation in Umrissen 

In fünf Thesen soll sie in einer eher subjektiven Auswahl dargestellt 
werden. 

These I: Der Graben zwischen vorösterlichem Jesus 
und nachösterlichem Christus ist weniger tief geworden. 

Vor 20 bis 25 Jahren wurden der vorösterliche Jesus und der nachöster- 
liche Christus in scharfer Gegenüberstellung gesehen. Der eine war der 
irdische Jesus, der selber das Reich Gottes verkündet hat. Der andere 
war nach Ostern zum Inhalt der Verkündigung geworden als Christus, 
Sohn Gottes, Erlöser. Beide waren durch einen tiefen Graben getrennt, 
über den es kaum Brücken gab. 

Diese (ältere) Forschungslage wurde sehr verschieden beurteilt. Ich 
nenne nur zwei - extreme - Positionen. Nach Rudolf Bultmann (t 1976) 
ist der vorösterliche Jesus für den Glauben belanglos. Er und die Urkir- 
che gehören in die Geschichte des Judentums. Der Christus und Gottes- 
sohn ist eine mythologische Größe, geschaffen von der hellenistischen 
Gemeinde und besonders von Paulus, um im Rahmen der antiken 
Mysterienreligionen einen zugkräftigen Kultheros anbieten zu können. 
Dieser nachösterliche Christus ist zu entmythologisieren. Das allein 
Entscheidende ist das Wort vom Kreuz: •daß ich Sünder bin und daß 
mir Gott in Christus die Sünden vergibt". Dieses Wort ist im Glauben 
anzunehmen. Der Glaube hat keinen lehrhaften Inhalt, er bedeutet die 
freiwillige und totale Hingabe an Gott. 

1 Vgl. den Literatlirbericht von 522 Seiten: W. G. Kümmel, Ein Jahrzehnt Jesusforschung, 
in: Theologische Rundschau N. F. 1975-1982. 



Klemens Stock 216 

Nach Joachim Jeremias hingegen kommt alles auf den vorösterlichen, 
irdischen, durch die historisch-kritische Wissenschaft ermittelten Jesus 
an. In ihm, zu seinen Lebzeiten ist die Offenbarung geschehen. Was sich 
als sein Wort und sein Handeln, als seine eigene Deutung von Person 
und Werk feststellen läßt, ist verbindlich. Alles andere ist zweifelhaft. 
Die Evangelien enthalten bereits auch die nachösterliche Interpretation. 
Von dieser ist das, was von Jesus selber stammt, möglichst eindeutig zu 
trennen. Nur bei diesem genuinen Jesusgut wird fester Boden erreicht. 
Es wird so, wie Heinrich Schlier (t 1978) sagt, der •historische Jesus" 
•geradezu zum fünften Evangelium und zum Kriterium der vier Evange- 
lien" gemacht. 

Wenn Brücken über den Graben sichtbar geworden sind, ist das ge- 
rade auch den Forschungen von Joachim Jeremias und anderen Unter- 
suchungen zum historischen Jesus zu verdanken. Dabei wurde die 
•implizite Christologie" entdeckt, d.h.: In den Worten und Taten des ir- 
dischen Jesus wurden ein außerordentlicher, einzigartiger Anspruch und 
ein außerordentliches Selbstverständnis sichtbar. Damit wurde z. B. die 
Frage nach den Titeln (•explizite Christologie"), die der irdische Jesus 
auf sich angewendet oder nicht angewendet hat, relativiert. Sein An- 
spruch und sein Selbstverständnis zeigen sich im Wort und im Tun rea- 
ler und historisch greifbarer als in Titeln. In der vorösterlichen implizi- 
ten Christologie hat die nachösterliche explizite Christologie einen fe- 
sten Boden. Sie erfindet nicht und gibt nicht beliebige Deutungen. Sie 
spricht aus, verkündet und bekennt, was in der Person und im Werk 
Jesu vorösterlich angelegt ist. 

These II: Die Suche nach dem •historischen Jesus" geht weiter. 

Diese Behauptung braucht weiter nicht belegt werden. Es genügt, auf 
den Forschungsbericht von Werner Georg Kümmel2 zu verweisen. Die 
Themen sind ohne Zahl. Alte Fragen können immer neu gestellt werden, 
weil es auf viele Fragen bei der sehr begrenzten Quellenlage wohl nie 
endgültige Antworten geben wird. Alle diese Untersuchungen haben ihr 
Gewicht. Da Jesus eine historische Persönlichkeit war, kann nach ihm 
immer historisch-kritisch unter den verschiedensten Gesichtspunkten 
gefragt werden. Im Rahmen der Fundamentaltheologie hat dieses Fra- 
gen eine grundlegende Bedeutung. Man sollte aber auch das unter- 
schiedliche Gewicht dieser Fragen sehen, und es sollte klar sein, daß 
nicht die gesamte Exegese aus der Frage nach dem •historischen Jesus" 
besteht. 

2 Vgl. Anm. 1. 



Exegese 217 

These III: Von verschiedenen Seiten her wächst Distanz 
zur historisch-kritischen Exegese. 

Die im folgenden zu nennenden Phänomene sind von sehr verschiede- 
ner Art. Gemeinsam ist ihnen ein - verschieden motiviertes - Ungenü- 
gen an der historisch-kritischen Exegese. 

a) Ihr wird vorgeworfen, daß sie nur Hypothesen biete und nicht Brot, 
von dem man leben kann. Vor 20 Jahren bestand ein großer Nachholbe- 
darf, was die Kenntnis der neueren Exegese angeht. Von den Bibelwer- 
ken her, in der Theologen- und Katechetenausbildung, in den Religions- 
büchern, in Bibelkreisen und Vorträgen versuchte man mit großem Elan, 
die Kenntnis der neueren Exegese unters Volk zu bringen. Dieser Elan 
hat nachgelassen, ist einer gewissen Nüchternheit oder gar Enttäu- 
schung gegenüber der Bibel gewichen. Man kann noch so viel über die 
Bibel wissen, aber von Formbestimmung, synoptischem Vergleich, Quel- 
lenscheidung usw. kann man nicht leben, nicht gläubig leben. Die histo- 
risch-kritische Exegese ist ihrem Fragenkatalog nach überwiegend mit 
Problemen dieser Art beschäftigt: Wer hat wann, was, unter welchen 
Umständen, in welcher Reihenfolge gesagt oder getan? Das Interesse 
für den Gehalt und die Bedeutung tritt zurück; die Aussage des Textes 
wird vernachlässigt. Dagegen wird der Ruf wach nach einer stärkeren 
Berücksichtigung der Botschaft der Schrift. 

b) Von einer anderen Seite her wird der historisch-kritischen Methode 
ihre Praxisferne vorgeworfen. Ihre Hypothesen und Ergebnisse lassen 
sich in Bibliotheken aufbewahren und können einen um sich selber krei- 
senden Wissenschaftsbetrieb nähren, können aber nicht in die Praxis 
umgesetzt werden. Durch diese Exegese werde Jesus zu einem Gegen- 
stand der Wissenschaft und werde als Vorbild und Anstoß dem prakti- 
schen Handeln entzogen. Dem will z. B. Fernando Belo mit seiner mate- 
rialistischen Interpretation des Markusevangeliums abhelfen3. Nach 
ihm war für Jesus kennzeichnend seine machtvolle messianische Praxis, 
mit der er auf der Seite der Armen und Benachteiligten gegen die herr- 
schenden Schichten seiner Zeit kämpfte. In diesem Kampf ist er gefal- 
len. Aber die Erzählung von seinem Wirken bleibt ein wichtiges Instru- 
ment im Klassenkampf; sie soll den Armen ihre Aufgabe bewußt ma- 
chen und die Revolution propagieren. Was im Evangelium gesagt wird 
über die Gottesbeziehung Jesu, über die Heilsbedeutung seines Todes 
usw., wird von Belo als spätere theologisch-ideologische Überarbeitung 
gewertet. 

3 F. Belo, Lecture materialiste de l'evangile de Marc. Recit, pratique, Ideologie, Paris 219?5. 



Klemens Stock 218 

c) Wieder ein anderer Weg, um eine lebenserhellende und lebenstra- 
gende Bedeutung des Evangeliums und der Gestalt Jesu zurückzugewin- 
nen, wird eingeschlagen mit seiner Deutung nach tiefenpsychologischen 
Kategorien4. Bis jetzt sind diese Versuche noch nicht zahlreich. Doch ist 
allen diesen Unternehmungen vor allem selbstkritische Wachheit gegen- 
über dem eigenen System zu wünschen. 

These IV: Es zeigen sich Versuche einer Heimholung Jesu 
ins Judentum. 

Der Titel kann mißverstanden werden, was Judentum und was Heimho- 
lung angeht. Es gibt keine offizielle Stellungnahme des Großrabbinats 
in Jerusalem zu Jesus oder zum Christentum, etwa vergleichbar mit der 
Erklärung des Konzils zum Verhältnis Juden - Christen. Es gibt 
Jesusbücher jüdischer Autoren5. Diese haben im christlichen Bereich ein 
unvergleichlich stärkeres Echo als unter Juden. Bei dieser Heimholung 
wird Jesus mit rein jüdischen Kategorien gedeutet. Was in den Evange- 
lien und im Neuen Testament darüber hinausgeht, wird meistens dem 
Einfluß des Paulus zugeschrieben. An diesem jüdisch gesehenen Jesus 
werden je nach Autor verschiedene Seiten hervorgehoben: Er stand den 
Pharisäern nahe und war ein hervorragender und eifriger Gesetzesleh- 
rer. Er war ein Prophet. Er war ein galiläischer Wundertäter. Er war ein 
politischer Agitator nach Art der Zeloten und ist daher auch aus rein po- 
litischen Gründen allein von den Römern verurteilt worden. 

These V: Neuere Ansätze und Versuche in der Exegese 
wirken sich auch auf die Sicht Christi aus. 

Ich greife nur wenige Stichworte heraus: 
a) Wirkungsgeschichte: In neueren Kommentaren zum Neuen Testa- 

ment6 findet man nach der Auslegung eines Textes nach heutiger Me- 
thode einen eigenen Abschnitt, in dem exemplarisch über die Auslegung 
dieses Textes durch die Geschichte hindurch berichtet wird. In die glei- 
che Richtung weist, daß das Interesse an der Geschichte der Exegese, 
gerade auch der patristischen Exegese, wächst. Hinter diesen Ansätzen 
steht die Meinung, daß die möglichst unmittelbare Konfrontation zwi- 
schen einem 2000jährigen Text und einem heutigen Exegeten, auch 
wenn er mit einem sehr reichen methodischen Instrumentarium ausge- 

4 Vgl. E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, L: Die Wahrheit der Formen; II.: 
Die Wahrheit der Werke und der Worte, Ölten 1984/1985. 
5 Die bekanntesten sind: Shalom Ben-Chorin, David Flusser, Pinchas Lapide. 
6 So in der Reihe •Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament", Zürich/ 
Neukirchen-Vluyn. 



Exegese 219 

stattet ist, nicht unbedingt der einzige und beste Weg zum rechten Ver- 
stehen dieses Textes ist. Der heutige Exeget ist nicht der erste, der sich 
um Verstehen bemüht. Die Geschichte des Verstehens oder die Wir- 
kungsgeschichte des Textes soll in heutiges Verstehen einbezogen wer- 
den. 

Von hier aus kann auch ein neues Licht auf die Beziehung zwischen 
dem irdischen Jesus und dem nachösterlichen Christus fallen. Der nach- 
österliche Christus ist ja der von den Urzeugen verstandene irdische Je- 
sus. Die Position, für die alles am irdischen Jesus hängt und die ihn al- 
lein historisch rekonstruieren möchte, will mit diesem Verstehen der 
ersten Zeugen nichts zu tun haben und will es ausscheiden. Von der 
rechten Einschätzung der Wirkungsgeschichte her ist aber gerade dieses 
erste Verstehen von großer Bedeutung, um einen Zugang zur Wirklich- 
keit Jesu zu finden. 

b) Rhetorische Textanalyse: Sie sei nur genannt als Beispiel für einen 
mehr literaturwissenschaftlichen als historisch-kritischen Umgang mit 
den biblischen Texten. Für die gängige Exegese ist eher das Sezieren 
und Trennen kennzeichnend. Die Texte werden in immer kleinere Teile 
aufgeteilt, die einer immer größeren Zahl von Schichten und Quellen zu- 
gewiesen werden. Bei der rhetorischen Textanalyse geht man davon aus, 
daß der Text, etwa ein Evangelium, ein organisches Ganzes ist. Man ver- 
sucht, die Beziehungen zwischen den einzelnen Teilen zu klären, welche 
Aufgabe und Stellung sie im Ganzen, für den Aufbau und für die Aus- 
sage des Ganzen haben, und man versucht, das Ganze und seine Aus- 
sage in den Blick zu bekommen. Es liegt auf der Hand, daß sich auch 
eine sehr verschiedene Sicht der Gestalt Christi ergibt, ob ich ihn von ei- 
nem Vers oder Versteil her oder aber vom Ganzen eines Evangeliums 
her in den Blick zu nehmen versuche. 

c) Methodenreflexion: Die Methoden sind die Instrumente, mit denen 
der Exeget seine Texte bearbeitet, sind die •Brillen", mit denen er seine 
Gegenstände anschaut. Die bloße Beschäftigung mit den Instrumenten 
bringt in der Sache nicht weiter. Andererseits hängen die Ergebnisse der 
Arbeit wesentlich von der Art der Werkzeuge ab. So ist es immer wieder 
notwendig, die •Brillengläser" zu überprüfen, ob sie verstaubt sind, ob 
sie in einer bestimmten Farbe getönt sind, ob ihr Schliff von vornherein 
zu einer verzerrten Sicht führt. Da gerade hier Entscheidungen vorpro- 
grammiert werden, sei ausführlicher darauf eingegangen. 

In den siebziger Jahren war die Methodenreflexion in der Exegese be- 
sonders lebendig. Vor allem Peter Stuhlmacher7 hat auf die Prinzipien 
7 P. Stuhlmacher, Vom Verstehen des Neuen Testaments. Eine Hermeneutik (Grundrisse 
zum Neuen Testament; 6), Göttingen 1979. 



Klemens Stock 220 

und Voraussetzungen der historisch-kritischen Methode im strengen 
Sinn aufmerksam gemacht8. Sie arbeitet vor allem mit drei Kriterien, um 
bei dem in den Quellen Berichteten das Wahrscheinliche vom Unwahr- 
scheinlichen zu scheiden: Kritik, Analogie, Korrelation. Kritik ist ein 
mehr formales Kriterium. Sie verlangt, daß alles, was berichtet und be- 
zeugt wird, in Frage gestellt werden muß und die Mühle der Kriterien zu 
passieren hat. 

Analogie ist das entscheidende sachliche Kriterium. Dabei wird die 
heutige Summe von erfahrenem Geschehen als Maßstab für Geschehen 
überhaupt genommen. Das, was vor unseren Augen geschieht und sich 
in uns begibt, die normalen, gewöhnlichen oder doch mehrfach bezeug- 
ten Vorgänge und Zustände, wie wir sie kennen, sind der feste Ver- 
gleichspunkt, mit dessen Hilfe Mögliches von Unmöglichem geschieden 
wird. Was von dem Berichteten damit übereinstimmt, kann als möglich 
angesehen werden. Was aus diesem Rahmen herausfällt, ist als unmög- 
lich zu betrachten und kann auch in der Vergangenheit nicht geschehen 
sein. 

Das Grundproblem dieses Kriteriums der Analogie liegt darin: Mit 
welcher Begründung kann das heute normal und übliche Geschehende 
zum Maßstab für mögliches Geschehen überhaupt gemacht werden? 
Mit welcher Begründung kann das •Ungewöhnliche" grundsätzlich aus- 
geschlossen werden? Troeltsch beruft sich dafür auf eine grundsätzliche 
Gleichartigkeit allen Geschehens, auf die •metaphysische Annahme 
eines Gesamtzusammenhangs des Universums" und auf das Gottesver- 
ständnis des Deismus. Wenn bei der Anwendung dieses Kriteriums 
Hauptinhalte des neutestamentlichen Zeugnisses von Christus, wie Auf- 
erstehung, Gottessohnschaft, Wunder, unbedingte Autorität, durch das 
Sieb fallen und ein Christus ohne diese Züge als Ergebnis der Wissen- 
schaft ausgegeben wird, braucht man sich nicht zu wundern. Dieses Er- 
gebnis ist in dem Kriterium der so verstandenen Analogie vorprogram- 
miert. Es hat wenig Sinn, über diese Ergebnisse zu diskutieren. Es sind 
das Kriterium selbst und seine philosophische Begründung unter die 
Lupe zu nehmen. Hier geht es auch nicht mehr um ein innerexegetisches 
und nach exegetischen Methoden zu lösendes Problem. Hier haben die 
Philosophen und Dogmatiker ein gewichtiges Wort mitzusprechen. Es 
dürfte hier aber deutlich werden, wie sehr die den Quellen entnomme- 
nen Christusbilder von der Methode abhängig sind und welche Bedeu- 
tung der Methodenreflexion zukommt. 
8 Diese sind in klassischer Weise dargestellt in dem Aufsatz von E. Troeltsch, Über histori- 
sche und dogmatische Methode in der Theologie (1898), in: Theologie als Wissenschaft, hrsg. 
von G. Sauter (Theologische Bücherei; 43), München 1971, 105-127. 



Exegese 221 

Zu Kritik und Analogie tritt noch das Kriterium der Korrelation. Ihm 
liegt die Überzeugung zugrunde, daß alles Geschehen in einem großen 
Zusammenhang steht, daß nichts vom Himmel fällt und nichts einfach 
spurlos verschwindet. Das in den Quellen Berichtete, das den Test der 
Analogie bestanden hat, ist diesem weiteren Test zu unterwerfen. In ihm 
wird überprüft, ob in dem Rahmen, in dem es geschehen sein soll, seine 
Vorbereitung und Nachwirkung sich feststellen lassen. Für dieses Krite- 
rium gilt Entsprechendes zu dem, was zur Analogie gesagt wurde. Die 
Analogie prüft die Möglichkeit an sich; die Korrelation prüft die Mög- 
lichkeit im Zusammenhang. 

Mögliche Richtungen des exegetischen Bemühens um Christus 

Das Grundanliegen heißt: den wirklichen und ganzen Jesus kennenler- 
nen. Weder durch die eigenen Methoden noch durch verfälschende 
Übermalungen in den Quellen darf der Blick auf den wirklichen und 
ganzen Jesus verstellt werden. Dafür scheinen mir die folgenden Haltun- 
gen notwendig zu sein. 

1. Leitlinie: Weniger Gewalttätigkeit im Umgang mit den Quellen 

Bei der rigorosen und starren Anwendung von fixen Prinzipien, von ei- 
nem fixen Geschichts- und Wirklichkeitsverständnis besteht die große 
Gefahr, daß einem Text Gewalt angetan wird. 

Zur Verdeutlichung soll auf einen anderen Bereich verwiesen werden. 
Was den Umgang des Menschen mit der Natur angeht, ist das Be- 
wußtsein im Wachsen, daß alles einseitige, respektlose, gewalttätige 
Handeln auf den Menschen zurückschlägt, seinen Lebensraum und da- 
mit seine Lebensgrundlage zerstört. Wo der Mensch mit fixen Planun- 
gen und Zwecksetzungen an die Natur herangeht, sie nach seinem Bild 
zu verändern und sie in sein Joch zu zwingen versucht, da werden die 
Folgen meist nicht sofort sichtbar. Sie lassen aber nicht auf sich warten 
und erscheinen als Verödung, Verwüstung und Vergiftung des Lebens- 
raumes. So zeigt es sich, daß der behutsame und respektvolle Umgang 
mit der Natur im eigenen Interesse des Menschen ist. 

Was im Umgang mit der Natur die gewaltsamen Eingriffe sind, das 
sind im Umgang mit der Schrift die eng fixierten Interessen und Prinzi- 
pien, die es unmöglich machen, die Fülle und Vielgestaltigkeit der Be- 
ziehungen, den Kosmos, der von den Texten abgebildet wird, wahrzu- 
nehmen. Auch hier werden die Folgen nicht gleich spürbar. Aber kann 
man nicht von blassen, kraftlosen Bildern Christi sprechen, wo seiner 



Klemens Stock 222 

Gestalt die Fülle des Lebens fehlt, wo er nicht mehr der •Erzführer" 
(Apg 3,15) zum Leben ist, sondern tot ist und kaltläßt? 

Auch hier scheint, um im Bild zu bleiben, eine •ökologische Wende" 
wünschenswert zu sein, eine Wende zu Behutsamkeit, Ehrfurcht, Re- 
spekt, Lernbereitschaft, Geduld. Beim Umgang mit der Schrift sollte es 
die Grundhaltung sein, daß man ihr nicht aufzwingt, was sie sagen darf 
und nicht sagen darf, was sie meinen kann und was sie nicht meinen 
kann, wer Christus zu sein hat und wer er von vornherein gar nicht sein 
kann. Die Kommunikation sollte von der Art sein, daß die Schrift ihr 
Wort offen und frei sagen kann, daß die Person Christi ganz und wirk- 
lich sichtbar werden kann. 

2. Leitlinie: Mehr Zutrauen zu der Eigenart der Quellen 

Schon ein Vergleich der Evangelien zeigt, daß sie keine Stenogramme 
der Aussprüche und Reden und keine chronikartige, nach Ort und Zeit 
geordnete Darstellung der Taten Jesu sind. In ihnen ist sicher vieles ent- 
halten, was Jesus gesagt und getan hat. Vieles ist aber auch in der dem 
Evangelisten vorausliegenden Tradition oder vom Evangelisten selbst 
aus dem später möglichen Verständnis heraus formuliert worden. Beides 
ist gegeben in einem kaum oder nur schwer trennbaren Verwobensein: 
das, was direkt von Jesus selbst kommt, und das, was von den Zeugen 
nach ihm kommt. 

Das Grundanliegen heißt: den wirklichen und ganzen Jesus kennen- 
lernen. Es scheint nun eine weitverbreitete Auffassung zu sein, daß es 
dazu nötig sei, die Evangelien gegen den Strich zu lesen. Die Evangelien 
werden als Steinbrüche verwendet; aus ihnen werden die genuinen 
Worte und Taten Jesu herausgebrochen und herauspräpariert - wenig- 
stens der Intention nach. Das, was wir in den Evangelien gerade nicht 
haben, das soll mühsam und wenigstens fragmentarisch aus ihnen zu- 
rückgewonnen werden, die •Ton- und Videobänder", •Stenogramme" 
des von der Sicht der Evangelisten •befreiten" Wirkens Jesu. Sie schei- 
nen für einen Zugang zum wirklichen Jesus unabdingbar zu sein. 

Man kann die Frage stellen: Sind diese •Ton- und Videobänder" - 
vorausgesetzt, daß sie mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit und in ge- 
nügender Länge frei von Nebengeräuschen und Bildstörungen zurück- 
gewonnen werden können - der beste Zugang zum wirklichen Jesus? 
Entsprechen die Evangelien, in ihrer oben beschriebenen Eigenart, nicht 
viel mehr der ganzen Art der tatsächlichen Wirksamkeit und den Ab- 
sichten Jesu? 

Wie feststeht, daß die Evangelien keine Stenogramme sind, so steht 
auch fest, daß Jesus keine Bücher geschrieben hat und keine Stenogra- 



Exegese 223 

phen bestellt hat. Es scheint kein Hauptanliegen Jesu zu sein, daß etwa 
seine Worte wortgenau bewahrt würden. Jesus hat aber einen Kreis von 
Jüngern um sich gebildet, der ihn auf allen seinen Wegen begleitet hat 
und ständig unter dem Einfluß seiner Person stand. Der wirkliche Jesus 
ist nie der Isolierte und Einsame, sondern der in Gemeinschaft mit den 
Jüngern Lebende. Ihm kommt es nicht auf genaue Wortlaute an, son- 
dern darauf, daß diese lebendigen Menschen ihn verstehen und von ihm 
geprägt werden. 

Allgemein gilt: Nicht nur Worte und Taten kommen von einem Men- 
schen und eröffnen den Zugang zu ihm, sondern auch der Eindruck, 
den er - zumal in einer Lebensgemeinschaft - auf andere Menschen 
macht und der von ihnen formuliert und bezeugt wird. Dabei ist es 
durchaus möglich, daß der Eindruck und das Verständnis, die in dieser 
realen und nicht nur verbalen Kommunikation begründet sind, nicht 
gleich im Augenblick der Begegnung und während der Dauer der unmit- 
telbaren Gemeinschaft formuliert werden und formuliert werden kön- 
nen, sondern erst mit der Zeit sich abklären und trotz dieser zeitlichen 
Verschiebung gültig und unverfälscht in Worte gefaßt werden. 

Zu Jesus gehören so immer auch die Jünger. Das erste und fundamen- 
tale Instrument und Medium, durch das er sich mitteilt und wirksam 
wird, ist sein Zusammensein mit den Jüngern, und in diesem Rahmen 
sind es dann seine Worte und Taten. Entsprechend sind nachösterlich 
das von Jesus Bleibende - neben der Präsenz seines Geistes - nicht 
zuerst Sammlungen von authentischen Worten und exakt berichteten 
Taten, sondern die lebendigen Menschen, die seine Person und seine 
Botschaft in der Gemeinschaft mit ihm kennenlernen durften. Jesus hat 
sein Wirken nicht auf Dokumentation, sondern auf lebendiges Zeugnis 
angelegt. Er wird aufgenommen und bleibt gegenwärtig nicht in Steno- 
grammen, sondern in Zeugen. 

Der Grund für dieses Vorgehen Jesu dürfte in der Natur dessen liegen, 
was er mitzuteilen hat. Jesus lehrt und hilft und heilt. Was er aber in all- 
dem bringt und ermöglicht, ist eine neue Art zu leben, die auf einem 
neuen Verhältnis zu Gott beruht. Diese neue Art zu leben teilt er im Zu- 
sammenleben mit. Er ruft die Jünger in die Nachfolge. Er schenkt ihnen 
Weggemeinschaft: gemeinsamer Weg, gemeinsames Ziel, Teilhabe an 
seinem Verhältnis zu Gott. Und nicht aus einem theoretischen Interesse 
heraus, sondern zum adäquaten Erfassen dieses Geschenkes, dieser Le- 
bensgemeinschaft auf Leben hin, ist es notwendig, daß die Jünger erfas- 
sen, mit wem sie es in der Person Jesu zu tun haben, in welchem Verhält- 
nis er zu Gott steht. Das Bemühen der Jünger, nicht nur Worte Jesu 
weiterzugeben, sondern von der Person Jesu angemessen zu sprechen, 



Klemens Stock 224 

ist in der Natur und dem Ziel der ihnen von Jesus geschenkten Gemein- 
schaft grundgelegt: leben aus einem neuen Verhältnis zu Gott. 

Es wäre zu überlegen, ob dieser Art der Wirksamkeit und Zielsetzung 
des wirklichen Jesus die Eigenart der Evangelien entspricht, so daß diese 
gerade in ihrer Eigenart zum wirklichen Jesus hinführen können. 

Die Evangelien mit dem fast untrennbaren Ineinander von dem, was 
direkt von Jesus stammt, und dem, was von den Zeugen nach ihm 
stammt, sind zu sehen als Bericht vom Wirken Jesu in Wort und Tat und 
zugleich als Aufzeichnung von der Wirkung Jesu auf dem Boden leben- 
diger Begegnung und Gemeinschaft - sei es nun mit den ersten und di- 
rekten Jüngern Jesu, sei es mit denen, die durch die ersten Jünger zu 
Jüngern gemacht wurden (vgl. Mt 28,19 f). Gerade in dieser Verbindung 
und Eigenart entsprechen die Evangelien der Urgestalt der Wirksamkeit 
Jesu, wo der wirkende Jesus und die unter seiner Wirkung stehenden 
Jünger immer schon verbunden sind. Weil die Evangelien, sei es als Be- 
richt vom Wirken Jesu oder sei es als Aufzeichnung der Wirkung Jesu, 
jedenfalls insgesamt von Jesus herkommen, können sie auch insgesamt, 
und ohne hypothetische Scheidung des einen vom anderen, zu ihm sel- 
ber in seiner wahren Wirklichkeit hinführen. Es scheint also: Wer den 
wirklichen Jesus, seine wirklichen Absichten und seine wirkliche Bot- 
schaft kennenlernen will, tut gut daran, möglichst aufmerksam auf die 
Evangelien, ja auf das ganze Neue Testament, so wie es überliefert ist, 
zu hören. Gerade in ihrer Vierzahl und Unterschiedlichkeit bezeugen die 
Evangelien den Reichtum der Person Jesu. 

3. Leitlinie: Sorgfältige historische Arbeit 

Nur um ein Mißverständnis zu vermeiden, sei dieser Punkt erwähnt. Es 
kann die Frage aufkommen: Was braucht es noch die ganze exegetische 
Arbeit, wenn im aufmerksamen Hören auf die vorhandenen Texte der 
Weg zum wirklichen Jesus freiliegt? Hier darf aber nicht vergessen wer- 
den, daß diese Texte fast 2000 Jahre alt sind. Gerade das aufmerksame 
Hören verlangt es, daß sie als historische Größen, als Größen ihrer Zeit 
und ihrer Umwelt respektiert werden und daß wir nicht unsere Begriffe, 
Fragen und Erwartungen in sie hineintragen. Damit wird aber eine viel- 
fältige exegetische Arbeit notwendig, die sich bemüht um die Kenntnis 
der originalen Textform (Textkritik), der originalen Sprache (Wörter, 
Konstruktion, besondere Terminologien, zeitübliche Ausdrucks- und 
Aufbauformen), des geistigen Hintergrundes und der gesamten Zeitver- 
hältnisse (jüdische und hellenistische Umwelt), der Autoren und ihrer 
Intentionen, der Adressaten und ihrer Situation, der Verstehensge- 
schichte usw. Diese Aufzählung erhebt keinen Anspruch auf Vollstän- 



Exegese 225 

digkeit. Sie möchte nur zeigen, wie gerade eine Exegese, die das Wort 
der Texte vernehmen will, auf die historische Arbeit angewiesen ist. 

4. Leitlinie: Blick auf das Ganze 

Gerade für die Christologie scheint es von großer Bedeutung zu sein, 
daß man nicht nur Verse und Versteile in den Blick nimmt, sondern 
nach der Gesamtausrichtung einer neutestamentlichen Schrift fragt, sie 
als eine Ganzheit gelten läßt. Wenn man etwa die Bezeichnung •Sohn 
Gottes" nur in einem Vers oder Versteil verstehen will, ist es fast unmög- 
lich zu sagen, ob die Aussage im Rahmen der alttestamentlichen Königs- 
theologie bleibt und die besondere Erwählung des Königs oder des Mes- 
sias durch Gott ausdrückt oder ob sie darüber hinausgeht und auf das 
hinzielt, was wir die metaphysische Gottessohnschaft nennen. Wenn wir 
auf den Gesamtcharakter des Evangeliums achten, wird eine Antwort 
eher möglich. An einem Beispiel sei es gezeigt: 

Exkurs: Christus bei Johannes und bei Markus 

Niemand bestreitet, daß wir im Johannesevangelium eine sogenannte 
hohe Christologie haben. Gleich der erste Vers behauptet die Präexi- 
stenz und die Gottheit des Logos: •Im Anfang war das Wort, und das 
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort." Und der letzte Vers des 
Prologs grenzt die Gottesoffenbarung Jesu von der des Alten Testa- 
ments ab, spricht das Neue an ihr aus: •Niemand hat Gott jemals gese- 
hen. Der einzige Sohn, der Gott ist und der an der Brust des Vaters ruht, 
er hat Kunde gebracht." (Joh 1,18) Bisher hat niemand Gott aus unmit- 
telbarer Begegnung gekannt. Als Sohn Gottes, der Gott auf göttlicher 
Ebene ebenbürtig ist und der ihn aus vertrautester Gemeinschaft kennt, 
bringt Jesus Christus Kunde von Gott. Dem Alten Testament ist Gott 
bekannt als der Schöpfer, der in sich selber steht, der im Gegenüber nur 
Kreaturen hat. Durch Jesus wird Gott bekannt als Wir auf göttlicher 
Ebene, als Gemeinschaft von Vater und Sohn und Geist, als Gott, der 
den Menschen nicht nur die Gaben der Schöpfung schenkt, sondern sie 
als seine Kinder in die Gemeinschaft mit seinem Sohn hineinnehmen 
will (vgl. Joh 1,12). 

Läßt sich die Christologie des Markus damit überhaupt vergleichen? 
Wir haben bei ihm keine Präexistenzaussage. Es ist an einigen Stellen 
die Rede vom Sohn Gottes und vom geliebten Sohn. Aber es stellt sich 
eben die Frage, wie diese Aussagen zu verstehen sind. Bevor wir diese 
Frage unentschieden auf sich beruhen lassen oder von einer bloßen 



Klemens Stock 226 

Messiaschristologie des Markus sprechen, sollten wir drei Beobachtun- 
gen zum Gesamtcharakter dieses Evangeliums mit in Rechnung stellen: 

a) Alle Beziehungen Gottes zu den Menschen werden durch Jesus zu 
den Menschen vermittelt 

Das Evangelium spricht von der Königsherrschaft Gottes, vom Gebot 
Gottes, vom Haus Gottes, von der Macht und Herrlichkeit Gottes. In al- 
len diesen Größen sind bestimmte Formen der Beziehung Gottes zu den 
Menschen angesprochen: sein königlich-hirtenhaftes Sorgen und Wal- 
ten, sein verpflichtender Wille, seine Gegenwart, die endgültige Offen- 
barung seiner Herrlichkeit. 

Die Botschaft von der Nähe der Königsherrschaft Gottes steht als 
Überschrift über der ganzen Tätigkeit Jesu (vgl. 1, 14 f). Im Wirken Jesu 
zeigt und vollzieht sich die Nähe des königlichen Waltens Gottes. 

Über die alttestamentlichen Gebote hinaus ist die Nachfolge Jesu ge- 
fordert als wesentliche Bedingung für Leben und Heil (vgl. 8,34-38; 
9,7; 10,17-31). In der Person und im Weg Jesu offenbart sich der Wille 
Gottes. 

Der Auferstandene ist der Tempel, nicht von Händen gebaut, der end- 
gültige Ort, wo Gott gegenwärtig und für die Menschen zugänglich ist 
(vgl. 14,58; 15,38). 

Im endzeitlichen Kommen Jesu wird die Macht und Herrlichkeit Got- 
tes für alle Menschen kund (vgl. 8,38; 13,26; 14,62). 

Es stellt sich die Frage: In welcher Beziehung zu Gott steht derjenige, 
der in seiner Person alle Beziehungen Gottes zu den Menschen verbin- 
det, in dem alle diese Beziehungen personhaft gegenwärtig werden? 
Meint •Sohn Gottes" einen bloß menschlichen Messias? 

b) Markus ist konzentriert auf die christologische Frage 

Von dem Jesajazitat in l,2f ab steht Markus in engster Beziehung zum 
Alten Testament und bekennt den Glauben an den einen Herrn und 
Gott (vgl. 12,29.32). Dennoch ist das Evangelium nach Anlage und The- 
matik von jedem Typ alttestamentlicher Schriften verschieden. Es ist we- 
der eine Sammlung von Gesetzen, Prophetensprüchen, Weisheitsworten 
noch eine Darstellung der Geschichte von König und Volk. Es be- 
schreibt das Wirken Jesu im Kreis seiner Jünger. Und vom ersten Vers 
an, der als den Inhalt der Frohen Botschaft ausgibt: •Jesus ist der Chri- 
stus, der Sohn Gottes", ist es in Frage und in Antwort auf das Problem 
der Identität Jesu konzentriert: Wer ist dieser? 

Es gibt keine Person des Alten Testaments, weder Mose noch David, 
noch irgendeinen Propheten, für die diese Frage jemals gestellt wird, ge- 



Exegese 227 

schweige denn, daß eine ganze Schrift auf eine solche Person und auf 
diese Frage konzentriert wäre. 

Demgegenüber geht das eigentliche Interesse und die eigentliche Bot- 
schaft des Markusevangeliums auf die Identität Jesu. Von ihr hängt alles 
ab. Nicht die Lehre oder Praxis, sondern die Person Jesu steht völlig im 
Mittelpunkt. Wiederum ist zu fragen: Meint der Evangelist mit •Sohn 
Gottes" einen bloß menschlichen Messias? 

c) Markus bewahrt die christologische Frage 

Markus bringt nicht nur die christologische Antwort, das fertige Ergeb- 
nis. Er bewahrt auch den ganzen Prozeß des christologischen Tastens, 
Irrens und Suchens, 

Er hebt das Unverständnis der Jünger und Jesu eindringliches Mahnen 
zum Verstehen (vgl. 6,52; 8,17-21) hervor. Damit unterstreicht er die 
Schwierigkeit und die Wichtigkeit des rechten Verstehens. Um was es 
hier geht, ist weder selbstverständlich noch nebensächlich. 

Auch die radikale Ablehnung des Anspruchs Jesu durch seine Gegner 
verweist noch einmal auf das scheinbar unerträgliche Ausmaß dieses 
Anspruchs (vgl. 14,61-64). 

Die Redeverbote zeigen die Problematik der unfertigen christologi- 
schen Erkenntnis und des unerleuchteten christologischen Redens (vgl. 
8,31; 9,9). Erst aus der Erfahrung des ganzen Weges Jesu heraus, der 
Kreuz und Auferstehung einschließt, kann zutreffend von ihm gespro- 
chen werden. 

Signifikant sind auch die offenen Perikopenschlüsse, die von den Jün- 
gern und von Jesus her in die christologische Frage ausmünden: •Wer 
ist dieser, daß ihm der Wind und der See gehorchen?" (4,41) und: •Da- 
vid selbst nennt ihn ,Herr'. Wie kann er dann sein Sohn sein?" (12,37) 
So wird die christologische Frage offengehalten und bleibt aufgegeben. 
Es ist die Frage, die durch die Erfahrung mit dem Handeln Jesu in den 
Jüngern angestoßen wird. Und es ist die Frage, die Jesus von sich aus all 
den Fragen, die die anderen an ihn gerichtet haben, gegenüberstellt. 

Auf diese Weisen will Markus wohl festhalten, daß es mit der fertigen 
christologischen Antwort nicht getan ist, daß die Identität Jesu, auch 
wenn sie richtig benannt wird, ein unerschöpfliches Geheimnis bleibt, 
dem ständig nachzufragen und um dessen Verstehen ständig zu ringen 
ist. Auch von hier aus gesehen, scheint ein bloß messianisches Verständ- 
nis von •Sohn Gottes" nicht zu genügen. Der Ausdruck benennt nicht 
Erwählung, sondern einzigartige Herkunft von Gott. 

Markus und Johannes sind im Grad der Explizierung des christologi- 
schen Geheimnisses sicherlich verschieden. Es scheint mir aber, daß der 



Günter Bleichen 228 

Sinn für das christologische Geheimnis in Markus äußerst wach ist und 
daß er sich darin von Johannes kaum übertreffen läßt. Vielleicht kann 
an diesem Beispiel deutlich werden, wie der Blick auf den Gesamt- 
charakter einer Schrift gerade auch das Erfassen ihrer christologischen 
Aussage wesentlich fördern kann. 

Das Ziel heißt: den ganzen und wirklichen Jesus kennenlernen. Ich 
glaube, daß wir dieses Ziel nur mit und nicht gegen unsere Quellen (und 
das sind vor allem die Evangelien) erreichen können. Wir haben die vier 
Evangelien, wir haben den Reichtum der Bezeugung. Nur bei einer Hal- 
tung, die sich immer mehr für das Hören und Wahrnehmen zubereitet, 
geben wir den Quellen die Möglichkeit, ihr Wort voll und vernehmbar 
zu sagen und die Person Jesu in ihrem Reichtum und in ihrem Geheim- 
nis zu bezeugen. 

Abraham hört auf seinen Gott 
Ein Gespräch mit dem Stammvater Israels 

Günter Bleickert, Ladenburg 

Abraham ist der Erstglaubende, mit dem die Glaubensgeschichte Israels 
beginnt; aber in den Erzählungen über ihn verdichtet sich auch die Fülle 
der Erfahrungen, die Israel auf seinem Weg des Heranwachsens zum 
Gottesvolk gemacht hat. Abraham also als individuelle Gestalt, als Pa- 
triarch seines Geschlechts wie auch die nach ihm benannte Sippe, der 
Stamm, ja ganz Israel sind in den biblischen Geschichten zu einer Ge- 
samterfahrung verwoben, die kaum bis in alle Einzelfäden auseinander- 
gedröselt werden kann. Darauf kommt es aber gar nicht an. Vielmehr, 
scheint mir, liegt alles daran, unsere eigene Lebensgeschichte in jenes 
Gewebe einzuflechten. Der •Urheber und Vollender" des christlichen 
Glaubens ist - wie es im Hebräerbrief (12,2) heißt - Jesus selbst. Aber 
wie ein Wetterleuchten gehen dem Licht Jesu andere Gestalten voraus, 
insbesondere auch Abraham. 

Wenn ich nun an Abraham denke, fällt mir sofort auch Isaak ein, und 
Bilder schießen mir durch den Kopf von jener Szene, die das - Gott sei 
Dank ausgefallene - Opfer des Isaak darstellen. Und Fragen kommen in 




