Christus in der heutigen Exegese

Standortbestimmung und Ausblick

Klemens Stock, Innsbruck

Aus diesem umfassenden und vielseitigen Thema! kénnen wir nur den
einen und anderen Aspekt herausgreifen. Die Bezeichnung ,,Christus*
verstehen wir dabei nicht im engeren Sinn, eingeschrinkt auf die nach-
osterliche Wertung Jesu; sie steht fiir die ganze Gestalt Jesu von Naza-
ret.

Die heutige Situation in Umrissen

In fiinf Thesen soll sie in einer eher subjektiven Auswahl dargestellt
werden.

These I: Der Graben zwischen vordsterlichem Jesus
und nachdsterlichem Christus ist weniger tief geworden.

Vor 20 bis 25 Jahren wurden der vorosterliche Jesus und der nachéster-
liche Christus in scharfer Gegeniiberstellung gesehen. Der eine war der
irdische Jesus, der selber das Reich Gottes verkiindet hat. Der andere
war nach Ostern zum Inhalt der Verkiindigung geworden als Christus,
Sohn Gottes, Erloser. Beide waren durch einen tiefen Graben getrennt,
tiber den es kaum Briicken gab.

Diese (iltere) Forschungslage wurde sehr verschieden beurteilt. Ich
nenne nur zwei - extreme ~ Positionen. Nach Rudolf Bultmann (+1976)
ist der vordsterliche Jesus fiir den Glauben belanglos. Er und die Urkir-
che gehoren in die Geschichte des Judentums. Der Christus und Gottes-
sohn ist eine mythologische Grofle, geschaffen von der hellenistischen
Gemeinde und besonders von Paulus, um im Rahmen der antiken
Mysterienreligionen einen zugkriftigen Kultheros anbieten zu konnen.
Dieser nachosterliche Christus ist zu entmythologisieren. Das allein
Entscheidende ist das Wort vom Kreuz: ,,daBl ich Siinder bin und daB
mir Gott in Christus die Siinden vergibt“. Dieses Wort ist im Glauben
anzunehmen. Der Glaube hat keinen lehrhaften Inhalt, er bedeutet die
freiwillige und totale Hingabe an Gott.

! Vgl. den Literaturbericht von 522 Seiten: W. G. Ktimmel, Ein Jahrzehnt Jesusforschung,
in: Theologische Rundschau N. F. 1975-1982.



Klemens Stock 216

Nach Joachim Jeremias hingegen kommt alles auf den vordsterlichen,
irdischen, durch die historisch-kritische Wissenschaft ermittelten Jesus
an. In ihm, zu seinen Lebzeiten ist die Offenbarung geschehen. Was sich
als sein Wort und sein Handeln, als seine eigene Deutung von Person
und Werk feststellen 1d8t, ist verbindlich. Alles andere ist zweifelhaft.
Die Evangelien enthalten bereits auch die nachdsterliche Interpretation.
Von dieser ist das, was von Jesus selber stammt, moglichst eindeutig zu
trennen. Nur bei diesem genuinen Jesusgut wird fester Boden erreicht.
Es wird so, wie Heinrich Schlier (11978) sagt, der ,historische Jesus®
»geradezu zum fiinften Evangelium und zum Kriterium der vier Evange-
lien“ gemacht.

Wenn Briicken iiber den Graben sichtbar geworden sind, ist das ge-
rade auch den Forschungen von Joachim Jeremias und anderen Unter-
suchungen zum historischen Jesus zu verdanken. Dabei wurde die
,.implizite Christologie“ entdeckt, d.h.: In den Worten und Taten des ir-
dischen Jesus wurden ein aulerordentlicher, einzigartiger Anspruch und
ein auBerordentliches Selbstverstindnis sichtbar. Damit wurde z.B. die
Frage nach den Titeln (,,explizite Christologie*), die der irdische Jesus
auf sich angewendet oder nicht angewendet hat, relativiert. Sein An-
spruch und sein Selbstverstindnis zeigen sich im Wort und im Tun rea-
ler und historisch greifbarer als in Titeln. In der vordsterlichen implizi-
ten Christologie hat die nachosterliche explizite Christologie einen fe-
sten Boden. Sie erfindet nicht und gibt nicht beliebige Deutungen. Sie
spricht aus, verkiindet und bekennt, was in der Person und im Werk
Jesu vorgsterlich angelegt ist.

These I1: Die Suche nach dem ,historischen Jesus“ geht weiter.

Diese Behauptung braucht weiter nicht belegt werden. Es gentigt, auf
den Forschungsbericht von Werner Georg Kiimmel? zu verweisen. Die
Themen sind ohne Zahl. Alte Fragen kdnnen immer neu gestellt werden,
weil es auf viele Fragen bei der sehr begrenzten Quellenlage wohl nie
endgiiltige Antworten geben wird. Alle diese Untersuchungen haben ihr
Gewicht. Da Jesus eine historische Personlichkeit war, kann nach ihm
immer historisch-kritisch unter den verschiedensten Gesichtspunkten
gefragt werden. Im Rahmen der Fundamentaltheologie hat dieses Fra-
gen eine grundlegende Bedeutung. Man sollte aber auch das unter-
schiedliche Gewicht dieser Fragen sehen, und es sollte klar sein, daB
nicht die gesamte Exegese aus der Frage nach dem ,historischen Jesus*
besteht.

2 Vgl. Anm. 1.



Exegese 217

These I11: Von verschiedenen Seiten her wéichst Distanz
zur historisch-kritischen Exegese.

Die im folgenden zu nennenden Phidnomene sind von sehr verschiede-
ner Art. Gemeinsam ist ithnen ein - verschieden motiviertes — Ungenii-
gen an der historisch-kritischen Exegese.

a) Ihr wird vorgeworfen, daf} sie nur Hypothesen biete und nicht Brot,
von dem man leben kann. Vor 20 Jahren bestand ein groBer Nachholbe-
darf, was die Kenntnis der neueren Exegese angeht. Von den Bibelwer-
ken her, in der Theologen- und Katechetenausbildung, in den Religions-
biichern, in Bibelkreisen und Vortrigen versuchte man mit groBem Elan,
die Kenntnis der neueren Exegese unters Volk zu bringen. Dieser Elan
hat nachgelassen, ist einer gewissen Niichternheit oder gar Enttiu-
schung gegeniiber der Bibel gewichen. Man kann noch so viel iber die
Bibel wissen, aber von Formbestimmung, synoptischem Vergleich, Quel-
lenscheidung usw. kann man nicht leben, nicht gliubig leben. Die histo-
risch-kritische Exegese ist ihrem Fragenkatalog nach iiberwiegend mit
Problemen dieser Art beschiftigt: Wer hat wann, was, unter welchen
Umsténden, in welcher Reihenfolge gesagt oder getan? Das Interesse
fiir den Gehalt und die Bedeutung tritt zuriick; die Aussage des Textes
wird vernachlissigt. Dagegen wird der Ruf wach nach einer stirkeren
Beriicksichtigung der Botschaft der Schrift.

b) Von einer anderen Seite her wird der historisch-kritischen Methode
ihre Praxisferne vorgeworfen. Thre Hypothesen und Ergebnisse lassen
sich in Bibliotheken aufbewahren und kdnnen einen um sich selber krei-
senden Wissenschaftsbetrieb nidhren, kénnen aber nicht in die Praxis
umgesetzt werden. Durch diese Exegese werde Jesus zu einem Gegen-
stand der Wissenschaft und werde als Vorbild und Anstofl dem prakti-
schen Handeln entzogen. Dem will z. B. Fernando Belo mit seiner mate-
rialistischen Interpretation des Markusevangeliums abhelfen®. Nach
ihm war fur Jesus kennzeichnend seine machtvolle messianische Praxis,
mit der er auf der Seite der Armen und Benachteiligten gegen die herr-
schenden Schichten seiner Zeit kdmpfte. In diesem Kampf ist er gefal-
len. Aber die Erzdhlung von seinem Wirken bleibt ein wichtiges Instru-
ment im Klassenkampf; sie soll den Armen ihre Aufgabe bewul3t ma-
chen und die Revolution propagieren. Was im Evangelium gesagt wird
tiber die Gottesbeziehung Jesu, iiber die Heilsbedeutung seines Todes
usw., wird von Belo als spatere theologisch-ideologische Uberarbeitung
gewertet.

* F. Belo, Lecture matérialiste de l'évangile de Marc. Récit, pratique, idéologie, Paris 21975,



Klemens Stock 218

c) Wieder ein anderer Weg, um eine lebenserhellende und lebenstra-
gende Bedeutung des Evangeliums und der Gestalt Jesu zuriickzugewin-
nen, wird eingeschlagen mit seiner Deutung nach tiefenpsychologischen
Kategorien®. Bis jetzt sind diese Versuche noch nicht zahlreich. Doch ist
allen diesen Unternehmungen vor allem selbstkritische Wachheit gegen-
iber dem eigenen System zu wiinschen.

These IV: Es zeigen sich Versuche einer Heimholung Jesu
ins Judentum.

Der Titel kann miBverstanden werden, was Judentum und was Heimho-
lung angeht. Es gibt keine offizielle Stellungnahme des GroBrabbinats
in Jerusalem zu Jesus oder zum Christentum, etwa vergleichbar mit der
Erklirung des Konzils zum Verhiltnis Juden -~ Christen. Es gibt
Jesusblicher jiidischer Autoren®. Diese haben im christlichen Bereich ein
unvergleichlich stirkeres Echo als unter Juden. Bei dieser Heimholung
wird Jesus mit rein jiidischen Kategorien gedeutet. Was in den Evange-
lien und im Neuen Testament dariiber hinausgeht, wird meistens dem
EinfluB des Paulus zugeschrieben. An diesem jiidisch gesehenen Jesus
werden je nach Autor verschiedene Seiten hervorgehoben: Er stand den
Pharisdern nahe und war ein hervorragender und eifriger Gesetzesleh-
rer. Er war ein Prophet. Er war ein galildischer Wundertiter. Er war ein
politischer Agitator nach Art der Zeloten und ist daher auch aus rein po-
litischen Griinden allein von den Rémern verurteilt worden.

These V: Neuere Ansdtze und Versuche in der Exegese
wirken sich auch auf die Sicht Christi aus.

Ich greife nur wenige Stichworte heraus:

a) Wirkungsgeschichte: In neueren Kommentaren zum Neuen Testa-
ment® findet man nach der Auslegung eines Textes nach heutiger Me-
thode einen eigenen Abschnitt, in dem exemplarisch iiber die Auslegung
dieses Textes durch die Geschichte hindurch berichtet wird. In die glei-
che Richtung weist, daBl das Interesse an der Geschichte der Exegese,
gerade auch der patristischen Exegese, wichst. Hinter diesen Ansitzen
steht die Meinung, daf} die moglichst unmittelbare Konfrontation zwi-
schen einem 2000jdhrigen Text und einem heutigen Exegeten, auch
wenn er mit einem sehr reichen methodischen Instrumentarium ausge-

¢ Vgl. E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, 1.: Die Wahrheit der Formen, 11.:
Die Wahrheit der Werke und der Worte, Olten 1984/1985.

5 Die bekanntesten sind: Shalom Ben-Chorin, David Flusser, Pinchas Lapide.

$ So in der Reihe , Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament”, Ziirich/
Neukirchen-Viuyn.



Exegese 219

stattet ist, nicht unbedingt der einzige und beste Weg zum rechten Ver-
stehen dieses Textes ist. Der heutige Exeget ist nicht der erste, der sich
um Verstehen bemiiht. Die Geschichte des Verstehens oder die Wir-
kungsgeschichte des Textes soll in heutiges Verstehen einbezogen wer-
den.

Von hier aus kann auch ein neues Licht auf die Beziehung zwischen
dem irdischen Jesus und dem nachdsterlichen Christus fallen. Der nach-
osterliche Christus ist ja der von den Urzeugen verstandene irdische Je-
sus. Die Position, fiir die alles am irdischen Jesus hiangt und die ihn al-
lein historisch rekonstruieren mdéchte, will mit diesem Verstehen der
ersten Zeugen nichts zu tun haben und will es ausscheiden. Von der
rechten Einschédtzung der Wirkungsgeschichte her ist aber gerade dieses
erste Verstehen von groBer Bedeutung, um einen Zugang zur Wirklich-
keit Jesu zu finden.

b) Rhetorische Textanalyse: Sie sei nur genannt als Beispiel fiir einen
mehr literaturwissenschaftlichen als historisch-kritischen Umgang mit
den biblischen Texten. Fiir die gingige Exegese ist eher das Sezieren
und Trennen kennzeichnend. Die Texte werden in immer kleinere Teile
aufgeteilt, die einer immer groBeren Zahl von Schichten und Quellen zu-
gewiesen werden. Bei der rhetorischen Textanalyse geht man davon aus,
daB der Text, etwa ein Evangelium, ein organisches Ganzes ist. Man ver-
sucht, die Beziehungen zwischen den einzelnen Teilen zu kldren, welche
Aufgabe und Stellung sie im Ganzen, fiir den Aufbau und fiir die Aus-
sage des Ganzen haben, und man versucht, das Ganze und seine Aus-
sage in den Blick zu bekommen. Es liegt auf der Hand, da8 sich auch
eine sehr verschiedene Sicht der Gestalt Christi ergibt, ob ich ihn von ei-
nem Vers oder Versteil her oder aber vom Ganzen eines Evangeliums
her in den Blick zu nehmen versuche.

¢) Methodenreflexion: Die Methoden sind die Instrumente, mit denen
der Exeget seine Texte bearbeitet, sind die ,,Brillen*, mit denen er seine
Gegenstiinde anschaut. Die bloBie Beschiftigung mit den Instrumenten
bringt in der Sache nicht weiter. Andererseits hingen die Ergebnisse der
Arbeit wesentlich von der Art der Werkzeuge ab. So ist es immer wieder
notwendig, die ,,Brillengldser” zu iiberpriifen, ob sie verstaubt sind, ob
sie in einer bestimmten Farbe getont sind, ob ihr Schliff von vornherein
zu einer verzerrten Sicht fithrt. Da gerade hier Entscheidungen vorpro-
grammiert werden, sei ausfithrlicher darauf eingegangen.

In den siebziger Jahren war die Methodenreflexion in der Exegese be-
sonders lebendig. Vor allem Peter Stuhlmacher” hat auf die Prinzipien

7 P, Stuhimacher, Vom Verstehen des Neuen Testaments. Eine Hermeneutik (Grundrisse
zum Neuen Testament; 6), Gottingen 1979,



Klemens Stock 220

und Voraussetzungen der historisch-kritischen Methode im strengen
Sinn aufmerksam gemacht?, Sie arbeitet vor allem mit drei Kriterien, um
bei dem in den Quellen Berichteten das Wahrscheinliche vom Unwahr-
scheinlichen zu scheiden: Kritik, Analogie, Korrelation. Kritik ist ein
mehr formales Kriterium. Sie verlangt, daB alles, was berichtet und be-
zeugt wird, in Frage gestellt werden mufl und die Miihle der Kriterien zu
passieren hat.

Analogie ist das entscheidende sachliche Kriterium. Dabei wird die
heutige Summe von erfahrenem Geschehen als MaBstab fiir Geschehen
iiberhaupt genommen. Das, was vor unseren Augen geschieht und sich
in uns begibt, die normalen, gewohnlichen oder doch mehrfach bezeug-
ten Vorginge und Zustinde, wie wir sie kennen, sind der feste Ver-
gleichspunkt, mit dessen Hilfe Mdogliches von Unméglichem geschieden
wird. Was von dem Berichteten damit {ibereinstimmt, kann als moglich
angesehen werden. Was aus diesem Rahmen herausfillt, ist als unmog-
lich zu betrachten und kann auch in der Vergangenheit nicht geschehen
sein.

Das Grundproblem dieses Kriteriums der Analogie liegt darin: Mit
welcher Begriindung kann das heute normal und tbliche Geschehende
zum Mafstab fiir mogliches Geschehen {iberhaupt gemacht werden?
Mit welcher Begriindung kann das ,,Ungewohnliche” grundsitzlich aus-
geschlossen werden? Troeltsch beruft sich dafiir auf eine grundsitzliche
Gleichartigkeit allen Geschehens, auf die ,,metaphysische Annahme
eines Gesamtzusammenhangs des Universums® und auf das Gottesver-
stindnis des Deismus. Wenn bei der Anwendung dieses Kriteriums
Hauptinhalte des neutestamentlichen Zeugnisses von Christus, wie Auf-
erstehung, Gottessohnschaft, Wunder, unbedingte Autoritit, durch das
Sieb fallen und ein Christus ohne diese Ziige als Ergebnis der Wissen-
schaft ausgegeben wird, braucht man sich nicht zu wundern. Dieses Er-
gebnis ist in dem Kriterium der so verstandenen Analogie vorprogram-
miert. Es hat wenig Sinn, iiber diese Ergebnisse zu diskutieren. Es sind
das Kriterium selbst und seine philosophische Begriindung unter die
Lupe zu nehmen. Hier geht es auch nicht mehr um ein innerexegetisches
und nach exegetischen Methoden zu lésendes Problem. Hier haben die
Philosophen und Dogmatiker ein gewichtiges Wort mitzusprechen. Es
diirfte hier aber deutlich werden, wie sehr die den Quellen entnomme-
nen Christusbilder von der Methode abhingig sind und welche Bedeu-
tung der Methodenreflexion zukommt.

8 Diese sind in klassischer Weise dargestellt in dem Aufsatz von E. Troeltsch, Uber histori-
sche und dogmatische Methode in der Theologie (1898), in: Theologie als Wissenschaft, hrsg.
von G, Sauter (Theologische Biicherei; 43), Miinchen 1971, 105-127.



Exegese 221

Zu Kritik und Analogie tritt noch das Kriterium der Korrelation. Thm
liegt die Uberzeugung zugrunde, daB alles Geschehen in einem groien
Zusammenhang steht, dafl nichts vom Himmel fillt und nichts einfach
spurlos verschwindet. Das in den Quellen Berichtete, das den Test der
Analogie bestanden hat, ist diesem weiteren Test zu unterwerfen. In ihm
wird iiberpriift, ob in dem Rahmen, in dem es geschehen sein soll, seine
Vorbereitung und Nachwirkung sich feststellen lassen. Fiir dieses Krite-
rium gilt Entsprechendes zu dem, was zur Analogie gesagt wurde. Die
Analogie priift die Moglichkeit an sich; die Korrelation priift die Mog-
lichkeit im Zusammenhang,

Mogliche Richtungen des exegetischen Bemiihens um Christus

Das Grundanliegen heifit: den wirklichen und ganzen Jesus kennenler-
nen. Weder durch die eigenen Methoden noch durch verfilschende
Ubermalungen in den Quellen darf der Blick auf den wirklichen und
ganzen Jesus verstellt werden. Dafiir scheinen mir die folgenden Haltun-
gen notwendig zu sein.

1. Leitlinie: Weniger Gewalttdtigkeit im Umgang mit den Quellen

Bei der rigorosen und starren Anwendung von fixen Prinzipien, von ei-
nem fixen Geschichts- und Wirklichkeitsverstindnis besteht die groBe
Gefahr, daBl einem Text Gewalt angetan wird.

Zur Verdeutlichung soll auf einen anderen Bereich verwiesen werden.
Was den Umgang des Menschen mit der Natur angeht, ist das Be-
wulltsein im Wachsen, daB3 alles einseitige, respektlose, gewalttitige
Handeln auf den Menschen zuriickschlédgt, seinen Lebensraum und da-
mit seine Lebensgrundlage zerstért. Wo der Mensch mit fixen Planun-
gen und Zwecksetzungen an die Natur herangeht, sie nach seinem Bild
zu verdndern und sie in sein Joch zu zwingen versucht, da werden die
Folgen meist nicht sofort sichtbar. Sie lassen aber nicht auf sich warten
und erscheinen als Verbdung, Verwiistung und Vergiftung des Lebens-
raumes. So zeigt es sich, dafl der behutsame und respektvolle Umgang
mit der Natur im eigenen Interesse des Menschen ist.

Was im Umgang mit der Natur die gewaltsamen Eingriffe sind, das
sind im Umgang mit der Schrift die eng fixierten Interessen und Prinzi-
pien, die es unmdglich machen, die Fiille und Vielgestaltigkeit der Be-
ziehungen, den Kosmos, der von den Texten abgebildet wird, wahrzu-
nehmen. Auch hier werden die Folgen nicht gleich spiirbar. Aber kann
man nicht von blassen, kraftlosen Bildern Christi sprechen, wo seiner



Klemens Stock 222

Gestalt die Fiille des Lebens fehlt, wo er nicht mehr der , Erzfiithrer”
(Apg 3,15) zum Leben ist, sondern tot ist und kaltliBt?

Auch hier scheint, um im Bild zu bleiben, eine ,,6kologische Wende*
wiinschenswert zu sein, eine Wende zu Behutsamkeit, Ehrfurcht, Re-
spekt, Lernbereitschaft, Geduld. Beim Umgang mit der Schrift sollte es
die Grundhaltung sein, daB} man ihr nicht aufzwingt, was sie sagen darf
und nicht sagen darf, was sie meinen kann und was sie nicht meinen
kann, wer Christus zu sein hat und wer er von vornherein gar nicht sein
kann. Die Kommunikation sollte von der Art sein, daB die Schrift ihr
Wort offen und frei sagen kann, da3 die Person Christi ganz und wirk-
lich sichtbar werden kann.

2. Leitlinie: Mehr Zutrauen zu der Eigenart der Quellen

Schon ein Vergleich der Evangelien zeigt, daB} sie keine Stenogramme
der Ausspriiche und Reden und keine chronikartige, nach Ort und Zeit
geordnete Darstellung der Taten Jesu sind. In ihnen ist sicher vieles ent-
halten, was Jesus gesagt und getan hat. Vieles ist aber auch in der dem
Evangelisten vorausliegenden Tradition oder vom Evangelisten selbst
aus dem spéter moéglichen Verstindnis heraus formuliert worden. Beides
ist gegeben in einem kaum oder nur schwer trennbaren Verwobensein:
das, was direkt von Jesus selbst kommt, und das, was von den Zeugen
nach ihm kommt.

Das Grundanliegen heiflt: den wirklichen und ganzen Jesus kennen-
lernen. Es scheint nun eine weitverbreitete Auffassung zu sein, daf} es
dazu notig sei, die Evangelien gegen den Strich zu lesen. Die Evangelien
werden als Steinbriiche verwendet; aus ihnen werden die genuinen
Worte und Taten Jesu herausgebrochen und herauspripariert — wenig-
stens der Intention nach. Das, was wir in den Evangelien gerade nicht
 haben, das soll mithsam und wenigstens fragmentarisch aus ihnen zu-
rickgewonnen werden, die ,, Ton- und Videobénder”, ,Stenogramme*
des von der Sicht der Evangelisten ,,befreiten” Wirkens Jesu. Sie schei-
nen fiir einen Zugang zum wirklichen Jesus unabdingbar zu sein.

Man kann die Frage stellen: Sind diese ,,Ton- und Videobinder* -
vorausgesetzt, dafl sie mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit und in ge-
niigender Linge frei von Nebengerduschen und Bildstérungen zuriick-
gewonnen werden konnen - der beste Zugang zum wirklichen Jesus?
Entsprechen die Evangelien, in ihrer oben beschriebenen Eigenart, nicht
viel mehr der ganzen Art der tatsichlichen Wirksamkeit und den Ab-
sichten Jesu?

Wie feststeht, dafl die Evangelien keine Stenogramme sind, so steht
auch fest, daB Jesus keine Biicher geschrieben hat und keine Stenogra-



Exegese 223

phen bestellt hat. Es scheint kein Hauptanliegen Jesu zu sein, daf} etwa
seine Worte wortgenau bewahrt wiirden. Jesus hat aber einen Kreis von
Jiingern um sich gebildet, der ihn auf allen seinen Wegen begleitet hat
und stindig unter dem EinfluB seiner Person stand. Der wirkliche Jesus
ist nie der Isolierte und Einsame, sondern der in Gemeinschaft mit den
Jingern Lebende. Thm kommt es nicht auf genaue Wortlaute an, son-
dern darauf, daB diese lebendigen Menschen ihn verstehen und von ihm
geprigt werden.

Aligemein gilt: Nicht nur Worte und Taten kommen von einem Men-
schen und eréffnen den Zugang zu ihm, sondern auch der Eindruck,
den er — zumal in einer Lebensgemeinschaft — auf andere Menschen
macht und der von ihnen formuliert und bezeugt wird. Dabei ist es
durchaus moglich, daB der Eindruck und das Verstindnis, die in dieser
realen und nicht nur verbalen Kommunikation begriindet sind, nicht
gleich im Augenblick der Begegnung und wihrend der Dauer der unmit-
telbaren Gemeinschaft formuliert werden und formuliert werden kon-
nen, sondern erst mit der Zeit sich abkldren und trotz dieser zeitlichen
Verschiebung giiltig und unverfilscht in Worte gefalit werden.

Zu Jesus gehoren so immer auch die Jinger. Das erste und fundamen-
tale Instrument und Medium, durch das er sich mitteilt und wirksam
wird, ist sein Zusammensein mit den Jingern, und in diesem Rahmen
sind es dann seine Worte und Taten. Entsprechend sind nachosterlich
das von Jesus Bleibende - neben der Pridsenz seines Geistes — nicht
zuerst Sammlungen von authentischen Worten und exakt berichteten
Taten, sondern die lebendigen Menschen, die seine Person und seine
Botschaft in der Gemeinschaft mit ihm kennenlernen durften. Jesus hat
sein Wirken nicht auf Dokumentation, sondern auf lebendiges Zeugnis
angelegt. Er wird aufgenommen und bleibt gegenwirtig nicht in Steno-
grammen, sondern in Zeugen.

Der Grund fiir dieses Vorgehen Jesu diirfte in der Natur dessen liegen,
was er mitzuteilen hat. Jesus lehrt und hilft und heilt. Was er aber in all-
dem bringt und erméglicht, ist eine neue Art zu leben, die auf einem
neuen Verhiltnis zu Gott beruht. Diese neue Art zu leben teilt er im Zu-
sammenleben mit. Er ruft die Jiinger in die Nachfolge. Er schenkt ihnen
Weggemeinschaft: gemeinsamer Weg, gemeinsames Ziel, Teilhabe an
seinem Verhiltnis zu Gott. Und nicht aus einem theoretischen Interesse
heraus, sondern zum adidquaten Erfassen dieses Geschenkes, dieser Le-
bensgemeinschaft auf Leben hin, ist es notwendig, daBl die Jiinger erfas-
sen, mit wem sie es in der Person Jesu zu tun haben, in welchem Verhélt-
nis er zu Gott steht. Das Bemiihen der Jiinger, nicht nur Worte Jesu
weiterzugeben, sondern von der Person Jesu angemessen zu sprechen,



Klemens Stock 224

ist in der Natur und dem Ziel der ihnen von Jesus geschenkten Gemein-
schaft grundgelegt: leben aus einem neuen Verhiltnis zu Gott.

Es ware zu iiberlegen, ob dieser Art der Wirksamkeit und Zielsetzung
des wirklichen Jesus die Eigenart der Evangelien entspricht, so daf} diese
gerade in ihrer Eigenart zum wirklichen Jesus hinfithren kénnen.

Die Evangelien mit dem fast untrennbaren Ineinander von dem, was
direkt von Jesus stammt, und dem, was von den Zeugen nach ihm
stammt, sind zu sehen als Bericht vom Wirken Jesu in Wort und Tat und
zugleich als Aufzeichnung von der Wirkung Jesu auf dem Boden leben-
diger Begegnung und Gemeinschaft — sei es nun mit den ersten und di-
rekten Jingern Jesu, sei es mit denen, die durch die ersten Jiinger zu
Jiingern gemacht wurden (vgl. Mt 28, 19f). Gerade in dieser Verbindung
und Eigenart entsprechen die Evangelien der Urgestalt der Wirksamkeit
Jesu, wo der wirkende Jesus und die unter seiner Wirkung stehenden
Jiinger immer schon verbunden sind. Weil die Evangelien, sei es als Be-
richt vom Wirken Jesu oder sei es als Aufzeichnung der Wirkung Jesu,
jedenfalls insgesamt von Jesus herkommen, kénnen sie auch insgesamt,
und ohne hypothetische Scheidung des einen vom anderen, zu ihm sel-
ber in seiner wahren Wirklichkeit hinfithren. Es scheint also: Wer den
wirklichen Jesus, seine wirklichen Absichten und seine wirkliche Bot-
schaft kennenlernen will, tut gut daran, méglichst aufmerksam auf die
Evangelien, ja auf das ganze Neue Testament, so wie es liberliefert ist,
zu héren. Gerade in ihrer Vierzahl und Unterschiedlichkeit bezeugen die
Evangelien den Reichtum der Person Jesu.

3. Leitlinie: Sorgfdltige historische Arbeit

Nur um ein MiBverstindnis zu vermeiden, sei dieser Punkt erwihnt. Es
kann die Frage aufkommen: Was braucht es noch die ganze exegetische
Arbeit, wenn im aufmerksamen Hoéren auf die vorhandenen Texte der
Weg zum wirklichen Jesus freiliegt? Hier darf aber nicht vergessen wer-
den, daf diese Texte fast 2000 Jahre alt sind. Gerade das aufmerksame
Horen verlangt es, daB} sie als historische Gré8ien, als Gréfen ihrer Zeit
und ihrer Umwelt respektiert werden und daf3 wir nicht unsere Begriffe,
Fragen und Erwartungen in sie hineintragen. Damit wird aber eine viel-
faltige exegetische Arbeit notwendig, die sich bemiiht um die Kenntnis
der originalen Textform (Textkritik), der originalen Sprache (Worter,
Konstruktion, besondere Terminologien, zeitiibliche Ausdrucks- und
Aufbauformen), des geistigen Hintergrundes und der gesamten Zeitver-
hiltnisse (jiidische und hellenistische Umwelt), der Autoren und ihrer
Intentionen, der Adressaten und ihrer Situation, der Verstehensge-
schichte usw. Diese Aufzihlung erhebt keinen Anspruch auf Vollstin-



Exegese 225

digkeit. Sie mochte nur zeigen, wie gerade eine Exegese, die das Wort
der Texte vernehmen will, auf die historische Arbeit angewiesen ist.

4. Leitlinie: Blick auf das Ganze

Gerade fiir die Christologie scheint es von groB3er Bedeutung zu sein,
daB man nicht nur Verse und Versteile in den Blick nimmt, sondern
nach der Gesamtausrichtung einer neutestamentlichen Schrift fragt, sie
als eine Ganzheit gelten 146t. Wenn man etwa die Bezeichnung ,,Sohn
Gottes“ nur in einem Vers oder Versteil verstehen will, ist es fast unmog-
lich zu sagen, ob die Aussage im Rahmen der alttestamentlichen Ko6nigs-
theologie bleibt und die besondere Erwihlung des Konigs oder des Mes-
sias durch Gott ausdriickt oder ob sie dariiber hinausgeht und auf das
hinzielt, was wir die metaphysische Gottessohnschaft nennen. Wenn wir
auf den Gesamtcharakter des Evangeliums achten, wird eine Antwort
eher moglich. An einem Beispiel sei es gezeigt:

Exkurs: Christus bei Johannes und bei Markus

Niemand bestreitet, da wir im Johannesevangelium eine sogenannte
hohe Christologie haben. Gleich der erste Vers behauptet die Priexi-
stenz und die Gottheit des Logos: ,,Im Anfang war das Wort, und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.“ Und der letzte Vers des
Prologs grenzt die Gottesoffenbarung Jesu von der des Alten Testa-
ments ab, spricht das Neue an ihr aus: ,,Niemand hat Gott jemals gese-
hen. Der einzige Sohn, der Gott ist und der an der Brust des Vaters ruht,
er hat Kunde gebracht.“ (Joh 1, 18) Bisher hat niemand Gott aus unmit-
telbarer Begegnung gekannt. Als Sohn Gottes, der Gott auf géttlicher
Ebene ebenbiirtig ist und der ihn aus vertrautester Gemeinschaft kennt,
bringt Jesus Christus Kunde von Gott. Dem Alten Testament ist Gott
bekannt als der Schépfer, der in sich selber steht, der im Gegeniiber nur
Kreaturen hat. Durch Jesus wird Gott bekannt als Wir auf gottlicher
Ebene, als Gemeinschaft von Vater und Sohn und Geist, als Gott, der
den Menschen nicht nur die Gaben der Schépfung schenkt, sondern sie
als seine Kinder in die Gemeinschaft mit seinem Sohn hineinnehmen
will (vgl. Joh 1,12).

L4Bt sich die Christologie des Markus damit iiberhaupt vergleichen?
Wir haben bei ihm keine Prdexistenzaussage. Es ist an einigen Stellen
die Rede vom Sohn Gottes und vom geliebten Sohn. Aber es stellt sich
eben die Frage, wie diese Aussagen zu verstehen sind. Bevor wir diese
Frage unentschieden auf sich beruhen lassen oder von einer bloflen



Klemens Stock 226

Messiaschristologie des Markus sprechen, sollten wir drei Beobachtun-
gen zum Gesamtcharakter dieses Evangeliums mit in Rechnung stelien:

a) Alle Beziehungen Gottes zu den Menschen werden durch Jesus zu
den Menschen vermittelt

Das Evangelium spricht von der Konigsherrschaft Gottes, vom Gebot
Gottes, vom Haus Gottes, von der Macht und Herrlichkeit Gottes. In al-
len diesen GréBen sind bestimmte Formen der Beziehung Gottes zu den
Menschen angesprochen: sein koniglich-hirtenhaftes Sorgen und Wal-
ten, sein verpflichtender Wille, seine Gegenwart, die endgiiltige Offen-
barung seiner Herrlichkeit.

Die Botschaft von der Nihe der Koénigsherrschaft Gottes steht als
Uberschrift iiber der ganzen Titigkeit Jesu (vgl. 1, 14f). Im Wirken Jesu
zeigt und vollzieht sich die Nahe des koniglichen Waltens Gottes.

Uber die alttestamentlichen Gebote hinaus ist die Nachfolge Jesu ge-
fordert als wesentliche Bedingung fiir Leben und Heil (vgl. 8,34-38;
9,7, 10,17-31). In der Person und im Weg Jesu offenbart sich der Wille
Gottes.

Der Auferstandene ist der Tempel, nicht von Hidnden gebaut, der end-
giiltige Ort, wo Gott gegenwirtig und fiir die Menschen zuginglich ist
(vgl. 14,58; 15,38).

Im endzeitlichen Kommen Jesu wird die Macht und Herrlichkeit Got-
tes fiir alle Menschen kund (vgl. 8,38; 13,26; 14,62).

Es stellt sich die Frage: In welcher Beziehung zu Gott steht derjenige,
der in seiner Person alle Beziehungen Gottes zu den Menschen verbin-
det, in dem alle diese Beziehungen personhaft gegenwirtig werden?
Meint ,,Sohn Gottes* einen blof3 menschlichen Messias?

b} Markus ist konzentriert auf die christologische Frage

Von dem Jesajazitat in 1,2f ab steht Markus in engster Beziehung zum
Alten Testament und bekennt den Glauben an den einen Herrn und
Gott (vgl. 12,29.32). Dennoch ist das Evangelium nach Anlage und The-
matik von jedem Typ alttestamentlicher Schriften verschieden. Es ist we-
der eine Sammlung von Gesetzen, Prophetenspriichen, Weisheitsworten
noch eine Darstellung der Geschichte von Koénig und Volk. Es be-
schreibt das Wirken Jesu im Kreis seiner Jinger. Und vom ersten Vers
an, der als den Inhalt der Frohen Botschaft ausgibt: ,.Jesus ist der Chri-
stus, der Sohn Gottes®, ist es in Frage und in Antwort auf das Problem
der Identitat Jesu konzentriert: Wer ist dieser?

Es gibt keine Person des Alten Testaments, weder Mose noch David,
noch irgendeinen Propheten, fir die diese Frage jemals gestelit wird, ge-



Exegese 227

schweige denn, daB eine ganze Schrift auf eine solche Person und auf
diese Frage konzentriert wire.

Demgegeniiber geht das eigentliche Interesse und die eigentliche Bot-
schaft des Markusevangeliums auf die Identitiit Jesu. Von ihr hingt alles
ab. Nicht die Lehre oder Praxis, sondern die Person Jesu steht vollig im
Mittelpunkt. Wiederum ist zu fragen: Meint der Evangelist mit ,,Sohn
Gottes” einen bloB3 menschlichen Messias?

¢) Markus bewahrt die christologische Frage

Markus bringt nicht nur die christologische Antwort, das fertige Ergeb-
nis. Er bewahrt auch den ganzen ProzeB des christologischen Tastens,
Irrens und Suchens.

Er hebt das Unverstdndnis der Jiinger und Jesu eindringliches Mahnen
zum Verstehen (vgl. 6,52; 8,17-21) hervor. Damit unterstreicht er die
Schwierigkeit und die Wichtigkeit des rechten Verstehens. Um was es
hier geht, ist weder selbstverstindlich noch nebenséichlich.

Auch die radikale 4blehnung des Anspruchs Jesu durch seine Gegner
verweist noch einmal auf das scheinbar unertrigliche AusmaB dieses
Anspruchs (vgl. 14,61-64).

Die Redeverbote zeigen die Problematik der unfertigen christologi-
schen Erkenntnis und des unerleuchteten christologischen Redens (vgl.
8,31; 9,9). Erst aus der Erfahrung des ganzen Weges Jesu heraus, der
Kreuz und Auferstehung einschlieit, kann zutreffend von ihm gespro-
chen werden.

Signifikant sind auch die offenen Perikopenschiiisse, die von den Jiin-
gern und von Jesus her in die christologische Frage ausmiinden: ,,Wer
ist dieser, dafl ihm der Wind und der See gehorchen?” (4,41) und: ,,.Da-
vid selbst nennt ihn ,Herr’. Wie kann er dann sein Sohn sein?* (12,37)
So wird die christologische Frage offengehalten und bleibt aufgegeben.
Es ist die Frage, die durch die Erfahrung mit dem Handeln Jesu in den
Jingern angestoBen wird. Und es ist die Frage, die Jesus von sich aus all
den Fragen, die die anderen an ihn gerichtet haben, gegeniiberstellt.

Auf diese Weisen will Markus wohl festhalten, daB es mit der fertigen
christologischen Antwort nicht getan ist, daBl die Identitiit Jesu, auch
wenn sie richtig benannt wird, ein unerschopfliches Geheimnis bleibt,
dem stdndig nachzufragen-und um dessen Verstehen stindig zu ringen
ist. Auch von hier aus gesehen, scheint ein bloB messianisches Verstind-
nis von ,,Sohn Gottes” nicht zu geniigen. Der Ausdruck benennt nicht
Erwihlung, sondern einzigartige Herkunft von Gott.

Markus und Johannes sind im Grad der Explizierung des christologi-
schen Geheimnisses sicherlich verschieden. Es scheint mir aber, daB der



Giinter Bleickert 228

Sinn fiir das christologische Geheimnis in Markus duflerst wach ist und
daB er sich darin von Johannes kaum iibertreffen 148t. Vielleicht kann
an diesem Beispiel deutlich werden, wie der Blick auf den Gesamt-
charakter einer Schrift gerade auch das Erfassen ihrer christologischen
Aussage wesentlich férdern kann.

Das Ziel heifit: den ganzen und wirklichen Jesus kennenlernen. Ich
glaube, daB wir dieses Ziel nur mit und nicht gegen unsere Quellen (und
das sind vor allem die Evangelien) erreichen konnen. Wir haben die vier
Evangelien, wir haben den Reichtum der Bezeugung. Nur bei einer Hal-
tung, die sich immer mehr fiir das Héren und Wahrnehmen zubereitet,
geben wir den Quellen die Mdglichkeit, ihr Wort voll und vernehmbar
zu sagen und die Person Jesu in ihrem Reichtum und in ihrem Geheim-
nis zu bezeugen.

Abraham hort auf seinen Gott

Ein Gesprich mit dem Stammvater Israels

Giinter Bleickert, Ladenburg

Abraham ist der Erstglaubende, mit dem die Glaubensgeschichte Israels
beginnt; aber in den Erzdhlungen iiber ihn verdichtet sich auch die Fiille
der Erfahrungen, die Israel auf seinem Weg des Heranwachsens zum
Gottesvolk gemacht hat. Abraham also als individuelle Gestalt, als Pa-
triarch seines Geschlechts wie auch die nach ihm benannte Sippe, der
Stamm, ja ganz Israel sind in den biblischen Geschichten zu einer Ge-
samterfahrung verwoben, die kaum bis in alle Einzelfiden auseinander-
gedroselt werden kann. Darauf kommt es aber gar nicht an. Vielmehr,
scheint mir, liegt alles daran, unsere eigene Lebensgeschichte in jenes
Gewebe einzuflechten. Der ,,Urheber und Vollender” des christlichen
Glaubens ist — wie es im Hebréerbrief (12,2) heifit — Jesus selbst. Aber
wie ein Wetterleuchten gehen dem Licht Jesu andere Gestalten voraus,
insbesondere auch Abraham.

Wenn ich nun an Abraham denke, fillt mir sofort auch Isaak ein, und
Bilder schieBen mir durch den Kopf von jener Szene, die das - Gott sei
Dank ausgefallene — Opfer des Isaak darstellen. Und Fragen kommen in





