
Jerönimo Nadal 247 

schiedenen Geistern bewegt wird und ihre natürlichen Fähigkeiten 
frei und ruhig gebraucht". 

Aus dem von Karl Rahner vorher Gesagten konnte man schon 
seine Überzeugung erschließen, daß das in den drei ignatianischen 
•Wahlzeiten" •kategorial", d.h. gegenständlich, Nebeneinanderge- 
setzte immer durch die tiefere •transzendentale Erfahrung" zusam- 
mengebunden sein muß, daß es sich also bei den drei Zeiten eher um 
Akzente als um Gegensätzliches handelt. 

Ich stimme natürlich Dulles zu, wenn er betont, daß im konkreten Le- 
ben die drei verschiedenen Wahlzeiten nicht gänzlich voneinander ge- 
trennt auftreten, sondern eher Aspekte einer Wahl bedeuten, in der alle 
diese drei Aspekte, wenn auch in sehr verschiedener Intensität, auftre- 
ten. 

Unterwegs in alle Länder der Welt 
Die Berufung des Jesuiten nach Jerönimo Nadal* 

John W. O'Malley, Cambridge/USA 

Man ist sich darüber einig, daß mit der Gründung des Jesuitenordens 
durch Ignatius von Loyola eine neue Ära in der Geschichte der Orden 
begann. Jesuiten sind weder zum Chorgebet noch zum Tragen eines spe- 
ziellen Ordenskleides verpflichtet; ihren apostolischen Aufgaben sind 
keine Grenzen gesetzt, solange es Gott zur größeren Ehre gereicht. 

Ignatius gab der Vision eines neuen Ordens auch schriftlichen Aus- 
druck. Allerdings ist der Stil seiner Sprache karg und sachlich, eher un- 
tertreibend als reißerisch. Und gerade das Neuartige seines Ordens- 
ideals wurde von ihm, der ein Liebhaber der Tradition war, nur vorsich- 
tig zu Papier gebracht. Es war eher seine Persönlichkeit, wie sie in den 
zwölf dicken Briefbänden der Monumenta Historica Societatis Jesu auf- 
scheint, die das neue Ideal vermittelte, als die gedruckten Dokumente 
der Ordensgründung, von denen zur Zeit des Todes von Ignatius ja auch 

* Der folgende Beitrag erschien unter dem Titel To Travel to Any Part of the World: Jerö- 
nimo Nadal and the Jesuit Vocation, in: Studies in the Spirituality of Jesuits 56 (2/1984) 
1-20. Die Überarbeitung der deutschen Fassung besorgte Stefan Kiechle SJ, München. 

Die Redaktion. 



John W. O'Malley 248 

erst wenige vorlagen1. Deswegen müssen Äußerungen der ersten Gefähr- 
ten des Ordensgründers, die von seiner Persönlichkeit und seinen Idea- 
len noch unmittelbar geprägt wurden und die mithalfen, dem Orden 
seine Dynamik und seine explosionsartige Verbreitung zu geben, mit 
zum Verständnis des Ordensideals herangezogen werden. 

Jeronimo Nadal 

Einer der engsten Vertrauten des Ignatius war P. Nadal (1507-1580). Er 
wurde in Palma de Mallorca geboren und studierte in Alcalä und Paris 
zu der Zeit, als Ignatius dort die ersten Gefährten um sich sammelte. Zu- 
nächst wollte er nichts mit ihnen zu tun haben und ging 1537 nach Avi- 
gnon, wo er zum Priester geweiht und zum Doktor der Theologie pro- 
moviert wurde. Nach seiner Rückkehr nach Mallorca fühlte er sich dann 
doch zu dem neuen Orden hingezogen und reiste 1545 nach Rom, um 
ihm beizutreten. Bald gewann er das Vertrauen des Ignatius, und dieser 
schickte ihn als Visitator in entfernte Ordensprovinzen, um durch ihn 
die Konstitutionen des Ordens in ihrer ersten, noch vorläufigen Fassung 
bekanntmachen und auslegen zu lassen. 

Die Aufgabe Nadais bestand also darin, die ignatianischen Ideale 
denen zu vermitteln, die dem Ordensgründer nie persönlich begegnet 
waren und deshalb eine eher vage Vorstellung von seinen Zielen hatten. 
Von daher ist Nadais Bedeutung für die Geschichte des Ordens sehr 
hoch anzusetzen. Die Dokumente, die er hinterließ - Ermahnungen, 
Kommentare, Reflexionen, Instruktionen, Meditationen, Dialoge, Briefe 
-, zeugen von dem Verständnis der jesuitischen Berufung, das ein Zeit- 
genosse und enger Vertrauter des Gründers der Gesellschaft Jesu hatte. 

Nadal war schon damals als authentischer Interpret des Ignatius aner- 
kannt. So schreibt Juan de Polanco, der persönliche Sekretär des Igna- 
tius (1553): •Er kennt unseren Vater, Magister Ignatius, gut, weil er viel 
mit ihm zu tun hatte, und es scheint, daß er seinen Geist und den unse- 
rer Gesellschaft so gut wie sonst niemand verstanden hat."2 Zur Einfüh- 
rung der Konstitutionen durch Nadal meinte Ignatius selbst, daß er •ge- 
nau mein Denken versteht und darum in meiner Autorität sprechen 
kann"3. 

1 Der umfangreichste mir bekannte Kommentar zu diesen Texten findet sich in Bertrand 
de Margerie, Elcuarto voto de la Compagnta de Jesus, segün Nadal, in: Manresa 42 (1970) 
359-376. 
2 S. Ignatii Epistolae et Instructions (= EppIgnJ V, 109 (7. 6. 1553). 
3 Epistolae et Monumenta P. Hieronymi Nadal (= MonNad) I, 144 (10. 4. 1553): •...qui 
mentem nostram omnino nouerit, et nostra auctoritate fungatur..." 



Jerönimo Nadal 249 

Nadal widmete sich mit Energie und Enthusiasmus seiner Aufgabe, 
die ihn in viele Jesuiten-Kommunitäten in ganz Westeuropa führte4. In 
den letzten Jahren seines Lebens galt er als maßgebende Autorität in der 
Interpretation der Konstitutionen; er hatte daher wichtige Ämter in der 
Gesellschaft Jesu inne. So sandte ihn z. B. Lainez 1560 als Visitator mit 
allen Vollmachten in die Provinzen Spaniens, Frankreichs, Deutsch- 
lands und Italiens. 

Ein weiterer Grund für Nadais Bedeutung liegt im Stil und Inhalt sei- 
ner Botschaft. Als getreuem Interpreten des Ignatius gelang es ihm, in 
verständlicher Weise Ideen breiter zu entfalten, die bei Ignatius noch 
unentwickelt und oft unentwirrbar verschachtelt waren. Nadais Stil ist 
voller, weniger reserviert, rhetorisch gewandter als der des Ignatius. Das 
zeigt sich am deutlichsten in seinen •exhortationes" (= Ermahnungen). 
Nadal schreibt auch mit einem gewissen literarischen Anspruch, z. B. in 
den beiden langen •Dialogen" oder •Gesprächen"5 zwischen einem Je- 
suiten, einem Lutheraner und einem neutralen Partner - ähnlich den 
•Gesprächen", die Erasmus und andere Humanisten der Renaissance 
berühmt gemacht haben. Seine •Erläuterungen zu den Konstitutionen 
der Gesellschaft Jesu" sind nüchtern und technisch, seine geistlichen 
Reflexionen hingegen - in jüngerer Zeit als •Orationis Observationes" 
erschienen - eher persönlich gehalten und in lockerer Form niederge- 
schrieben. Diese Vielfalt literarischer Formen und seine Verwurzelung 
in der Theologie von Thomas von Aquin und Bonaventura haben ihm 
die Bezeichnung •Theologe der Ignatianischen Spiritualität" einge- 
bracht6. 

Seine Lehre 

Zwei Ideen Nadais innerhalb der bekannten Lehre über das spirituelle 
Leben verdienen unsere besondere Aufmerksamkeit: Die erste liegt in 
Nadais Wort •contemplativus in actione" (kontemplativ-betend im Tun). 
Die Beziehung dieser berühmten Formulierung zur Exerzitienbetrach- 
tung •... um Liebe zu erlangen" (vgl. EB Nr. 230ff) und zur Ermahnung 
des Ignatius, man solle •Gott in allen Dingen finden", ist offensichtlich. 

Das zweite Thema stammt weniger aus der Lehre des Ignatius als aus 
seinem konkreten Tun und Einfluß: Nadal spricht von der •Gnade des 
4 Vor ein paar Jahren erst wurde eine vollständige Chronologie seines Lebens und seiner 
Reisen zusammengestellt und veröffentlicht: Manuel Ruiz Jurado, Chronologia de la vida 
del P. Jerönimo Nadal S.I. (1505-1580), in: Archivum Historicum Societatis Iesu (= AHSJ) 
48 (1979) 248-276. 
5 MonNad V, 526-774. 
6 Miguel Nicolau, Nadal, in: Dictionnaire de spiritualite XI, 13. 



John W. O'Malley 250 

Gründers"; die kirchengeschichtliche Bedeutung einer religiösen Institu- 
tion zeige sich schon im Leben und der spirituellen Begabung des Grün- 
ders. Die Funktion, einen Grund zu legen und ein Vorbild zu geben, die 
Ignatius für den Orden ausübte, beinhalte mehr als das Angebot eines 
bestimmten Lebensstils. Etwas Tieferes, fast Mystisches liege darin. Auf 
dieser Grundlage interpretierte Nadal auf seinen Reisen das Charisma 
des Ignatius und seines Ordens7. 

Noch ein Drittes soll hier beleuchtet werden: die •apostolische Beweg- 
lichkeit". Einige Merkmale lassen vermuten, daß diese Idee stark von 
Nadal geprägt ist; er bringt sie allerdings stets in Zusammenhang mit 
Aspekten, die auch klar und deutlich in den Konstitutionen des Ignatius 
zu finden sind. 

•Die Welt ist unsere Bleibe" 

Eine seiner Ermahnungen an die spanischen Jesuiten (1554) kann als 
Zusammenfassung gelten: •Zu beachten sind die verschiedenen Wohn- 
stätten und Bleiben der Gesellschaft. Das sind: Probationshaus (Novi- 
ziat, Terziat), Kolleg, Profeßhaus und die Pilgerfahrt; und durch das 
Letztere wird die ganze Welt unsere Bleibe."8 

Für das 16. Jahrhundert ist diese Formulierung der Beweglichkeit im 
apostolischen Dienst so unkonventionell, daß es verwunderlich ist, 
warum Kenner der ignatianischen Spiritualität nicht stärker darauf auf- 
merksam gemacht haben. Nadal hat den drei Arten von Häusern aus 
dem Text der Konstitutionen jene vierte hinzugefügt, •die ganze Welt". 
Man kann dies nicht als einen flüchtigen Zufallssatz oder eine rhetori- 
sche Übertreibung abtun, denn Nadal greift diese Idee verschiedentlich 
mit noch größerer Eindringlichkeit und Ausführlichkeit auf. 

Jegliche Doppeldeutigkeit, die dem lateinischen •habitatio" (Bleibe) 
anhaften mag, wird durch das in verschiedenen spanischen Texten vor- 
kommende •casa" (Haus) geklärt. So sagt Nadal z. B. während einer Er- 
mahnung in Alcalä (1561), nach dem üblichen Aufzählen von Proba- 
tionshaus, Kolleg und Profeßhaus: •Es gibt Sendungen, die für die 
ganze Welt sind - und diese ist unser Haus (casa). Wo immer unsere 

7 Vgl. dazu Joseph de Guibert, La spiritualite de la Compagnie de Jesus, Rom 1953, und 
Miguel Nicolau, Jerönimo Nadal, S. I. (1507-1580): Sus obras y doctrinas espirituales, Ma- 
drid 1949. Die gründlichste Abhandlung in englischer Sprache stammt von Joseph F. Con- 
well, Contemplation in Action: A Study of Ignatian Prayer, Spokane 1957. 
8 •Notandum diversa esse in Societate mansionum seu habitationum genera. Est enim do- 
mus probationis, collegium, domus professorum, peregrinatio; et hac ultima totus mundus 
nostra fit habitatio." (MonNad V, 54) 



Jerönimo Nadal 251 

apostolischen Dienste benötigt werden oder von größerem Nutzen sind, 
dort ist unser Haus."9 

Der spanische Text spricht von •misiones" (Sendungen) als dem 
Äquivalent des lateinischen •peregrinationes" (Pilgerfahrten). Beide Be- 
griffe sind mit ihren Bedeutungsnuancen kaum zu übersetzen. Am ehe- 
sten könnte ich mich für •Reise" entschließen, wobei dieser Begriff et- 
was von •Pilgerfahrt" enthalten sollte - mit all ihren Strapazen, Entbeh- 
rungen und ihren geistlichen Idealen -, aber auch etwas von •Mission", 
also einer Sendung zu einem apostolischen Dienst. So werden •Reise", 
•Pilgerfahrt" und •Sendung" praktisch zu Synonymen. 

Das •vierte Gelübde" 

In diesem Text erscheint gegenüber jenem noch etwas Neues: die Erfor- 
dernisse unserer apostolischen Dienste. Damit kann nun Nadal das 
•vierte Gelübde" verbinden; er entwickelt diese Beziehung in seinen 
•Bemerkungen zum Allgemeinen Examen" (1557): •In den Profeßhäu- 
sern ist nicht die letzte oder auch die höchste Bleibe der Gesellschaft, 
sondern auf der Pilgerfahrt...; auf dieser Pilgerfahrt sollen die Schafe, 
die zugrunde gehen, sorgfältig gesucht und Christus zugeführt werden. 
Denn das ist die besondere Eigenart unserer Berufung, daß wir von Gott 
und der Kirche die Sorge für diejenigen erhalten haben, um die sich nie- 
mand kümmert. Wenn sonst niemandem, dann sind sie sicher dem höch- 
sten Stellvertreter Christi, dem Römischen Bischof, anvertraut. Ihm sind 
wir im Gehorsam unterstellt, daß er sich durch uns um die kümmert, für 
die weder Bischöfe noch Priester da sind bzw. die überhaupt keine 
kirchlichen Vorgesetzten haben. Darauf zielt unser dem Papst gegebenes 
(viertes) Gelübde, das eigens die Aussendung betrifft... Die Gesellschaft 
scheint dadurch - bei aller Demut in Christus - eine Ähnlichkeit mit 
dem Stand der Apostel zu haben."10 

In einer anderen •Ermahnung" (Alcalä, 1561) sagt er: •Es gibt die 
Profeßhäuser, in denen apostolische Dienste für die Hilfe der Seelen ge- 

»Ebd., 469 f. 
10 •In domibus professis non est ultima vel etiam potissima habitatio Societatis, sed in 
peregrinationibus...; qua peregrinatione eas oves quae pereunt disquirantur solicite Chri- 
sto lucrifieri. Et haec est quidem selecta vocationis nostrae proprietas, ut eorum curam a 
Deo acceperimus et ab orthodoxa Ecclesia, quos nullus eurat, tametsi aliquis sit omnino 
qui curare deberet. Quod si alius nullus, certe summus Christi Vicarius, Romanus Ponti- 
fex. Huic igitur in obsequium dati sumus, ut per nos illorum gerat curam quibus vel ordi- 
narii praelati vel sacerdotes non prosunt, vel omnino qui nullum habent praelatum. Hue 
spectat votum quod fit Summo Pontifiei, quod proprie ad missiones attinet. ... Hinc tota 
Societas imitationem quandam habere videtur status apostolici, in nostra humilitate in 
Christo." (ebd., 1950 



John W. O'Malley 252 

leistet werden. Gibt es noch etwas? Ja, das Beste sind die ..Missionen', in 
die der Papst oder unser Oberer uns aussendet, so daß die ganze Welt 
das Haus der Gesellschaft Jesu wird."11 

Nüchterner äußert sich dazu sein Kommentar zu den Konstitutionen 
(VII 1/603): •Aussendung in den Weinberg Christi, Die Aussendung der 
Professen und Coadjutoren geschieht zur Gründung von Profeßhäusern, 
Kollegien oder Probationshäusern in den wichtigsten Staaten oder gro- 
ßen und volkreichen Städten, doch immer im Hinblick auf jenes große 
Ziel der Gesellschaft. Dabei ist es nicht so wichtig, daß die Unsrigen in 
Häusern wohnen und von diesen aus dem Staat oder der Stadt oder 
auch benachbarten Gebieten Hilfe bringen, sondern man wird erstreben 
müssen, daß die Professen und Coadjutoren zu Missionsreisen auszu- 
senden sind, die auf Befehl des Papstes oder unserer Oberen unternom- 
men werden, auf daß den Seelen Hilfe gebracht werde, wo auch immer, 
bei welcher Gelegenheit und aus welchem Grund auch immer geistliche 
Hilfe nötig ist, ob wir nun zu ,Götzendienern' geschickt werden, zu Mo- 
hammedanern, zu Häretikern oder zu Christen, die aus Mangel an Prie- 
stern oder durch Nachlässigkeit verlorengehen oder in Gefahr dazu 
sind."12 

Dieser Gedanke wird im •Zweiten Dialog" (1562-1565) wiederholt: 
•Das sind die Orte (unseres Wirkens): Probationshäuser, in denen Novi- 
zen ausgebildet und geprüft werden; Kollegien, in denen man sich mit 
Wissenschaft beschäftigt; Profeßhäuser, in denen Professen, Coadjuto- 
ren und Laienbrüder wohnen... Dazu kommt jener hervorstechende, 
überaus weite Ort: Diese Männer sind nämlich nicht dazu berufen, den 
Seelen nur von den Häusern aus zu helfen, sondern ihre erste Absicht 
und ihr Ziel ist es, überall auf Erden zu suchen, wen sie Christus zufüh- 
ren können. Deshalb müssen sie immer auf Pilgerfahrt sein und bei Sen- 
dungen, zu denen sie der Papst oder ihr Oberer in einem Dienst 
schickt."13 

" Ebd., 364 f. 
n•Dum dividuntur per Christi vineam. Haec distributio professorum, et coadiutorum fiet 
quidem ad domos professorum fundandas, vel etiam collegia vel probationum domos in 
primariis civitatibus, vel etiam magnis et frequentibus oppidis, tarnen ad finem ilium ma- 
gnum Societatis semper spectandum, et contendendum erit, qui non tantum est, ut nostri 
in domibus habitent, et inde civitatem vel oppidum, vel etiam finitimos pagos iuvent, sed 
ut peregrinationibus professi, et coadiutores exerceantur, quae ex missione, vel Summi 
Pontificis vel Superiorum nostrorum suscipiuntur, ut subsidium animabus feratur ubiubi, 
quacumque occasione, quacumque causa auxilio Spiritus opus erit, sive ad ido[lo]latras 
mittamur, sive ad Mohametanos vel haereticos, sive ad Christianos, qui penuria pastorum, 
vel negligentia pereant, vel periclitentur." (Scholia in Constitutiones S. /., hrsg. von Manuel 
Ruiz Jurado, Granada 1976, 175) 
,J•Loca autem sie sunt: domus probationum, ubi novitii instituuntur ac probantur. Colle- 



Jerönimo Nadal 253 

Seine wohl gewandteste und treffendste Äußerung über dieses Ideal 
macht Nadal am Schluß desselben Dialogs: •Das ist bei weitem der 
größte Ort und offen wie die ganze Welt. Wohin immer sie in ihrem 
Dienst, den Seelen beizustehen, gesandt werden können, da ist ihre vor- 
züglichste und erwünschteste Bleibe. Sie wissen um ihr Ziel, für das Heil 
und die Vollkommenheit aller Seelen zu sorgen. Sie wissen sich deshalb 
durch ihr viertes Gelübde dem Papst verpflichtet, auf seinen Wunsch 
hin jede Sendung zur Hilfe an den Seelen auf sich zu nehmen, was 
durch göttlichen Auftrag für die ganze Kirche gilt. Sie wissen, daß sie 
nicht so viele Häuser bauen oder besitzen können, um von diesen aus 
den Kampf zu beginnen. Unter diesen Verhältnissen halten sie es für 
ihre ruhigste und beste Bleibe, wenn sie immer unterwegs sind, dabei 
den ganzen Erdkreis umschreiten, nirgends eine Bleibe haben, immer 
fremd, immer bettelnd, ohne jede Habe, auf nichts anderes bedacht, als 
Jesus Christus nachzuahmen, der nichts hatte, wohin er sein Haupt 
legen konnte und die ganze Zeit seines Predigens auf Pilgerfahrten ver- 
brachte."14 

Geistlicher Dienst für alle Menschen 

Sicherheit und spirituelle Geborgenheit eines ständigen, festen Wohnsit- 
zes - so wichtig diese Eigenschaften in Nadais Denkweise auch sein mö- 
gen - sind also dem Ruf zum geistlichen Dienst untergeordnet. Seine 
Dringlichkeit kann Jesuiten überallhin und in jede Situation, in Gefah- 
ren oder Strapazen bringen; maßgebend ist die geistliche Not der Men- 
schen - gleich welcher Religion und welchen Standes. Diese Überlegun- 

gia, ubi de studiis Hterarum praecipue agitur. Domus professa, ubi professi et coadiutores 
spirituaks cum suis temporalibus habitent... Reliquus est locus ille praeclarissimus atque 
amplissimus; non enim sunt hi homines vocati, ut tantum ex domibus animas iuvent, sed 
est praecipua eorum animi inteetio ac finis, ut ubique terrarum quaerant quos Christo lu- 
crifaciant; itaque perpetuo esse debent in peregrinationibus et missionibus, quocumque ii- 
los miserit vel Summus Pontifex vel eorum Praepositus in ministerium." (MonNad V, 673) 
14 •Hie est locus longe amplissimus et tarn late patens quam orbis universus; quocumque 
enim in ministerium ad opem animabus ferendam mitti possunt, haec est horum theologo- 
rum habitatio praestantissima atque optatissima; sciunt enim esse sibi finem praestitutum, 
ut saiutem omnium animarum procurent et perfectionem. Intelligunt propterea se voto illo 
quarto Pontifici Maximo esse obstrictos, ut universales missiones in animarum subsidium 
obeant ex illius imperio, quod est divinitus in universam Ecclesiam constitutum. Vident se 
tot domus vel aedificare vel obtinere non posse, ut ex propinquo excurrere ad pugnam 
possint. Haec quum ita sint, illam reputant esse quietissimam atque amenissimam habita- 
tionem, si perpetuo peregrinari, orbem terraram circumire, nullibi in suo habitare, semper 
esse egenos, semper mendicos, modo minima aliqua ex parte enitantur Christum Iesum 
imitari, qui non habebat ubi caput reclinaret, et totum tempus suae praedicationis in pere- 
grinationibus exegit." (ebd., 773 f; vgl. auch 442-444 und IV, 178-180) 



John W. O'Malley 254 

gen sind schon in den Orientierungen, die Ignatius seinem Orden gab, 
fest verankert; bei Nadal übertreffen sie jedoch in ihrer kühnen Artiku- 
lation alles, was uns bekannt ist. 

Das vierte Gelübde des Gehorsams gegenüber dem Papst wird durch 
diese Lehre Nadais sehr bestimmt in den Kontext der Sendung zum 
geistlichen Dienst hineingestellt; kein anderes Zeugnis aus der frühen 
Zeit der Gesellschaft Jesu vermag dies so eindringlich wie das Nadais'5. 
Der Papst wird als •universaler Hirte" der •universalen Kirche" be- 
trachtet, dem im Hirtenamt die Sorge um alle Seelen obliegt, besonders 
derer, für die niemand sonst sorgt. Im zweiten Dialog bezeichnet Nadal 
den Papst als •Bischof der universalen Kirche"16. An diesem Dienst des 
•Petrusamtes" wollen die Jesuiten sich durch ihr besonderes Papst-Ge- 
lübde beteiligen. Es ist kein allgemeines Gelübde der •Loyalität gegen- 
über dem Papst", wie manchmal gesagt wird, sondern die Hingabe an 
diesen weltweiten und uneingeschränkten Dienst. Eine Interpretation 
des Gelübdes im Sinne von allgemeiner Loyalität würde die Spezifizie- 
rung •circa missiones" (in bezug auf die Sendungen) überflüssig ma- 
chen17. 

Das vierte Gelübde kann als Kontrast zum monastischen Gelübde der 
Stabilität angesehen werden. Auch die energische Weigerung des Igna- 
tius, Jesuiten zum Chorgebet zu verpflichten, ist letztlich ein Ausdruck 
des Ideals, frei zu sein für den geistlichen Dienst im •universalen Wein- 
berg". Die Konstitutionen (Nr. 603) führen Situationen an, in welchen 
Jesuiten selbst entdecken sollen, wo die jeweils größere Notwendigkeit 
für ihren Auftrag besteht; jedoch müssen sie zugleich das eigene Inter- 
esse zurückstellen und sich den Belangen der Kirche und der Einschät- 
zung durch ihren Oberen oder durch den Papst unterordnen. 

15 Ich verweise auf meine Schrift The Fourth Vow in Its Ignatian Context: A Historical 
Study, in: Studies in the Spirituality of Jesuits 15 (1/1983). In der gleichen Ausgabe der 
•Studies" nehme ich Stellung zu einigen Artikeln von J. M. Garcia de Madariaga bezüg- 
lich des vierten Gelübdes. Inzwischen hat Pater Madariaga einen weiteren Artikel über 
dieses Thema veröffentlicht: La extension objetiva del 4." Voto en las Bulas del tiempo de 
San Ignacio, in: Manresa 55 (1983) 15-40. Obgleich er einen Absatz über P. Nadal hat, er- 
wähnt er nicht einmal die Texte, um die es in unserem Aufsatz geht; seine Argumentation 
kann nicht überzeugen. - Auch die Kritik von John Sheets an meinem ersten Artikel über- 
zeugt kaum (The Fourth Vow of the Jesuits, in: Review for Religious 42 [1983] 518-529). An 
einigen Stellen finde ich auch meine eigene Meinung ungenau wiedergegeben. Mit Recht 
allerdings streicht er die geistliche Bedeutung des vierten Gelübdes heraus, ohne aber des- 
sen Inhalt korrekt zu umreißen. Was auch sonst noch zu seiner kaum reflektierten •Metho- 
dologie" zu sagen wäre, der vorliegende Artikel versucht meine damalige Interpretation 
des Gelübdes zu erhärten, genauer zu belegen und ausführlicher darzustellen. 
16 •Universalis enim Ecclesiae cum Summus Pontifex sit divina institutione Episcopus..." 
(MonNad V, 755) 
17 In diese Richtung scheint de Margeries Argumentation zu gehen (s. Anm. 1). 



Jeronimo Nadal 255 

Hierin liegt der innere Zusammenhang der drei Ziele des vierten Ge- 
lübdes, von denen in der Bulle •Exposcit debitum" die Rede ist: •Un- 
sere größere Andacht zum Gehorsam gegenüber dem Apostolischen 
Stuhl, die größere Verleugnung unseres eigenen Willens und die siche- 
rere Leitung durch den Heiligen Geist." Diese drei Haltungen sind Be- 
standteile des Auswahlprozesses, welche geistlichen Dinge zu überneh- 
men seien. Wenn Ignatius das vierte Gelübde •nuestro principio y prin- 
cipal fundamento"18 nennt, will er kaum in einer allgemeinen Redewen- 
dung seine Achtung vor dem Papsttum - die er sicherlich empfand - 
ausdrücken, sondern etwas, das viel zentraler die jesuitische Berufung 
ausmacht: die Verpflichtung zum geistlichen Dienst, von der auf fast je- 
der Seite der zwölf Bände seiner Korrespondenz die Rede ist. Der Ge- 
horsam dem •universalen Hirten" gegenüber ist nur der dramatischste 
und entschiedenste Ausdruck dieser Verpflichtung. Nadais Darlegungen 
über die •Häuser" der Gesellschaft Jesu bestätigen diese Interpretation 
der Bulle •Exposcit debitum" und der ignatianischen Texte. 

Gottverbunden als Pilger 

Des weiteren lassen uns die Schriften Nadais seine Lehre vom •contem- 
plativus in actione" verstehen: •actio" bedeutet damit soviel wie Wan- 
derschaft und Suche. Der •contemplativus" - also der Jesuit - muß ler- 
nen, seine Einheit mit Gott nicht nur in den Zerstreuungen innerhalb 
der Ordnung eines Ordenshauses zu bewahren, sondern auch in Situa- 
tionen, die geradezu identisch sind mit Ablenkung und Zerstreuung des 
Geistes, nämlich auf Reisen und auf der Wanderschaft. 

Nadal wußte, daß viele Jesuiten ihr ganzes Leben in Ordenshäusern 
der Gesellschaft Jesu verbringen, auch daß die Gemeinschaft der Ort 
der Ruhe und des Auftankens für die ist, die •auf Mission" sind19. Er 
spricht ausführlich von der Ordnung der Häuser und nimmt an, daß sie 
die normale Ausgangsbasis der Dienste sein werden. Paradoxerweise 
finden nach Nadal Jesuiten jedoch gerade auf Reisen ihr •friedvollstes 
Zuhause". 

Ignatius liebte das Buch von der •Nachfolge Christi". Es ist das ein- 
zige, das er - außer dem Evangelium - den Menschen empfiehlt, die die 
geistlichen Übungen machen20. Doch der Stil seiner Frömmigkeit, insbe- 

18 Constitutiones Societatis lern (= ConsMHSJ; nach den 4 Bänden in der Reihe der Mo- 
numenta Historica Societatis Jesu) I, 162. 
" Vgl. MonNad V, 470. 
20 Vgl. Exerzitienbuch Nr. 100. 



John W. O'Mattey 256 

sondere in Nadals Interpretation, bricht mit der privatistischen Spiritua- 
lität dieses großen Werkes. In der •Nachfolge Christi" wird das Wort 
•reisen" (peregrinari) in einem abwertenden Sinn gebraucht, als unver- 
einbar mit einem tiefen Innenleben: •Wer viel reist, erreicht nur selten 
Heiligkeit." (1,23) Nadal schätzt dieses •peregrinari" jedoch sehr und 
findet darin das ausgedrückt, was der jesuitischen Berufung entspricht; 
es wurzelt daher fest in der Tradition der Gesellschaft Jesu. Ignatius be- 
zeichnet sich in seiner Autobiographie immer wieder als •Pilger"21. 

Die Geschichte der ersten Jesuiten enthält viele Erzählungen über de- 
ren Reisen. Mario Scaduto zeigt in seinem Aufsatz •La strada e i primi 
Gesuiti"22, daß für diese Männer •Reise", •Pilgerschaft" und •Mission" 
praktisch dasselbe bedeuteten. Zusammen mit Polanco bearbeitete Na- 
dal die •Regulae Peregrinantium" (Regeln der Reisenden), die später 
von Lainez veröffentlicht wurden23. All das zeigt, daß auch die Pilger- 
reise, die Ignatius in seinen Konstitutionen den Novizen vorschreibt, 
mehr ist als nur ein •Experiment" unter vielen: Sie stellt zeichenhaft 
einen zentralen Aspekt jesuitischen Lebens dar. 

Ignatius sagt in den Konstitutionen (Nr. 622), •daß der Teil des Wein- 
bergs gewählt werden soll, der am meisten in Not ist". Nadal modifiziert 
dies vorsichtig und gibt diesem Gedanken damit einen Sinn, der bei 
Ignatius fehlt. Wir finden seine markanteste Formulierung in den Refle- 
xionen, die er für sich selbst in Rom kurz nach dem Tod des Ignatius 
niederschreibt: •Die Gesellschaft müht sich um solche Seelen, die ent- 
weder keinen Seelsorger haben oder - wenn sie einen haben - der sie 
vernachlässigt. Das ist die Gründungsidee der Gesellschaft, ihre Kraft 
und ihre Würde in der Kirche."24 

Apostolischer Dienst 

Nadal hat auch ein scharf umrissenes Verständnis vom •apostolischen" 
Charakter des jesuitischen Dienstes. Worte wie •Apostel", •apostolisch" 
und •Apostolat" werden heute leichthin und in einem so weiten Sinn ge- 
braucht - meist synonym mit •Geistlicher" und •geistlicher Dienst" -, 
daß sie fast banal klingen. Nadal hingegen bezieht sie direkt auf die Ur- 

21 Vgl. The Idea of Pilgrimage in the Experience of Ignatius of Loyola, in: Church History 48 
(1979) 387-397. 
22 AHSJ40 (1971) 323-390. 
23 Ebd., 327. 
24 •Societas euram habet earum animarum de quibus vel millus est qui curet vel, si quis de- 
bet curare, is negligenter curat. Haec est ratio institutionis Societatis, haec virtus, haec di- 
gnitas in Ecclesia." (Nadal, Orationis Observationes, hrsg. von Michael Nicolau, in: 
MHSJ, Rom 1964, 126 [316]; vgl. auch MonNad IV, 696) 



Jerönimo Nadal 257 

kirche und auf seine Sicht der Gesellschaft Jesu, die diese Kirche in der 
Dynamik ihres Dienstes und in der Begeisterung für das Evangelium 
widerspiegelt. 

Die Nachahmung der •vita apostoliea", des •apostolischen Lebens", 
hat eine lange Geschichte im Christentum. Im 12. Jahrhundert gewann 
das Thema neue Bedeutung, als viele Einzelpersonen und Gruppen mit 
dem klösterlichen Ideal der christlichen Vollkommenheit brachen, wie 
es z. B. in großen Gemeinschaften, etwa der Benediktinerabtei Cluny, 
gelebt wurde. Aber die Vorstellungen vom •Leben der Apostel" waren 
aufgrund des unhistorischen Denkens des Mittelalters recht unterschied- 
lich. So meinten z. B. die Franziskaner-Spiritualen im 14. Jahrhundert, 
daß das apostolische Leben wesentlich als radikale Armut gelebt wer- 
den sollte. Aegidius von Viterbo, von 1507 bis 1518 General des Ordens 
der Augustiner-Eremiten, glaubte, daß die Apostel wie Einsiedler gelebt 
hätten, wie es die uralte Lebensweise der Mitglieder seines Ordens ge- 
wesen war25. 

In der Mitte des 16. Jahrhunderts gewann man ein richtigeres Bild der 
frühen Kirche. Außerdem weckten die Entdeckung der Neuen Welt, die 
Bedrohung Europas durch die Türken und die Ausbreitung des Prote- 
stantismus in großen Teilen Nordeuropas das Bewußtsein, wie notwen- 
dig eine Evangelisierung der Völker sei. All dies hat wohl auf Nadal ein- 
gewirkt, so daß er als •Apostel" jemanden bezeichnet, der in die Mis- 
sion gesandt wird. Wenn er die Gesellschaft Jesu als •apostolisch" be- 
trachtet, schwebt ihm dieses Verständnis von •Apostolizität" vor. 

Wie viele seiner Zeitgenossen scheint er seine Zeit als eine Wieder- 
geburt der Urkirche empfunden zu haben26. In einer Reflexion, die er in 
Rom ein Jahr nach dem Tod des Ignatius niederschrieb, drückte er dies 
so aus: •Unser Beruf ist dem der Apostel und ihrem Stand ähnlich. Zu- 
nächst lernen wir die Gesellschaft kennen, dann folgen wir ihr, dann 
werden wir unterrichtet, dann erhalten wir den Auftrag der Sendung, 
dann werden wir ausgesandt, dann versehen wir unseren Dienst und 
sind bereit, darin für Christus zu sterben."27 

Für Nadal war Paulus der Apostel schlechthin, und es scheint, als 
schwebten ihm dessen Reisen vor, wenn er über die apostolische Eigen- 
art der Gesellschaft Jesu sprach. Ungefähr gleichzeitig mit dem vorigen 

23 Vgl. in meinem Buch Giles of Viterbo on Church and Reform, Leiden 1968, 143-146. 
26 Vgl. MonNad V, 264. 
27 •Vocationi et institution! Apostolorum, nostra vocatio similis; cognoscimus primum So- 
cietatem; deinde sequimur; 3°, docemur; 4°, accipimus facultatem ut mittamur; 5°, mitti- 
mur; 6°, sumus in ministerio; 7°, pro Christo mori parati in obeundis ministeriis." (Nadal, 
Orationis Observations[Kam. 24], 138 [379]; vgl. auch MonNad V, 126) 



John W. O'Malley 258 

Text entstand eine sehr direkte und suggestive Aussage: •Petrus bedeu- 
tet uns Festigkeit und Richtung, Paulus Dienst in der Gesellschaft 
(Jesu), und beide helfen uns als Kirchenfürsten."28 Hinter dem Begriff 
•Dienst" (ministerium) für Paulus steckt mehr als nur einfache Beweg- 
lichkeit. Vielmehr bezeugen Nadais Schriften den begeisterten Eifer 
eines Paulus, der weder Leiden noch Entbehrungen scheute, um Seelen 
für Christus zu gewinnen. 

Dienst am Wort 

Aus seinem späteren Leben stammt eine lange Unterweisung über die 
Aufgaben der Jesuiten. Nadal spricht hier sehr detailliert über die For- 
men des apostolischen Dienstes29. Der Dienst am Wort - nach ihm die 
besondere Eigenart des Dienstes der Gesellschaft - ist nicht beschränkt 
auf Predigten in der Kirche, Katechismusunterricht, Vorlesungen über 
sakrale und profane Themen, Exerzitien-Geben, Trost für Gefangene 
und Sterbende; auch das Bußsakrament gehört zu diesen Aufgaben, bei 
dem der Beichtvater •das Herz des Sünders erweicht und durch Gottes 
Wort bewegt"30. Nadal ordnet also auch die sakramentalen und liturgi- 
schen Aufgaben dem •Dienst am Wort" zu und weist darauf hin, daß 
diese für einen Jesuiten mehr bedeuten als nur gewohnheitsmäßige Ri- 
ten. 

Paulus ist derjenige Apostel, der durch Lehre und Beispiel am deut- 
lichsten das Ideal der totalen Hingabe an den Dienst am Wort lebte. 
Zwar geht Nadal in seinen Reflexionen über die Art des jesuitischen 
Dienstes fast immer von der Bulle •Exposcit debitum" Papst Julius* III. 
aus, aber er formulierte seine Ideen in einem •apostolischen" Kontext 
und mit vielen paulinischen Anklängen. Wie Nadais Schriften zeigen, 
beschränkte sich die Begeisterung des 16. Jahrhunderts über die Wieder- 
entdeckung des •authentischen Paulus" nicht auf den Protestantismus, 
wie viele meinen, sondern sie lebte auch im Katholizismus, allerdings 
mit anderen Schwerpunkten. 

28 •Petras firmitatem et directionem, Paulus nobis ministerium in Societate nostra signifl- 
cat, et adiuvat uterque ut Ecclesiae Princeps." (Nadal, Orationis Observationes, aaO. [Anm. 
24], 151 [414]) 
2' MonNad V, 820-865 (eine deutsche Übersetzung dieser Exhortatio liegt in den geistli- 
chen texten sj, Nr. 3 vor: P. Jer6nimo Nadal, Die apostolischen Dienste der Gesellschaft Jesu 
nach der •Formula lnstituti", München 1981 [Privatdruck]); vgl. auch 125f, 341-343, 665f, 
786-788. 
30•Tertium, audire confessionem et emollire cor peccatoris atque movere per verbum 
Dei." (ebd., V, 787; vgl. auch 343) 



Jerönimo Nadal 259 

Einheit von •geistlichem Leben" und •apostolischem Dienst" 

Die Auseinandersetzung mit der geistlichen Theologie P. Jerönimo Na- 
dais bestätigt die herkömmliche Meinung der Historiker, daß der Jesui- 
tenorden eine neue Ära religiöser Gemeinschaften eingeleitet hat. Wei- 
tere Studien dieses •Theologen der ignatianischen Spiritualität" bräch- 
ten noch andere wichtige Aspekte seiner Lehre über die jesuitische Beru- 
fung ans Licht. 

Nadais Bedeutung reicht weit über ordensinterne Fragen hinaus. Er 
hat sehr klar mit der monastischen Vorstellung des religiösen Lebens ge- 
brochen, die fast ein Jahrtausend lang geherrscht hatte. Sein Ideal war 
die Eingliederung in die Welt anstatt eines Rückzugs aus der Welt. •Die 
Welt ist unser Haus" - dieses Axiom stellte er mit Nachdruck heraus. 

Die Betonung des •Dienstes am Wort" bedeutete auch eine neue Sicht 
des priesterlichen Dienstes, der in der monastischen Tradition fast aus- 
schließlich auf den sakramentalen und liturgischen Bereich beschränkt 
war. Natürlich war dies der Gipfel einer Entwicklung, die schon Jahr- 
hunderte zuvor begonnen hatte; aber ich kenne keine andere Schrift in 
der Geschichte christlicher Spiritualität, die auf solch eindrucksvolle 
Weise die Dienst-Aufgabe des religiösen Lebens betont und mit der 
Apostolizität des frühen Christentums vergleicht. 

Sind nicht die aktuellen Diskussionen über die Bedeutung des prie- 
sterlichen Dienstes - innerhalb und außerhalb des Jesuitenordens - zu 
sehr am Priestertum der monastischen Überlieferung orientiert, das in 
erster Linie sakramental und liturgisch ist? Aus diesem Grund, so 
könnte man folgern, wird der Unterschied zwischen Priester und Laie 
vor allem darin gesehen, daß der eine die Messe zelebrieren darf und 
der andere nicht. 

Diese Probleme sind hier nicht zu lösen. Jedenfalls wurde in der frü- 
hen Gesellschaft Jesu der priesterliche Dienst dynamischer und breiter 
verstanden; bestimmend waren dabei die Beweglichkeit, auch neue und 
schwierige Gebiete zu betreten, und die Fähigkeit, das Christentum 
Menschen von verschiedenster geistiger Herkunft zu bringen. Der 
Dienst am Menschen in Not, wo und wer auch immer er sein mag, wird 
zum Kennzeichen dieser neuen Apostel. 

Die Frage, warum diese eindrucksvollen Texte 400 Jahre lang prak- 
tisch unbemerkt geblieben sind, kann schon damit beantwortet werden, 
daß viele von ihnen bis vor 20 Jahren nicht kritisch ediert waren. Doch 
diese Antwort zeigt bereits, daß das Interesse der Jesuiten an ihrer Ge- 
schichte nicht so rege und suchend war, wie es hätte sein müßen. 



John W. O'Malley 260 

Ein weiterer, tieferer Grund ist, daß man in historischen Dokumenten 
das nicht finden kann, was von einem blinden Fleck in der eigenen Sicht 
verdeckt ist. Die historische Entwicklung der Geschichtsschreibung der 
christlichen Spiritualität ist noch nicht beschrieben worden; aber es 
scheint, daß ihr Augenmerk durch Fragestellungen nach vermeintlich 
•spirituellen" Dingen gelenkt war, das heißt nach Gebet, Schweigen, 
•Abtötung", azketischen Praktiken, geistlicher Führung usw. So wirk- 
sam die von Nadal reflektierte Einheit zwischen geistlichem Leben und 
apostolischem Dienst in der Anfangszeit des Jesuitenordens gewesen 
sein mag, in der Darstellung der Spiritualität setzte sich dennoch eine 
eher monastisch geprägte Sicht durch. So suchte man auch in den jesu- 
itischen Quellen die monastische Tradition und fand infolgedessen nur 
Antworten auf •monastische" Fragen. 

Joseph de Guiberts Werk über die Geschichte der jesuitischen Spiri- 
tualität ist, bei aller Wertschätzung, ein Beispiel dafür31. Es ist ein Werk 
über jesuitische Spiritualität, in dem weder die Namen von Matteo Ricci 
oder Roberto de Nobili (den großen Missionaren von China und In- 
dien) noch der •Indianerstaat" von Paraguay vorkommen. Daß für die 
jesuitische Spiritualität geistliches Leben und apostolischer Dienst eine 
untrennbare Einheit bilden, wird man wohl besser am konkreten Leben 
der Jesuiten ablesen, die ihrem Orden zu seinem Ansehen verhalfen, 
also besser in der gelebten als in der geschriebenen Geschichte. 

Die 32. Generalkongregation der Jesuiten (1974/75) hat in der Grund- 
satzerklärung •Jesuiten heute"dieses Ideal in die Worte gefaßt: •Ein Je- 
suit ist deshalb ein Mann in einer Sendung. Seine Sendung empfängt er 
zwar unmittelbar vom Papst und den Ordensoberen, letztlich aber von 
Christus selber, der auch selbst vom Vater gesandt ist. Gerade dadurch, 
daß er gesandt ist, wird der Jesuit ein Gefährte Jesu."32 

Die 33. Generalkongregation (1983) hat das Thema wieder aufgegrif- 
fen mit dem Dekret: •Gefährten Jesu - gesandt in die heutige Welt"33. 

Beide Generalversammlungen sind ein Echo dessen, was Nadal über 
das Wesen des Jesuitseins gelehrt hat und was in lebendiger Tradition 
durch die Jahrhunderte weitergegeben wurde. 

3! La Spiritualite de la Compagnie de Jesus. Esquisse historique, Rom 1953. Vgl. dazu mei- 
nen Artikel De Guibert and Jesuit Authenticity, in: Woodstock Letters 95 (1966) 103-110, 
jetzt wieder erschienen in meinem Buch Rome and the Renaissance, London 1981, XIV. 
Vgl. dazu auch Marjorie O'Rourke Boyle, Angels Black and White: Loyola's Spiritual Dis- 
cernment in Historical Perspective, in: Theological Studies 44 (1983) 241-257. 
32 Dekrete der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 1974/75, München 1976 (Pri- 
vatdruck), Nr. 24. 
33 Dekrete der 33. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 1983, München 1984 (Privat- 
druck), 1. Dekret, Nr. 23-58. 




