
Ignatius von Loyola und die gesellschaftliche 
Dynamik seines Lebensprogramms 
Zur Analyse des Briefwechsels eines Heiligen* 

Dominique Bertrand, Lyon 

Die Korrespondenz des Ignatius von Loyola ist bisher nur wenig ausge- 
wertet worden. Die Beschäftigung damit ist belastet von Mythen - so- 
wohl im Blick auf den Gründer der Gesellschaft Jesu als auch, in der 
Folge, im Blick auf die Jesuiten und so grundsätzlich hinsichtlich des 
Verhältnisses von Politik und Glaube. 

Die Korrespondenz des Ignatius wird tatsächlich verkannt, wenn wir 
dieses Wort •verkennen" in seinem exakten Sinn verstehen, das zwar 
eine gewisse Kenntnis einschließt, aber eine sachgerechte Beurteilung, 
die auf Vertrautheit mit den Briefen beruhen muß, verneint. Man kann 
dies ganz allgemein von allen Briefwechseln des 16. Jahrhunderts sagen 
- besonders wenn sie umfangreich sind. Gewiß kennt man seit den gro- 
ßen kritischen Ausgaben, die dem 19. und dem Anfang des 20. Jahrhun- 
derts zur Ehre gereichen, diese voluminösen öffentlichen und privaten 
Sammlungen; man braucht nur an Namen wie Erasmus, Michelangelo, 
Luther, Calvin usw. zu denken. Sie dienen zwar als •Steinbrüche", aus 
denen sich viele Auskünfte über Daten, Orte und auch •Psychologie" 
gewinnen lassen; man untersucht sie aber selten um ihrer selbst willen. 

Dies gilt in ganz besonderer Weise von der Korrespondenz, mit der 
sich unsere umfangreiche Veröffentlichung befaßt1. Wenn man vom 
Brief über den Gehorsam (von 1553) und von den Anthologien absieht, 
tritt die erwähnte Korrespondenz - obwohl sie schon seit 1894 in den 
Monumenta Historica Societatis Jesu zugänglich ist - in den Bibliogra- 
phien kaum auf. Diese Feststellung gilt sowohl für die Jesuiten-Autoren 
als auch - mit mehr Grund - für andere Historiker. M. Delumeau zitiert 

* Für die Vermittlung dieses Beitrags danken wir P. Josef Sudbrack SJ, der den Autor des 
bedeutenden Buches La Politique de saint Ignace de Loyola. L'analyse sociale, Paris 1985, 
darum gebeten hatte. Die folgenden Zeilen sind die Überarbeitung eines Referates, das D. 
Bertrand am 19. April 1985 in Clermont gehalten hat und das 1987 in der ursprünglichen 
Form in den Akten des Kolloquiums von Clermont veröffentlicht werden wird. Das Buch 
selbst wurde in diesem Jahr von der Academie francaise preisgekrönt. Die Redaktion. 

1 La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO.; schon 1966 schrieb ich in Christus, Nr. 55, 
338-353 den Beitrag Pour unepolitique mediterraneenne über den Brief des Ignatius vom 6. 
August 1553. 



Dominique Bertrand 262 

sie in seinen historischen Arbeiten über die Reformation ein einziges 
Mal nach der Auswahl, die in der Collection Christus herausgegeben 
wurde2. Erst M. Chaunu hat 1981 - und er sagt, daß es nicht ohne Ein- 
fluß meinerseits geschehen ist - eine entsprechende Rehabilitation in 
seinem Werk Eglise, culture et societe - Essais sur Reforme et Contre-Re- 
forme: 1517-1620 geleistet. Die Korrespondenz des Ignatius hat wohl 
durch das Zusammentreffen von drei Tatsachen begonnen, Aufmerk- 
samkeit zu finden: der Entdeckung einer quantifizierenden Methode der 
Geschichtsschreibung, der Verwirrung der politischen Ideologien3 und 
der - ich möchte sagen: ökumenischen - Neubewertung, die Ignatius 
von Loyola und sein Werk allgemein gefunden haben4. 

Ein wachsendes Netz von Adressaten und Anliegen 

In einem ersten Schritt wollen wir skizzenhaft nachweisen, warum die 
Korrespondenz des Ignatius geeignet ist, diesen Mann zu entmystifizie- 
ren und, als Folge davon, eine gültigere Betrachtung seiner politischen 
Rolle zu fördern - was durchaus keine Vereinfachung dieser seiner 
Rolle und, allgemeiner gesagt, der politischen Verantwortung bedeutet, 
im Gegenteil. Wir zeigen dies in vier Schritten. Damit machen wir uns 
nicht nur vertraut mit dem Briefkorpus des Ignatius, sondern erhalten 
auch die Möglichkeit, sein politisches Anliegen genuin zu erfassen. Mit 
dem Ausdruck •politisches Anliegen" meine ich eine Wirklichkeit, die 
einfacher und deshalb weniger greifbar ist als das, was wir sonst unter 
•Politik" verstehen: Schon diesseits von Optionen und konkretem Enga- 
gement steht der Mensch mit seinem Leben als gesellschaftliches Wesen 
in einem Netzwerk von Tätigkeiten, die dem Wohl der menschlichen 
Gesellschaft dienen oder schaden5. 

Das erste Kennzeichen, das die Korrespondenz des Ignatius befähigt, 
sein politisches Anliegen auszudrücken, ist ihre Fülle. Sie hat sicherlich 
von allen edierten Briefwechseln des 16. Jahrhunderts den größten Um- 
fang. Nimmt man alle abgesandten und empfangenen Briefe zusammen 
- also das, was man die aktive und die passive Korrespondenz nennen 
darf -, so kommt man auf 9178 Dokumente; davon sind allein 6815 von 
Ignatius abgesandte Briefe6. Um nur ein vergleichbares Beispiel zu er- 

2 Naissance et affirmation de la Reforme, Paris 1965, 1666, Nr. 2. 
3 Vgl. neuestens Paul Valadier, Liberalisme. Notre avenir radieux, in: Etudes 363 (1985) 
159-173. 

4 Vgl. Jean Delumeau, aaO. (Anm. 2), 295. 
5 Vgl. Aristoteles, Politik III, IV. 
6 Vgl. La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO., 38 f (Tabellen a und b). 



Ignatius von Loyola 263 

wähnen: Luther hat uns insgesamt 4337 Schriftstücke hinterlassen, von 
denen 3141 auf die aktive Seite gehören7. Es ist undenkbar, daß eine sol- 
che Fülle nicht auch politische Aussagekraft hätte. Dank dessen, was 
wir sonst über Ignatius wissen, wird diese Vermutung zur Gewißheit. 

Erhärtet wird diese Gewißheit durch die unterschiedliche gesellschaft- 
liche Stellung ihrer Empfänger. Das Bezugssystem dieser Korrespon- 
denz erweist sie nicht als Stätte eines Austausches von Ideen mit Freun- 
den oder Sammlung mannigfacher Schmähreden gegen ausgesuchte 
Gegner, wie es bei Erasmus der Fall ist, sondern als Netzwerk von Be- 
ziehungen, das sich im Laufe der Entwicklung immer mehr erweitert. 
Die 26 uns erhaltenen Briefe, die vor der Gründung der Gesellschaft 
Jesu (durch die Bulle Regimini Militantis Ecclesiae vom 27. September 
1540) datiert sind, umschreiben von Barcelona über Paris und Venedig 
bis Rom den europäischen, aber auch gesellschaftlichen Raum einer 
Brieffreundschaft, in dem Bürger, Adelige, Mitglieder des hohen und 
niederen Klerus und schließlich auch ein Gemeinwesen, nämlich seine 
Heimat Azpeitia, zu finden sind. Schon diese wenigen Briefe sind breit 
gestreut. Diese Streuung wird wachsen mit dem Wachstum der Gesell- 
schaft Jesu: Ignatius wird an den Negus schreiben8, an den Kanzler der 
Universität Löwen9, an die adelige Mutter eines Gefährten, die ihren 
Gatten verloren hat10, an einen Bürger von Venedig, der sich mit der 
Ausführung von testamentarischen Verfügungen seines in der Gesell- 
schaft Jesu gestorbenen Bruders plagt11, usw. Man ersieht aus den letz- 
ten Beispielen: Die Aufgaben, die auf die Jesuiten zukommen, werden 
immer vielfältiger. Und auch die Mitbrüder, die Empfänger von 5301 
Briefen aus der gesamten aktiven Korrespondenz des Ignatius, sind Ver- 
mittler, die das Netz der Beziehungen weiterspannen. Durch sie wird die 
Streuung verdoppelt, um es zurückhaltend zu sagen. 

Ein weiteres Kennzeichen dieser Korrespondenz macht sie besonders 
geeignet, die Verwirklichung des politischen Anliegens zu bezeugen. Die 
Anthologien gaben ein täuschendes Bild davon wieder. Man wählte z. B. 
etwa zweihundert Briefe aus, die in besonderer Weise das spirituelle An- 
liegen betreffen12. Wir wollen den Wert solcher Ausgaben keineswegs 
leugnen. Und ihre Bedeutung wird noch augenscheinlicher, wenn wir 

7 Ebd., 39 (Tabelle b). 
8 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 8, Rom 1909, 460^177. 
9 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 1, Rom 1903, 675-679. 
10 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 10, Rom 1910, 542f. 
11 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 9, Rom 1909, 657f. 
12 Die Auswahl der 155 Briefe, die I. Iparraguirre in den Obras comptetas de s. Ignacio de 
Loyola, Madrid 1952, getroffen hat, ist nicht mehr so einseitig spirituell wie zuvor. 



Dominique Bertrand 264 

die Frucht dieser Spiritualität ermessen, nämlich Wirken und Einfluß 
des Jesuitenordens, Man erlebt hier das Wachsen des Senfkornes. Der 
größere Teil der erwähnten Briefe aus der Zeit vor 1547 zeigt all das auf, 
was diese umherziehenden Vorkämpfer der katholischen Reform, die 
die ersten Jesuiten waren, geleistet haben. Nach 1547 geben sie in wach- 
sendem Maße Zeugnis von dem außerordentlichen kulturellen und reli- 
giösen Werkzeug, zu dem die Bildungseinrichtungen des Ordens gewor- 
den sind: die Kollegien von Messina, Ferrara, Bologna, Rom, Wien bis 
Billom in der Auvergne, dem ersten Jesuitenkolleg in Frankreich (1556), 
bis Ingolstadt in Bayern, dem ersten Jesuitenkolleg in Deutschland 
(1556). 

Am auffälligsten aber ist ein letztes, das die Briefe und Instruktionen - 
unter diesem Titel ist die aktive Korrespondenz in den Monumenta Hi- 
storica Societatis Jesu herausgegeben - dokumentieren: Sie streiten nicht 
über Ideen; sie beschränken sich nicht auf eine Ideologie - nicht einmal 
auf diejenige, zu der auch der Glaube werden kann -, obwohl sie eben 
ein spirituelles Geheimnis bergen. Man kann zwar in der Fülle mühelos 
hundert Dokumente ausmachen, die in ihrem Gedankengang und durch 
ihre Zielsetzung eher theoretischer Natur sind. Ignatius behandelt Pro- 
bleme der Erziehung, der Führung in Staat, Kirche und Orden, der 
Quellen von finanziellen Mitteln13. Aber man muß auch bei ihnen zwei 
Dinge beachten: Erstens fehlt in keinem dieser allgemein recht langen 
Dokumente die Sorge um ein unmittelbar praktisches Ziel - auch der 
berühmte Brief über den Gehorsam (1553) bildet da keine Ausnahme -, 
und zweitens bergen selbst die Geschäftsbriefe, die den Hauptteil der 
Sammlung ausmachen, immer auch Spuren dessen, was hundertmal als 
Grundthematik aufscheint. Hier Hegt also der Schwerpunkt: Briefe und 
Instruktionen empfehlen sich vor allem dadurch, daß sie die Artikula- 
tion der Spiritualität und ihrer Themen verbinden mit der Praxis, der 
Durchführung aller Unternehmungen der werdenden Gesellschaft Jesu, 
die sich an der sie umgebenden Gesellschaft reibt und darin ihr Werk 
vollbringt. 

Eine Methode, das Briefkorpus zu durchleuchten 

Diese Feststellung ist von offensichtlichem Interesse für die Reflexion 
auf das politische Anliegen; die Verknüpfung von Theorie und Praxis ist 
ja - seit den Tafeln des Gesetzes vom Sinai, die dem goldenen Kalb der 
Hebräer entgegengestellt wurden; seit dem Streit des Sokrates mit den 

13 Vgl. La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO. 91 (Tabelle e). 



Ignatius von Loyola 265 

Sophisten bis zum gegenwärtigen Kampf liberaler und sozialistischer 
Ideologien - der Königsweg, um ein •politisches" Anliegen recht zu or- 
ten. Es lohnt sich deshalb die Mühe, näher zu bestimmen, wie die Briefe 
und Instruktionen die ignatianische Spiritualität in den Dienst an den 
gesellschaftlichen Problemen stellen, deren Lösung im 16. Jahrhundert 
ebenso schwierig war wie in unserer Zeit, wie der Katechismusunterricht 
und die Wallfahrtspflege, vom Unterrichtswesen ganz zu schweigen. 

Drei Grundregeln ermöglichten es, die Fülle der zwölf •Quartbände" 
zu meistern und sich nicht in Spekulationen zu verlieren. - Die erste for- 
dert die Umkehrung einer verbreiteten Tendenz, nach der man die Kor- 
respondenzen für ihnen fremde Zwecke •ausschlachtet": Briefe und In- 
struktionen sind also nicht (nur) dazu da, die Exerzitien, die Konstitu- 
tionen oder die Autobiographie zu erklären. - Die zweite Regel sagt: 
Um nicht aus einem Text weggetrieben zu werden, der schon von selbst 
ständig über sich hinausweist, muß man sich zweifach absichern: Den 
ersten Anker bilden die Sammlungen von einzelnen Stücken, die auf die 
gleiche exakte Frage antworten; die andere Sicherung ist uns gegeben 
durch den Computer. Ich habe mit meiner Arbeit zu früh begonnen und 
bin darum nicht durch seine Zucht gegangen; trotzdem habe ich von 
Hand die 33 980 Fundorte von 398 Wörtern mit gesellschaftlichem und 
politischem Gehalt gesammelt - eine Sortierarbeit von Jahren. - Die 
dritte Regel lautet: Man darf von den Wörtern nicht das gleiche wie von 
den Texten verlangen. Wörter lassen eine Hypothese entstehen; aber 
erst an den Texten selbst liegt es, diese Hypothese zu bestätigen. 

Es ist nützlich, diesen •modus procedendi" (die Weise des Vorgehens) 
zu erwähnen - nicht nur weil die Sorge um die Methode typisch ignatia- 
nisch ist14, sondern weil sie bei der Bearbeitung anderer Briefsammlun- 
gen helfen kann und zeigen soll, daß das, was im folgenden dargelegt 
wird, nicht den Briefen und Instruktionen übergestülpt worden ist. Wir 
wollen diese vielmehr kennenlernen in ihrer eigenen Bewegung während 
der langen Lehrzeit, durch die Ignatius fähig geworden ist, einige Dinge 
zu schaffen, die •nicht ganz nutzlos" waren für die Gesamtgesellschaft. 
Mit Absicht verwende ich hier eine bescheidene Formulierung für eine 
Sache, in der sich sowohl die Verfolgung der Gegner als auch die Vereh- 
rung der Jünger durch die hochtrabenden Worte eines Mythos fehlleiten 
ließen. Man erzählte schon in Rom um das Jahr 1545, die Gesellschaft 
Jesu, die damals noch keine hundert Mitglieder zählte, •wollte die ganze 
Welt reformieren"15. Auch heute, wo sie über 25000 Mitglieder zählt, 

14 Vgl. Pedro Arrupe, El modo nuestro deproceder, in: Ada Romana SJ17 (1979) 653-690. 
15 Epistolae et Instructiones, Bd. 1, aaO. (Anm. 9), 447. 



Dominique Bertrand 266 

hätte Ignatius allen Grund, von ihr zu sagen: •Sie ist eine ganz kleine 
Realität" in der Kirche und in der Welt16. Ich weiß nicht, ob das Wort 
•small is beautiful" Gültigkeit hat; aber ich bin mit Ignatius überzeugt, 
daß, wer sich groß glaubt, sich unfähig macht zur Führung wichtiger Ge- 
schäfte17. •Der Feind der menschlichen Natur", der auch der Feind der 
Jesuiten ist, weiß dies sehr gut18. 

Das unbedingte Ziel und die Relativität der Mittel 

So nimmt Ignatius von Loyola in dem Jahrhundert, in dem •die politi- 
sche Philosophie ihren Aufschwung" erlebt (Pierre Mesnard)19, einen 
Platz ein, dessen Originalität vielleicht noch stärker aus der Korrespon- 
denz als aus den großen Werken aufleuchtet. Als ebenso großer Realist 
wie Machiavelli und ebenso durchdrungen von Gottes Herrschermacht 
wie Savonarola lebt der Heilige einen Glauben, der zugleich entschie- 
den anti-utopisch ist wie von der Sorge getrieben, Gott zu suchen und zu 
finden - nicht in einem Ideal, sondern in allen Dingen, die Dinge der 
Politik mit einbegriffen20. 

Drei Perspektiven mögen diese Originalität aufleuchten lassen und 
damit zum entscheidenden und persönlichsten Punkt hinführen. 

Erstens: Die Korrespondenz wächst offensichtlich mit den Jahren. In 
quantitativer Sicht führt dieses Wachstum bis zu durchschnittlich drei 
Briefen pro Tag in der letzten Periode21. Aber auch ein qualitatives 
Wachstum, das heißt die Verbreiterung der Beziehungen, läßt sich fest- 
stellen. Dank der Auszählung der Stichworte kann man die Etappen die- 
ser gesellschaftlichen Verdichtung verfolgen. Von 1524 bis 1537 (An- 
kunft in Rom) pflegt Ignatius seine Freundschaften. Ab 1537 kommt 
dazu der Kontakt mit dem kirchlichen Apparat, vom hohen bis zum nie- 
deren Klerus; ab 1540 knüpft er Beziehungen mit der Welt der Regieren- 
den, und ab 1547 beginnt seine Beschäftigung mit dem Schulwesen. In 
Verbindung damit gerät er in den Strom des Geldes, das durch die 
Hochfinanz von der iberischen Halbinsel nach Italien über Medina del 

16 Dieser Ausdruck, der Ignatius teuer war, findet sich im ersten Satz des Prologs zu den 
Konstitutionen. 
17 Vgl. dazu das L Kapitel des 4. Teiles von La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO., 
473-547. 
18 Vgl. dazu die letzten drei Regeln zur Unterscheidung der Geister in der Ersten Woche 
der Exerzitien, Exerzitien-Buch, Nr. 325-327. 
" L'Essor de la Philosophie politique au XVF siede, Paris 1936. 
20 •Gott suchen und finden in allen Dingen" ist ein Ausdruck, der bei Ignatius oft wieder- 
kehrt; vgl. dazu Josef Stierli, Ignatius von Loyola. •Gott suchen in allen Dingen", Ölten 
21985. 
21 Vgl. La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO-, 38 (Tabelle a). 



Ignatius von Loyola 267 

Campo und Genua, Neapel usw. beherrscht wird. Die Kollegien und 
Universitäten haben einen Riesenhunger nach Gulden und Dukaten. 
Dazu kommen in den letzten Jahren wegen der Lasten der Kollegien 
noch die Handwerker und auch die Bauern, deren Arbeit die unentbehr- 
lich gewordenen Pfründe immer notwendiger macht. Diese Linie um- 
schreibt die Verflechtung mit der ganzen Breite der Gesellschaft. Zwar 
treten nicht alle Schichten in gleicher Weise in Erscheinung, aber alle 
begegnen uns. 

Es werden alle Bereiche der Gesellschaft durchschritten, und jedes 
neu entdeckte Milieu öffnet sich zu weiteren Gesellschaftsschichten. 
Das ist der zweite Punkt. Ignatius ist vorbehaltlos im Blick auf die ganze 
Gesellschaft, die weiter reicht als verschiedene Kreise und Stände, 
Keine Beziehung erhält ein solches Gewicht, daß nicht eine andere, die 
neue gesellschaftliche Räume erschließt, ihren Platz erhält. Das gilt 
auch vom Kreis der kirchlichen Würdenträger, durch die Ignatius, als er 
sich in Rom niederläßt, Zugang in neue gesellschaftliche Schichten fin- 
det und es wird sich in allen anderen Beziehungen bestätigen. 

Hier wird eine wichtige Unterscheidung sichtbar - und sie ist der Mo- 
tor allen politischen und gesellschaftlichen Wirkens bei Ignatius: die 
Unterscheidung von Ziel und Mitteln. Die Korrespondenz liefert dafür 
den Nachweis, den die Exerzitien und die Konstitutionen bestätigen. Ig- 
natius hat bedingungslos die Kirche zum •Ziel", was sich - eben in der 
Sicht des Zieles - verbindet mit der Gesellschaft als •Ziel". Es geht um 
die gesamte Menschheit, die sich nach einem Ausdruck, der den ersten 
Gefährten teuer war, aus •Gläubigen und Ungläubigen" zusammensetzt. 
Hieran mißt sich die •Mission". Alles andere - unter Einschluß der 
kirchlichen Hierarchie - gehört in die Ordnung der Mittel. Die politi- 
sche und gesellschaftliche Klugheit des Gründers der Gesellschaft Jesu 
schwankt nie im Blick auf das Ziel, aber wandelt sich bei der Abwägung 
der Mittel, zu denen schließlich auch die verschiedenen Bereiche der 
Gesellschaft gehören. In dieser Sicht ist selbst der Papst, dem die Jesui- 
ten als Körperschaft durch ein besonderes Gelübde verbunden sind, in 
keiner Weise ein absoluter Fixpunkt angesichts der missionarischen 
Sendung. Auch der Papst ist ein Mittel, sich nicht in selbstgesteckten 
Zielen der Mission festzubeißen22. Ignatius steht zwischen Machiavelli 
und Savonarola. Das Abwägen der Mittel und der menschlichen Bezie- 
hungen, also aller gesellschaftlichen Kräfte (Machiavelli), ist um so not- 
wendiger, als einzig das Ziel einer immer größeren Verherrlichung Got- 
tes im Menschen erstrebt wird (Savonarola). 

! Vgl. Dominique Bertrand, Un corps pour l'Esprit, Paris 1974, 137-141. 



Dominique Bertrand 268 

Das führt zur dritten Perspektive. In jenem Abschnitt seines Lebens, 
der für die Geschichte zählt, also die Zeit seit seiner Bekehrung, wurde 
für Ignatius ein gesellschaftliches Milieu nur wichtig, wenn er in ihm 
über Ereignisse und eigenes Suchen die positive Kraft einer Macht, 
eines irgendwie gearteten Einflusses erfuhr. Solange ein Milieu nicht zu 
einer zwar begrenzten, aber echten und wirksamen •Macht" zurückge- 
führt ist, das heißt, solange es nicht als gesellschaftlich und zwischen- 
menschlich bedeutsam erfahren wird, kann es nur die •Eitelkeit" hervor- 
bringen - ein ignatianisches Wort, das die gesellschaftliche Unfruchtbar- 
keit bezeichnet23. Nur durch die Macht, die ihm eigen ist, kann ein 
Milieu als ein wirkliches Mittel für das Ziel gelten. Macht, die Einfluß 
und aktive Kommunikation ermöglicht, ist für sich allein gesehen gut. 
Nichts geschieht ohne sie, mag es sich um den Papst, die Könige, die 
Universitäten, die Handelsleute, das arbeitende oder rebellierende Volk 
handeln. Und sie bildet, wenn man sie ihres Glanzes, der einzig dem 
Ziel zukommen darf, entkleidet, den Gegenstand täglicher Wachsamkeit 
und Klugheit. Schließlich ist jede Macht, wenn sie auf den bescheide- 
nen, ihr zukommenden Platz zurückgeführt wird, Bild des Schöpfers 
und Herrn, der sie schenkt und zum Dienst bestimmt24. 

Diese drei Perspektiven, die wir zu zeichnen versuchten, weisen einer- 
seits auf die kleinen und großen Entscheidungen hin, aus denen die Un- 
ternehmungen der werdenden Gesellschaft Jesu geboren sind. Sie füh- 
ren aber auch zurück zur Bekehrung des Ignatius. In der Kammer des 
Rekonvaleszenten von Pamplona ereignete sich der Übergang von der 
•Eitelkeit" zur Wirklichkeit. Die späteren Entscheidungen sowohl im 
psycho-spirituellen als auch im sozial-spirituellen Bereich haben hier 
ihren Ursprung. Gott machte es dem Jüngsten der Familie, der zweimal 
einen schlechten Start ins Leben erfahren mußte25, möglich, sich von sei- 
nem langen, unfruchtbaren Traum zu befreien und einen weiten Weg zu 
beginnen, der endlich zum Ziel führte. Indem Ignatius seine Ritter- 
träume und seine unwirklichen Heldentaten in einem harten Ringen, 
von dem die Autobiographie einen exakten Bericht gibt26, austauschte 
gegen das, was der Schöpfer und Herr Tag für Tag schenkt, hat Ignatius 
jene Bedeutung erlangt, die ihm ein jeder - wohl oder übel - zuerkennen 
muß. 

23 Mit diesem Ausdruck beginnt die Autobiographie; vgl. Ignatius von Loyoia, Der Bericht 
des Pilgers, hrsg. von Burkhart Schneider, Freiburg 51986, 41. 
24 Vgl. dazu den vierten Punkt in der Exerzitienbetrachtung •Zur Erlangung der Liebe", 
Exerzitien-Buch, Nr. 234. 
251515 war Ignatius in einen noch wenig aufgehellten Prozeß verwickelt; 1521 wurde er, 
als ihm das Glück wieder zu lächeln schien, endgültig aus der weltlichen Bahn geworfen. 
26 Vgl. Der Bericht des Pilgers, aaO. (Anm. 23), 45-49. 



Geistliche Begleitung 269 

Wenn wir die Ursprünglichkeit der praktischen Vorstellungen des Ig- 
natius von Loyola auf dem Feld der Politik betrachten, führen uns die 
erwähnten Perspektiven zu folgender Formulierung: Wir begegnen ei- 
nem Wirklichkeitssinn, der immer mehr von (Sach-)Ehrfurcht gegenüber 
allem erfüllt wird, je mehr der Glaube seine Einheit findet im Ursprung, 
dem einzigen Schöpfer und Herrn, und damit im Ziel, nämlich der einen 
Menschheit, die noch geschieden ist in Gläubige und Ungläubige, in der 
aber schon für die Arbeiter des Weinbergs eine Rebe zu reifen beginnt27. 

Die Inventur eines Briefmonuments machte es möglich, einen Mythos 
auf die ihm zugrunde liegende Realität zurückzuführen. Im Hintergrund 
stand das 16. Jahrhundert, das einen, wenn nicht sogar den Mutterbo- 
den der großen gesellschaftlichen Ideologien von heute bildet. Dabei 
ging es um das Verständnis eines Mannes, in dem sich Ideal (der je grö- 
ßere Gott) und Wirklichkeit (politischer Einfluß und gesellschaftliche 
Macht) verbanden, ohne sich gegenseitig aufzuzehren oder zu paralysie- 
ren. Bescheidener gesagt: Es ging um die unbeschwerte und nützliche 
Erkenntnis des Beitrags, den Ignatius und seine Gefährten und Nachfol- 
ger dem europäischen Menschen erwiesen haben zu der Zeit, als dieser 
sich selbst bewußt wurde. 

27 Ignatius nennt seine Gefährten, in Anspielung auf die Parabel von Mt 20,1-6, oft •Ope- 
rarii", z. B. im 2. Abschnitt des Prologs zu den Konstitutionen. 

•Ein Sämann ging aufs Feld, um zu säen... 
Zur Frage der Integration von psychologischer Hilfestellung 
und geistlicher Begleitung 

Klemens Schaupp, Würzburg 

Im Gleichnis vom Sämann erzählt Jesus von einem Mann, der Samen 
auf seinen Acker streut. Dabei fällt ein Teil des Samens auf felsigen Bo- 
den, ein Teil auf steinigen Boden, ein Teil unter die Dornen, ein Teil auf 
gutes Erdreich; nur im letzten Fall bringt das Saatgut reiche Frucht. - 
Jesus rechnet offensichtlich damit, daß sein Wort, seine Botschaft, sein 
Ruf auf recht unterschiedliches Erdreich fällt, daß der •Same" nicht im- 
mer reiche Frucht bringt. 




