Ignatius von Loyola und die gesellschaftliche
Dynamik seines Lebensprogramms

Zur Analyse des Briefwechsels eines Heiligen*

Dominique Bertrand, Lyon

Die Korrespondenz des Ignatius von Loyola ist bisher nur wenig ausge-
wertet worden. Die Beschiftigung damit ist belastet von Mythen - so-
wohl im Blick auf den Griinder der Gesellschaft Jesu als auch, in der
Folge, im Blick auf die Jesuiten und so grundsitzlich hinsichtlich des
Verhiltnisses von Politik und Glaube.

Die Korrespondenz des Ignatius wird tatséchlich verkannt, wenn wir
dieses Wort ,verkennen® in seinem exakten Sinn verstehen, das zwar
eine gewisse Kenntnis einschlieBt, aber eine sachgerechte Beurteilung,
die auf Vertrautheit mit den Briefen beruhen muB, verneint. Man kann
dies ganz allgemein von allen Briefwechseln des 16. Jahrhunderts sagen
- besonders wenn sie umfangreich sind. Gewil3 kennt man seit den gro-
Ben kritischen Ausgaben, die dem 19. und dem Anfang des 20. Jahrhun-
derts zur Ehre gereichen, diese volumindsen 6ffentlichen und privaten
Sammlungen; man braucht nur an Namen wie Erasmus, Michelangelo,
Luther, Calvin usw. zu denken. Sie dienen zwar als ,,Steinbriiche®, aus
denen sich viele Auskiinfte {iber Daten, Orte und auch ,,Psychologie®
gewinnen lassen; man untersucht sie aber selten um ihrer selbst willen.

Dies gilt in ganz besonderer Weise von der Korrespondenz, mit der
sich unsere umfangreiche Vertffentlichung befallt!. Wenn man vom
Brief iiber den Gehorsam (von 1553) und von den Anthologien absieht,
tritt die erwihnte Korrespondenz — obwohl sie schon seit 1894 in den
Monumenta Historica Societatis Jesu zugédnglich ist — in den Bibliogra-
phien kaum auf. Diese Feststellung gilt sowohl fiir die Jesuiten-Autoren
als auch — mit mehr Grund - fiir andere Historiker. M. Delumeau zitiert

* Fiir die Vermittlung dieses Beitrags danken wir P. Josef Sudbrack SJ, der den Autor des
bedeutenden Buches La Politique de saint Ignace de Loyola. L'analyse sociale, Paris 1985,
darum gebeten hatte. Die folgenden Zeilen sind die Uberarbeitung eines Referates, das D.
Bertrand am 19. April 1985 in Clermont gehalten hat und das 1987 in der urspriinglichen
Form in den Akten des Kolloquiums von Clermont veroffentlicht werden wird. Das Buch
selbst wurde in diesem Jahr von der Académie frangaise preisgekront. Die Redaktion.

! La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO.; schon 1966 schrieb ich in Christus, Nr. 55,
338-353 den Beitrag Pour une politique méditerranéenne iiber den Brief des Ignatius vom 6.
August 1553.



Dominique Bertrand 262

sie in seinen historischen Arbeiten iiber die Reformation ein einziges
Mal nach der Auswahl, die in der Collection Christus herausgegeben
wurde?. Erst M. Chaunu hat 1981 - und er sagt, daB es nicht ohne Ein-
fluBl meinerseits geschehen ist — eine entsprechende Rehabilitation in
seinem Werk Eglise, culture et société — Essais sur Réforme et Contre-Ré-
SJorme: 1517-1620 geleistet. Die Korrespondenz des Ignatius hat wohl
durch das Zusammentreffen von drei Tatsachen begonnen, Aufmerk-
samkeit zu finden: der Entdeckung einer quantifizierenden Methode der
Geschichtsschreibung, der Verwirrung der politischen Ideologien® und
der - ich mochte sagen: Skumenischen — Neubewertung, die Ignatius
von Loyola und sein Werk allgemein gefunden haben*.

Ein wachsendes Netz von Adressaten und Anliegen

In einem ersten Schritt wollen wir skizzenhaft nachweisen, warum die
Korrespondenz des Ignatius geeignet ist, diesen Mann zu entmystifizie-
ren und, als Folge davon, eine giiltigere Betrachtung seiner politischen
Rolle zu fordern - was durchaus keine Vereinfachung dieser seiner
Rolle und, aligemeiner gesagt, der politischen Verantwortung bedeutet,
im Gegenteil. Wir zeigen dies in vier Schritten. Damit machen wir uns
nicht nur vertraut mit dem Briefkorpus des Ignatius, sondern erhalten
auch die Moglichkeit, sein politisches Anliegen genuin zu erfassen. Mit
dem Ausdruck ,,politisches Anliegen* meine ich eine Wirklichkeit, die
einfacher und deshalb weniger greifbar ist als das, was wir sonst unter
,»Politik“ verstehen: Schon diesseits von Optionen und konkretem Enga-
gement steht der Mensch mit seinem Leben als gesellschaftliches Wesen
in einem Netzwerk von Titigkeiten, die dem Wohl der menschlichen
Gesellschaft dienen oder schadens’.

Das erste Kennzeichen, das die Korrespondenz des Ignatius beféhigt,
sein politisches Anliegen auszudriicken, ist ihre Fiille. Sie hat sicherlich
von allen edierten Briefwechseln des 16. Jahrhunderts den gréBten Um-
fang. Nimmt man alle abgesandten und empfangenen Briefe zusammen
— also das, was man die aktive und die passive Korrespondenz nennen
darf -, so kommt man auf 9178 Dokumente; davon sind allein 6815 von
Ignatius abgesandte Briefe’. Um nur ein vergleichbares Beispiel zu er-

 Naissance et affirmation de la Réforme, Paris 1965, 1666, Nr. 2.

* Vgl. neuestens Paul Valadier, Libéralisme. Notre avenir radieux, in: Etudes 363 (1985)
159-173.

* Vgl. Jean Delumeau, aaQ. (Anm. 2), 295.

5 Vgl. Aristoteles, Politik I11, IV.

¢ Vgl. La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO., 38f (Tabellen a und b).



Ignatius von Loyola 263

wihnen: Luther hat uns insgesamt 4337 Schriftstiicke hinterlassen, von
denen 3141 auf die aktive Seite gehéren’. Es ist undenkbar, daf} eine sol-
che Fiille nicht auch politische Aussagekraft hitte. Dank dessen, was
wir sonst iiber Ignatius wissen, wird diese Vermutung zur GewiGheit.

Erhirtet wird diese GewiBheit durch die unterschiedliche gesellschaft-
liche Stellung ihrer Empfianger. Das Bezugssystem dieser Korrespon-
denz erweist sie nicht als Stiitte eines Austausches von Ideen mit Freun-
den oder Sammlung mannigfacher Schmihreden gegen ausgesuchte
Gegner, wie es bei Erasmus der Fall ist, sondern als Netzwerk von Be-
ziehungen, das sich im Laufe der Entwicklung immer mehr erweitert.
Die 26 uns erhaltenen Briefe, die vor der Griindung der Gesellschaft
Jesu (durch die Bulle Regimini Militantis Ecclesiae vom 27. September
1540) datiert sind, umschreiben von Barcelona iiber Paris und Venedig
bis Rom den europdischen, aber auch gesellschaftlichen Raum einer
Brieffreundschaft, in dem Biirger, Adelige, Mitglieder des hohen und
niederen Klerus und schlieBlich auch ein Gemeinwesen, nimlich seine
Heimat Azpeitia, zu finden sind. Schon diese wenigen Briefe sind breit
gestreut. Diese Streuung wird wachsen mit dem Wachstum der Gesell-
schaft Jesu: Ignatius wird an den Negus schreiben?®, an den Kanzler der
Universitit Lowen®, an die adelige Mutter eines Gefdhrten, die ihren
Gatten verloren hat'?, an einen Biirger von Venedig, der sich mit der
Ausfithrung von testamentarischen Verfiigungen seines in der Gesell-
schaft Jesu gestorbenen Bruders plagt'!, usw. Man ersieht aus den letz-
ten Beispielen: Die Aufgaben, die auf die Jesuiten zukommen, werden
immer vielfiltiger. Und auch die Mitbriider, die Empfinger von 5301
Briefen aus der gesamten aktiven Korrespondenz des Ignatius, sind Ver-
mittler, die das Netz der Beziehungen weiterspannen. Durch sie wird die
Streuung verdoppelt, um es zuriickhaltend zu sagen.

Ein weiteres Kennzeichen dieser Korrespondenz macht sie besonders
geeignet, die Verwirklichung des politischen Anliegens zu bezeugen. Die
Anthologien gaben ein tduschendes Bild davon wieder. Man wihlte z. B.
etwa zweihundert Briefe aus, die in besonderer Weise das spirituelle An-
liegen betreffen'?. Wir wollen den Wert solcher Ausgaben keineswegs
leugnen. Und ihre Bedeutung wird noch augenscheinlicher, wenn wir

7 Ebd., 39 (Tabelle b).

8 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 8, Rom 1909, 460-477.

 Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 1, Rom 1903, 675-679.

W Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 10, Rom 1910, 542f.

' Vgl. Epistolae et Instructiones, Bd. 9, Rom 1909, 657f.

2 Die Auswahl der 155 Briefe, die 1. Iparraguirre in den Obras completas de s. Ignacio de
Loyola, Madrid 1952, getroffen hat, ist nicht mehr so einseitig spirituell wie zuvor.



Dominique Bertrand 264

die Frucht dieser Spiritualitit ermessen, ndmlich Wirken und EinfluB}
des Jesuitenordens. Man erlebt hier das Wachsen des Senfkornes. Der
grofere Teil der erwdhnten Briefe aus der Zeit vor 1547 zeigt all das auf,
was diese umherziehenden Vorkdmpfer der katholischen Reform, die
die ersten Jesuiten waren, geleistet haben. Nach 1547 geben sie in wach-
sendem MaBe Zeugnis von dem auBerordentlichen kulturellen und reli-
gibsen Werkzeug, zu dem die Bildungseinrichtungen des Ordens gewor-
den sind: die Kollegien von Messina, Ferrara, Bologna, Rom, Wien bis
Billom in der Auvergne, dem ersten Jesuitenkolleg in Frankreich (1556),
bis Ingolstadt in Bayern, dem ersten Jesuitenkolleg in Deutschland
(1556).

Am auffilligsten aber ist ein letztes, das die Briefe und Instruktionen -
unter diesem Titel ist die aktive Korrespondenz in den Monumenta Hi-
storica Societatis Jesu herausgegeben — dokumentieren: Sie streiten nicht
iiber Ideen; sic beschrinken sich nicht auf ¢ine Ideologie — nicht einmal
auf diejenige, zu der auch der Glaube werden kann -, obwohl sie eben
ein spirituelles Geheimnis bergen. Man kann zwar in der Fiille miihelos
hundert Dokumente ausmachen, die in ihrem Gedankengang und durch
ihre Zielsetzung eher theoretischer Natur sind. Ignatius behandelt Pro-
bleme der Erziehung, der Fiihrung in Staat, Kirche und Orden, der
Quellen von finanziellen Mitteln!>. Aber man muf} auch bei ihnen zwei
Dinge beachten: Erstens fehlt in keinem dieser allgemein recht langen
Dokumente dic Sorge um ein unmittelbar praktisches Ziel — auch der
berithmte Brief iiber den Gehorsam (1553) bildet da keine Ausnahme —,
und zweitens bergen selbst die Geschiftsbriefe, die den Hauptteil der
Sammlung ausmachen, immer auch Spuren dessen, was hundertmal als
Grundthematik aufscheint. Hier liegt also der Schwerpunkt: Briefe und
Instruktionen empfehlen sich vor allem dadurch, daB sie die Artikula-
tion der Spiritualitit und ihrer Themen verbinden mit der Praxis, der
Durchfiihrung aller Unternehmungen der werdenden Gesellschaft Jesu,
die sich an der sie umgebenden Gesellschaft reibt und darin ihr Werk
vollbringt.

Eine Methode, das Briefkorpus zu durchleuchten

Diese Feststellung ist von offensichtlichem Interesse fiir die Reflexion
auf das politische Anliegen; die Verkniipfung von Theorie und Praxis ist
ja - seit den Tafeln des Gesetzes vom Sinai, die dem goldenen Kalb der
Hebrier entgegengestellt wurden; scit dem Streit des Sokrates mit den

3 Vgl. La Politique de saint Ignace de Loyola, aa0. 91 (Tabelle ¢).



Ignatius von Loyola 265

Sophisten bis zum gegenwirtigen Kampf liberaler und sozialistischer
Ideologien — der Konigsweg, um ein ,,politisches* Anliegen recht zu or-
ten. Es lohnt sich deshalb die Miihe, ndher zu bestimmen, wie die Briefe
und Instruktionen die ignatianische Spiritualitit in den Dienst an den
gesellschaftlichen Problemen stellen, deren Losung im 16. Jahrhundert
ebenso schwierig war wie in unserer Zeit, wie der Katechismusunterricht
und die Walifahrtspflege, vom Unterrichtswesen ganz zu schweigen.

Drei Grundregeln erméglichten es, die Fiille der zwolf ,,Quartbinde*
zu meistern und sich nicht in Spekulationen zu verlieren. - Die erste for-
dert die Umkehrung einer verbreiteten Tendenz, nach der man die Kor-
respondenzen fiir ihnen fremde Zwecke ,,ausschlachtet”: Briefe und In-
struktionen sind also nicht (nur) dazu da, die Exerzitien, die Konstitu-
tionen oder die Autobiographie zu erkldren. — Die zweite Regel sagt:
Um nicht aus einem Text weggetrieben zu werden, der schon von selbst
stindig {iber sich hinausweist, muB man sich zweifach absichern: Den
ersten Anker bilden die Sammlungen von einzelnen Stiicken, die auf die
gleiche exakte Frage antworten; die andere Sicherung ist uns gegeben
durch den Computer. Ich habe mit meiner Arbeit zu frith begonnen und
bin darum nicht durch seine Zucht gegangen; trotzdem habe ich von
Hand die 33980 Fundorte von 398 Wortern mit gesellschaftlichem und
politischem Gehalt gesammelt - eine Sortierarbeit von Jahren. - Die
dritte Regel lautet: Man darf von den Wortern nicht das gleiche wie von
den Texten verlangen. Worter lassen eine Hypothese entstehen; aber
erst an den Texten selbst liegt es, diese Hypothese zu bestitigen.

Es ist niitzlich, diesen ,,modus procedendi* (die Weise des Vorgehens)
zu erwihnen - nicht nur weil die Sorge um die Methode typisch ignatia-
nisch ist'4, sondern weil sie bei der Bearbeitung anderer Briefsammlun-
gen helfen kann und zeigen soll, daf das, was im folgenden dargelegt
wird, nicht den Briefen und Instruktionen iibergestiilpt worden ist. Wir
wollen diese vielmehr kennenlernen in ihrer eigenen Bewegung wihrend
der langen Lehrzeit, durch die Ignatius fihig geworden ist, einige Dinge
zu schaffen, die ,,nicht ganz nutzlos* waren fiir die Gesamtgesellschaft.
Mit Absicht verwende ich hier eine bescheidene Formulierung fiir eine
Sache, in der sich sowohl die Verfolgung der Gegner als auch die Vereh-
rung der Jiinger durch die hochtrabenden Worte eines Mythos fehlleiten
lieBen. Man erzdhlte schon in Rom um das Jahr 1545, die Gesellschaft
Jesu, die damals noch keine hundert Mitglieder zihlte, ,,wollte die ganze
Welt reformieren“!®. Auch heute, wo sie liber 25000 Mitglieder zihit,

14 Vgl. Pedro Arrupe, EI modo nuestro de proceder, in: Acta Romana SJ17 (1979) 653-690.
s Epistolae et Instructiones, Bd. 1, aaO. (Anm. 9), 447,



Dominique Bertrand 266

hitte Ignatius allen Grund, von ihr zu sagen: ,,Sie ist eine ganz kleine
Realitdt” in der Kirche und in der Welt!s. Ich weill nicht, ob das Wort
»~small is beautiful® Giiltigkeit hat; aber ich bin mit Ignatius {iberzeugt,
daB, wer sich grof3 glaubt, sich unfihig macht zur Fiihrung wichtiger Ge-
schiiftet’. ,Der Feind der menschlichen Natur®, der auch der Feind der
Jesuiten ist, weill dies sehr gut!'s.

Das unbedingte Ziel und die Relativitdt der Mittel

So nimmt Ignatius von Loyola in dem Jahrhundert, in dem ,,die politi-
sche Philosophie ihren Aufschwung” erlebt (Pierre Mesnard)!®, einen
Platz ein, dessen Originalitit vielleicht noch stiarker aus der Korrespon-
denz als aus den groBen Werken aufleuchtet. Als ebenso groBler Realist
wie Machiavelli und ebenso durchdrungen von Gottes Herrschermacht
wie Savonarola lebt der Heilige einen Glauben, der zugleich entschie-
den anti-utopisch ist wie von der Sorge getrieben, Gott zu suchen und zu
finden - nicht in einem Ideal, sondern in allen Dingen, die Dinge der
Politik mit einbegriffen®.

Drei Perspektiven mogen diese Originalitit aufleuchten lassen und
damit zum entscheidenden und personlichsten Punkt hinfiihren.

Erstens: Die Korrespondenz wichst offensichtlich mit den Jahren. In
quantitativer Sicht fiihrt dieses Wachstum bis zu durchschnittlich drei
Briefen pro Tag in der letzten Periode®. Aber auch ein qualitatives
Wachstum, das heiBit die Verbreiterung der Beziehungen, 148t sich fest-
stellen. Dank der Auszdhlung der Stichworte kann man die Etappen die-
ser gesellschaftlichen Verdichtung verfolgen. Von 1524 bis 1537 (An-
kunft in Rom) pflegt Ignatius seine Freundschaften. Ab 1537 kommt
dazu der Kontakt mit dem kirchlichen Apparat, vom hohen bis zum nie-
deren Klierus; ab 1540 kniipft er Bezichungen mit der Welt der Regieren-
den, und ab 1547 beginnt seine Beschiftigung mit dem Schulwesen. In
Verbindung damit gerdt er in den Strom des Geldes, das durch die
Hochfinanz von der iberischen Halbinsel nach Italien iiber Medina del

16 Dieser Ausdruck, der Ignatius teuer war, findet sich im ersten Satz des Prologs zu den
Konstitutionen.

17 Vgl. dazu das 1. Kapitel des 4. Teiles von La Politique de saint Ignace de Loyola, aa0.,
473-547.

18 Vgl. dazu die letzten drei Regeln zur Unterscheidung der Geister in der Ersten Woche
der Exerzitien, Exerzitien-Buch, Nr. 325-327.

¥ L’Essor de la philosophie politigue au XVIF siécle, Paris 1936.

20 Gott suchen und finden in allen Dingen*® ist ein Ausdruck, der bei Ignatius oft wieder-
kehrt; vgl. dazu Josef Stierli, Ignatius von Loyola. ,Gott suchen in allen Dingen®, Olten
2198s.

2 Vel. La Politique de saint Ignace de Loyola, aaO., 38 (Tabelie a).



Ignatius von Loyola 267

Campo und Genua, Neapel usw. beherrscht wird. Die Kollegien und
Universititen haben einen Riesenhunger nach Gulden und Dukaten.
Dazu kommen in den letzten Jahren wegen der Lasten der Kollegien
noch die Handwerker und auch die Bauern, deren Arbeit die unentbehr-
lich gewordenen Pfriinde immer notwendiger macht. Diese Linie um-
schreibt die Verflechtung mit der ganzen Breite der Gesellschaft. Zwar
treten nicht alle Schichten in gleicher Weise in Erscheinung, aber alle
begegnen uns.

Es werden alle Bereiche der Gesellschaft durchschritten, und jedes
neu entdeckte Milieu 6ffnet sich zu weiteren Gesellschaftsschichten.
Das ist der zweite Punkt. Ignatius ist vorbehaltlos im Blick auf die ganze
Gesellschaft, die weiter reicht als verschiedene Kreise und Stinde.
Keine Beziehung erhilt ein solches Gewicht, daB3 nicht eine andere, die
neue gesellschaftliche Ridume erschlieit, ihren Platz erhilt. Das gilt
auch vom Kreis der kirchlichen Wiirdentriger, durch die Ignatius, als er
sich in Rom niederliBt, Zugang in neue gesellschaftliche Schichten fin-
det und es wird sich in allen anderen Bezichungen bestiitigen.

Hier wird eine wichtige Unterscheidung sichtbar - und sie ist der Mo-
tor allen politischen und gesellschaftlichen Wirkens bei Ignatius: die
Unterscheidung von Ziel und Mitteln. Die Korrespondenz liefert dafiir
den Nachweis, den die Exerzitien und die Konstitutionen bestitigen. Ig-
natius hat bedingungslos die Kirche zum ,,Ziel“, was sich - eben in der
Sicht des Zieles — verbindet mit der Gesellschaft als ,,Ziel“. Es geht um
die gesamte Menschheit, die sich nach einem Ausdruck, der den ersten
Gefihrten teuer war, aus ,,Gldubigen und Ungldubigen” zusammensetzt.
Hieran miBt sich die ,Mission“. Alles andere - unter Einschlufl der
kirchlichen Hierarchie - gehért in die Ordnung der Mittel. Die politi-
sche und gesellschaftliche Klugheit des Griinders der Gesellschaft Jesu
schwankt nie im Blick auf das Ziel, aber wandelt sich bei der Abwigung
der Mittel, zu denen schlieBlich auch die verschiedenen Bereiche der
Geselischaft gehdren. In dieser Sicht ist selbst der Papst, dem die Jesui-
ten als Korperschaft durch ein besonderes Geliibde verbunden sind, in
keiner Weise ein absoluter Fixpunkt angesichts der missionarischen
Sendung. Auch der Papst ist ein Mittel, sich nicht in selbstgesteckten
Zielen der Mission festzubeifien??. Ignatius steht zwischen Machiavelli
und Savonarola. Das Abwigen der Mittel und der menschlichen Bezie-
hungen, also aller gesellschaftlichen Krifte (Machiavelli), ist um so not-
wendiger, als einzig das Ziel einer immer gréBeren Verherrlichung Got-
tes im Menschen erstrebt wird (Savonarola).

2 Vgl, Dominique Bertrand, Un corps pour IEsprit, Paris 1974, 137-14].



Dominique Bertrand 268

Das fithrt zur dritten Perspektive. In jenem Abschnitt seines Lebens,
der fiir die Geschichte zihlt, also die Zeit seit seiner Bekehrung, wurde
fiir Ignatius ein gesellschaftliches Milieu nur wichtig, wenn er in ihm
iber Ereignisse und eigenes Suchen die positive Kraft einer Macht,
eines irgendwie gearteten Einflusses erfuhr. Solange ein Milieu nicht zu
einer zwar begrenzten, aber echten und wirksamen ,,Macht* zuriickge-
fuhrt ist, das heifit, solange es nicht als gesellschaftlich und zwischen-
menschlich bedeutsam erfahren wird, kann es nur die , Eitelkeit® hervor-
bringen - ein ignatianisches Wort, das die geselischaftliche Unfruchtbar-
keit bezeichnet®. Nur durch die Macht, die ihm eigen ist, kann ein
Milieu als ein wirkliches Mittel fiir das Ziel gelten. Macht, die Einfluf§
und aktive Kommunikation erméglicht, ist fiir sich allein gesehen gut.
Nichts geschieht ohne sie, mag es sich um den Papst, die Konige, die
Universititen, die Handelsleute, das arbeitende oder rebellierende Volk
handeln. Und sie bildet, wenn man sie ihres Glanzes, der einzig dem
Ziel zukommen darf, entkleidet, den Gegenstand tiglicher Wachsamkeit
und Klugheit. SchlieBlich ist jede Macht, wenn sie auf den bescheide-
nen, ihr zukommenden Platz zuriickgefithrt wird, Bild des Schépfers
und Herrn, der sie schenkt und zum Dienst bestimmi?4.

Diese drei Perspektiven, die wir zu zeichnen versuchten, weisen einer-
seits auf die kleinen und groBen Entscheidungen hin, aus denen die Un-
ternechmungen der werdenden Gesellschaft Jesu geboren sind. Sie fiih-
ren aber auch zuriick zur Bekehrung des Ignatius. In der Kammer des
Rekonvaleszenten von Pamplona ereignete sich der Ubergang von der
»Eitelkeit” zur Wirklichkeit. Die spiteren Entscheidungen sowohl im
psycho-spirituellen als auch im sozial-spirituellen Bereich haben hier
ihren Ursprung. Gott machte es dem Jiingsten der Familie, der zweimal
einen schlechten Start ins Leben erfahren muBte?s, méglich, sich von sei-
nem langen, unfruchtbaren Traum zu befreien und einen weiten Weg zu
beginnen, der endlich zum Ziel fihrte. Indem Ignatius seine Ritter-
trdiume und seine unwirklichen Heldentaten in einem harten Ringen,
von dem die Autobiographie einen exakten Bericht gibt?, austauschte
gegen das, was der Schopfer und Herr Tag fiir Tag schenkt, hat Ignatius
jene Bedeutung erlangt, die ihm ein jeder — wohl oder iibel — zuerkennen
muf.

2 Mit diesem Ausdruck beginnt die Autobiographie; vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht
des Pilgers, hrsg. von Burkhart Schneider, Freiburg 1986, 41.

* Vgl. dazu den vierten Punkt in der Exerzitienbetrachtung ,Zur Erlangung der Licbe®,
Exerzitien-Buch, Nr. 234.

3 1515 war Ignatius in einen noch wenig aufgehellten ProzeB verwickelt; 1521 wurde er,
als ihm das Gliick wieder zu licheln schien, endgiiltig aus der weltlichen Bahn geworfen.

% Vgl. Der Bericht des Pilgers, aaQ. (Anm. 23), 45-49.



Geistliche Begleitung 269

Wenn wir die Urspriinglichkeit der praktischen Vorstellungen des Ig-
natius von Loyola auf dem Feld der Politik betrachten, fithren uns die
erwihnten Perspektiven zu folgender Formulierung: Wir begegnen ei-
nem Wirklichkeitssinn, der immer mehr von (Sach-)Ehrfurcht gegeniiber
allem erfiilit wird, je mehr der Glaube seine Einheit findet im Ursprung,
dem einzigen Schépfer und Herrn, und damit im Ziel, nimlich der einen
Menschheit, die noch geschieden ist in Glaubige und Ungldubige, in der
aber schon fiir die Arbeiter des Weinbergs eine Rebe zu reifen beginnt?’,

Die Inventur eines Briefmonuments machte es moglich, einen Mythos
auf die ihm zugrunde liegende Realitit zuriickzufiihren. Im Hintergrund
stand das 16. Jahrhundert, das einen, wenn nicht sogar den Mutterbo-
den der groBen gesellschaftlichen Ideologien von heute bildet. Dabei
ging es um das Verstindnis eines Mannes, in dem sich Ideal (der je gro-
Bere Gott) und Wirklichkeit (politischer EinfluB und gesellschaftliche
Macht) verbanden, ohne sich gegenseitig aufzuzehren oder zu paralysie-
ren. Bescheidener gesagt: Es ging um die unbeschwerte und niitzliche
Erkenntnis des Beitrags, den Ignatius und seine Gefihrten und Nachfol-
ger dem europdischen Menschen erwiesen haben zu der Zeit, als dieser
sich selbst bewuBit wurde.

¥ Ignatius nennt seine Gefiihrten, in Anspielung auf die Parabel von Mt 20, 1-6, oft ,,Ope-
rarii*, z.B. im 2. Abschnitt des Prologs zu den Konstitutionen.

»EIn Sdmann ging aufs Feld, um zu sien...

Zur Frage der Integration von psychologischer Hilfestellung
und geistlicher Begleitung

Klemens Schaupp, Wiirzburg

Im Gleichnis vom Simann erzihlt Jesus von einem Mann, der Samen
auf seinen Acker streut. Dabei fillt ein Teil des Samens auf felsigen Bo-
den, ein Teil auf steinigen Boden, ein Teil unter die Dornen, ein Teil auf
gutes Erdreich; nur im letzten Fall bringt das Saatgut reiche Frucht. —
Jesus rechnet offensichtlich damit, daB sein Wort, seine Botschaft, sein
Ruf auf recht unterschiedliches Erdreich fillt, daB der ,Same* nicht im-
mer reiche Frucht bringt.





