
Geistliche Begleitung 269 

Wenn wir die Ursprünglichkeit der praktischen Vorstellungen des Ig- 
natius von Loyola auf dem Feld der Politik betrachten, führen uns die 
erwähnten Perspektiven zu folgender Formulierung: Wir begegnen ei- 
nem Wirklichkeitssinn, der immer mehr von (Sach-)Ehrfurcht gegenüber 
allem erfüllt wird, je mehr der Glaube seine Einheit findet im Ursprung, 
dem einzigen Schöpfer und Herrn, und damit im Ziel, nämlich der einen 
Menschheit, die noch geschieden ist in Gläubige und Ungläubige, in der 
aber schon für die Arbeiter des Weinbergs eine Rebe zu reifen beginnt27. 

Die Inventur eines Briefmonuments machte es möglich, einen Mythos 
auf die ihm zugrunde liegende Realität zurückzuführen. Im Hintergrund 
stand das 16. Jahrhundert, das einen, wenn nicht sogar den Mutterbo- 
den der großen gesellschaftlichen Ideologien von heute bildet. Dabei 
ging es um das Verständnis eines Mannes, in dem sich Ideal (der je grö- 
ßere Gott) und Wirklichkeit (politischer Einfluß und gesellschaftliche 
Macht) verbanden, ohne sich gegenseitig aufzuzehren oder zu paralysie- 
ren. Bescheidener gesagt: Es ging um die unbeschwerte und nützliche 
Erkenntnis des Beitrags, den Ignatius und seine Gefährten und Nachfol- 
ger dem europäischen Menschen erwiesen haben zu der Zeit, als dieser 
sich selbst bewußt wurde. 

27 Ignatius nennt seine Gefährten, in Anspielung auf die Parabel von Mt 20,1-6, oft •Ope- 
rarii", z. B. im 2. Abschnitt des Prologs zu den Konstitutionen. 

•Ein Sämann ging aufs Feld, um zu säen. 
Zur Frage der Integration von psychologischer Hilfestellung 
und geistlicher Begleitung 

Klemens Schaupp, Würzburg 

Im Gleichnis vom Sämann erzählt Jesus von einem Mann, der Samen 
auf seinen Acker streut. Dabei fällt ein Teil des Samens auf felsigen Bo- 
den, ein Teil auf steinigen Boden, ein Teil unter die Dornen, ein Teil auf 
gutes Erdreich; nur im letzten Fall bringt das Saatgut reiche Frucht. - 
Jesus rechnet offensichtlich damit, daß sein Wort, seine Botschaft, sein 
Ruf auf recht unterschiedliches Erdreich fällt, daß der •Same" nicht im- 
mer reiche Frucht bringt. 



Klemens Schaupp 270 

Sobald sich jemand auf den Weg der Nachfolge einläßt, wird er spü- 
ren, daß es in ihm Widerstände und Blockierungen gibt, die dem harten 
oder felsigen Erdreich ähnlich sind, von dem Jesus im Gleichnis vom 
Sämann spricht. Solche Blockierungen können manchmal recht hartnäk- 
kig sein und neues, junges Leben zum Ersticken bringen. Sie wirken wie 
Dornen. 

Der harte und felsige Boden 

Blockierungen können sich auf recht verschiedene Weise zeigen; einige 
Beispiele sollen sie verdeutlichen: 

•Ich finde keine Zeit zum Beten." - Anfangs hatte es zwar den An- 
schein, daß es an objektiven Gründen lag (Streß vor der Prüfung), doch 
zeigte sich bald, daß diese Schwierigkeit über längere Zeit bestehen 
blieb, unabhängig von den äußeren Umständen. Die Prüfungen gingen 
vorbei, ohne daß sich etwas änderte. Es waren auch nicht Glaubenszwei- 
fel, die der Grund für die Schwierigkeit waren; es war eher eine nur 
vage wahrgenommene Unfähigkeit, sich einen Freiraum für das Gebet 
zu schaffen. 

•Was bringt das Beichten, ich sage ja doch immer das gleiche, und än- 
dern tut sich nichts." - Bei dieser Studentin war ein Unbehagen zu spü- 
ren, weil •sich nichts änderte", nichts weiterging; der Eindruck ent- 
stand, sie trete auf der Stelle. Später äußerte sich das gleiche Unbehagen 
als dumpfes Gefühl: Es ist irgend etwas in mir, das ich nicht greifen 
kann, mich aber dennoch blockiert. 

•Ich fühle mich so trocken; ich kann mich nicht freuen und kann 
auch nicht weinen." - Dieses Gefühl, das ein junger Priester äußerte, 
tauchte immer wieder auf, besonders in Zeiten, wo er alleine war, öfters 
auch beim Beten; manchmal ging es ihm ähnlich, wenn er mit anderen 
zusammen war. 

Woher das harte und felsige Erdreich? 

Bleiben solche Schwierigkeiten und Widerstände über längere Zeit und 
unter verschiedenen äußeren Umständen bestehen, so ist dies fast immer 
ein Zeichen dafür, daß unbewußte Konflikte (innere Unstimmigkeiten 
oder Inkonsistenzen1) vorliegen, die ein weiteres Wachstum - sowohl 

1 Wenn in diesem Zusammenhang von Inkonsistenzen gesprochen wird, so sind damit un- 
bewußte Konflikte gemeint, die sich aus einem inneren Widerspruch zwischen einem un- 
bewußten Bedürfnis und einer Zielvorstellung ergeben, der diesem Bedürfnis zuwider- 
läuft. Zum Begriff vgl. L. M. Rulla, Depth Psychology and Vocation, Chicago 1971; deut- 



Geistliche Begleitung 271 

menschlich als auch geistlich - behindern. Ein solcher unbewußter Kon- 
flikt kann z. B. in einem starken, nicht wahrgenommenen Bedürfnis wur- 
zeln, Hilfe zu bekommen. Jeder Mensch hat dieses Bedürfnis; kein 
Mensch kann ohne Hilfe anderer leben. Ist es jedoch übermäßig stark 
ausgeprägt und nicht angenommen (verdrängt, d. h. dem einzelnen nicht 
bewußt), so kann dies zu einer regelrechten affektiven Abhängigkeit füh- 
ren, die unfrei macht: Die Hilfe, Bestätigung, Anerkennung vom ande- 
ren ist dann so wichtig, daß es nicht mehr möglich ist, ihm oder ihr eine 
Bitte abzuschlagen, •nein" zu sagen oder auch einmal eine berechtigte 
Kritik zu äußern; das Risiko, durch ein solches Verhalten die Anerken- 
nung oder Bestätigung zu verlieren, ist zu groß. - Nochmals: Das Pro- 
blem ist nicht das Bedürfnis selbst, das jeder Mensch hat; das Problem 
besteht dann, wenn das Bedürfnis nicht wahrgenommen wird, sondern 
ins Unbewußte •abgeschoben" wird und deshalb beginnt, ein Eigenle- 
ben zu führen. Ein solchermaßen verdrängtes Bedürfnis kann der Grund 
dafür sein, daß es jemandem nicht möglich ist, sich eine bestimmte feste 
Zeit fürs Beten zu reservieren, weil dies voraussetzen würde, auch ein- 
mal eine Einladung abzulehnen, eine Unterhaltung abzubrechen oder 
zum eigenen Tagesrhythmus zu stehen, auch wenn andere einen anderen 
haben. Ist dieses Bedürfnis verdrängt, so kann dies auch ein Grund da- 
für sein, daß sich jemand während der Gebetszeit als •trocken" erfährt, 
weil nämlich dann sein (ihr) Bedürfnis nach Hilfe nicht unmittelbar be- 
friedigt wird. Aber nur wenn es gelingt, diese •Frustration" eine Zeit- 
lang auszuhalten, ist es möglich, innerlich zu wachsen und zu reifen; 
ähnlich wird auch ein kleines Kind nur dadurch zu mehr Freiheit fin- 
den, daß die Mutter nicht all seinen Wünschen sofort und immer nach- 
kommt. 

Umgekehrt kann ein solcher unbewußter Konflikt auch in der Unfä- 
higkeit wurzeln, die eigenen Schwächen anzunehmen und mit ihnen zu 
leben. Ist es möglich, diese Schwächen zu verbergen - vor sich selbst 
und den anderen - , wenn die Beziehung distanziert und eher oberfläch- 
lich ist, so ist das nicht mehr möglich, wenn es sich um intimere, persön- 
lichere und länger dauernde Beziehungen handelt. So kann es Men- 
schen, die ihre eigenen Grenzen nicht annehmen können, schwerfallen, 
sich auf eine persönliche Bindung wirklich einzulassen2 (freilich können 

sehe Zusammenfassung: K. Schaupp, Geistliche Berufung als Gabe und Aufgabe. Die Be- 
deutung der Tiefenpsychologie für die Ausbildung von Priestern und Ordensleuten, in: Zeit- 
schriftfür Katholische Theologie 106 (1984) 402-439. 
2 A. Louf sieht es als Ziel - zumindest einer ersten Phase - der Begleitung an, den Begleite- 
ten zu seinen Grenzen hinzuführen, damit er so erleben darf, daß er ohne das Erbarmen 
nicht leben kann. Vgl. A. Louf, Demut und Gehorsam, Münsterschwarzach 1980. 



Klemens Schaupp 272 

dafür auch andere Gründe verantwortlich sein). Da jedoch sowohl die 
Sehnsucht nach Nähe als auch die Angst vor ihr bestehen bleibt, so ist 
die Entwicklung einer solchen Beziehung blockiert; es entsteht dann das 
Gefühl der Trockenheit und Stagnation. 

Die bisherigen Beispiele erschöpfen bei weitem nicht die Vielfalt un- 
bewußter Konflikte; sie sollen nur deutlich machen, wie die anfangs er- 
wähnten Anzeichen, •daß etwas nicht stimmt", mit solchen unbewußten 
Konflikten zusammenhängen können. In jeder Situation in der Beglei- 
tung ist jedoch eigens zu prüfen, was nun der genaue Grund für die auf- 
tretende Blockierung ist. 

Kann man das Erdreich aufweichen? 

Blockierungen des menschlich-geistlichen Wachstums, die in unbewuß- 
ten Konflikten wurzeln3, sind nur sehr schwer zu lösen. Oft braucht es 
ein bis zwei Jahre intensiver Begleitung (ein- bis zweimal pro Woche), 
um dem/der Betroffenen zu helfen, sie zu erkennen, anzunehmen und 
auf eine konstruktive Weise damit umzugehen. Zudem setzt eine solche 
qualifizierte Hilfe beim Begleiter voraus, daß er seine eigenen unbewuß- 
ten Konflikte erkannt hat und es gelernt hat, mit ihnen so zu leben, daß 
sie die Beziehung in der geistlichen Begleitung nicht störend beeinflus- 
sen. Im Normalfall wird es nicht möglich sein, eine solche qualifizierte 
Hilfe zu leisten, ohne dafür durch eine entsprechende Ausbildung vor- 
bereitet zu sein. 

Das im folgenden beschriebene Vorgehen bei der geistlichen Beglei- 
tung hat sich als praktikabel erwiesen4: Wünscht jemand geistliche Be- 
gleitung und ist es aufgrund des Vorgespräches noch nicht klar, ob un- 

3 Vgl. die Ergebnisse der empirischen Untersuchungen von L. M. Rulla und seinen Mit- 
arbeitern, dargestellt in: L. M. Rulla, J. Ridick, F. Imoda, Entering and leaving vocation, 
Rom 1976. - Eine knappe deutsche Zusammenfassung in: K. Schaupp (vgl. Anm. 1). Die 
Untersuchungen weisen vor allem auf einen signifikant häufigen Zusammenhang zwi- 
schen dem Vorhandensein solcher Inkonsistenzen und einem späteren Ordensaustritt hin. 
Die von L. M. Rulla durchgeführten Untersuchungen deuten darauf hin, daß bei ca. 80 
Prozent der Gesamtbevölkerung solche Inkonsistenzen in einem Ausmaß vorhanden sind, 
daß sie das spirituelle Wachstum wesentlich beeinträchtigen. 
4 Am Institut für Psychologie der Universität Gregoriana in Rom besteht seit 1970 ein drei- 
bis vierjähriger Kurs, der mit einem Lizentiat in Psychologie abschließt und es sich zum 
Ziel setzt, die Auszubildenden dazu zu befähigen, solche unbewußten Konflikte zunächst 
bei sich selbst wahrzunehmen und zu bearbeiten, um dann auch anderen helfen zu kön- 
nen. Die praktische Ausbildung geht Hand in Hand mit einer gründlichen theoretischen 
Ausbildung. - Diese Art der Begleitung setzt voraus, daß es möglich ist, viel Zeit aufwen- 
den zu können. Da dies nicht immer möglich ist, muß man oft Kompromisse eingehen. 
Doch es ist wichtig, sie auch als Kompromisse anzusehen und nicht zu Ideallösungen um- 
zudeuten. 



Geistliche Begleitung 273 

bewußte Konflikte das Wachstum entscheidend beeinflussen, oder ist 
der Betreffende selbst sich des Ausmaßes der Konflikte nicht bewußt, so 
kann man auf die Bitte eingehen und die Begleitung beginnen. Zeigen 
sich dann im Verlauf der Begleitung solche Blockierungen, müssen sie 
angesprochen werden. Tritt jedoch in einer angemessenen Zeit (je nach 
Häufigkeit der Treffen während zwei bis vier Monaten) keine Verände- 
rung ein, so sollte der Begleitete darauf hingewiesen werden, daß die 
Blockierungen, die er/sie jetzt erlebt, wahrscheinlich in unbewußten 
Konflikten wurzeln. Stimmt er/sie zu, daran zu arbeiten - eine gewisse 
Bedenkzeit und selbstverständlich auch eine Beschreibung, wie diese 
Arbeit konkret vom äußeren Rahmen her aussehen wird: Bereitschaft, 
länger und intensiver zu arbeiten, zweimal pro Woche zu kommen..., 
sollten auf jeden Fall gegeben werden -, kann die Arbeit beginnen 
(meist nach einer längeren und umfangreicheren •Bestandsaufnahme", 
in der es vor allem um die Erhellung der Lebensgeschichte des Betroffe- 
nen geht; im Einzelfall ist dabei zu prüfen, ob es möglich und sinnvoll 
ist, daß der Begleiter auch diese zweite Aufgabe selbst übernimmt). Es 
ist sehr wichtig, den Sinn und Zweck der Arbeit gut und ausführlich zu 
erklären. Je nach Bildungsstand, Vorgeschichte, Motivation des/der Be- 
troffenen können dafür verschiedene Bilder verwendet werden: 

1. Das Bild vom Sämann: Es geht jetzt darum, den •Boden zu be- 
ackern"; das ist eine mühsame Sache - eine Furche nach der anderen 
muß gezogen werden. Es ist jedoch auch eine sehr lohnende Arbeit, weil 
dadurch das Erdreich fruchtbar wird, die Früchte gut werden und 
Freude bringen. 

2. Ausgehend von einem Schema von V. Frank!5 kann der Zusammen- 
hang zwischen Befreiung und Glaube verdeutlicht werden. Befreiung ge- 

5V. Frankl, Psychotherapy and Existentialism, New York 1967, 66 bringt folgendes 
Schema: 

^^^-   SINN   -*^^^ 

Subjektivierung Re-objektivierung 

Determinismus Existentialismus 

Objektivierung Re-subjektivierung 

^"~~ SEIN (PERSON) -^" 

Die linke Hälfte des Schemas drückt den Zustand der Unfreiheit aus, der durch eine (fal- 
sche) Subjektivierung des Sinnes sowie durch eine (falsche) Objektivierung der Person ent- 
steht. Die rechte Hälfte des Schemas drückt den Prozeß der Befreiung aus, die sich aus 
einer Re-objektivierung des Sinnes sowie durch eine Re-subjektivierung des Seins (der 
Person) ergibt. - Wichtig an diesem Schema ist mir die Tatsache, daß es den inneren Zu- 



Klemens Schaupp 274 

schieht dort, wo der einzelne sein darf (das leben darf, was er ist) und 
gleichzeitig sich ausrichtet auf ein Ziel, das nicht er selbst ist, das ihn 
übersteigt. Mit anderen Worten: Freiheit ist immer ein Freisein von 
Zwängen und ein Freisein/wr ein Leben in der Nachfolge; Freisein für 
ein Leben in der Nachfolge Christi läßt sich um so mehr verwirklichen, 
je mehr ein Freisein von Zwängen möglich ist. 

3. Ausgehend von der Berufung des Abraham: •Wandle vor mir. Sei 
ganz!"6 und einem Text von I. Raguin7 kann der Sinn der Arbeit als 
Hilfe zum Ganz-Werden erklärt werden. 

Eine klare, verständliche und überzeugende Motivation für die Arbeit 
ist wichtig, damit Durststrecken, die kommen werden, durchgehalten 
werden können. 

Für eine längere Zeit liegt dann der Schwerpunkt der Arbeit auf der 
Beackerung des Erdreichs (der Arbeit an den unbewußten Konflikten 
und Inkonsistenzen)8. Wenn nötig, ein- oder zweimal im Monat, sollte 
ein Treffen eingeschoben werden, bei dem es dann um geistliche Beglei- 
tung im engeren Sinn geht. 

Der aufgeweichte, fruchtbare Boden 

Sind die unbewußten Konflikte bewußt gemacht und durchgearbeitet 
worden, so zeigt sich dies daran, daß sie nun weiteres Wachstum nicht 
mehr blockieren (wenn sie auch meist nicht völlig verschwinden, son- 
dern weiterhin als belastend empfunden werden). Kann die Arbeit zu 
Ende geführt werden, so ist ein freudiges Staunen zu spüren, wie am 

sammenhang zwischen Sinnsuche einerseits und psychischem Befreiungsprozeß anderer- 
seits deutlich macht. (Das Schema ist hier nur vereinfacht wiedergegeben; die Überset- 
zung stammt vom Verfasser.) 
6 Die hier zitierte Übersetzung von Gen 17,1 stammt von M. Buber. Vgl. Die fünf Bücher 
der Weisungen, verdeutscht von M. Buber zusammen mit F. Rosenzweig, Köln 1954, 44. 
7 •Viele brechen nur scheinbar auf. Sie tragen nur ein Gespenst ihrer selbst mit sich' fort, 
eine abstrakte Puppe. Sich selber aber bringen sie vor dem Aufbruch in Sicherheit... Sie' 
bilden sich eine künstliche Persönlichkeit, eine ausgeliehene, nach Büchern zurechtge- 
machte, und diesen Roboter, diesen Schatten ihrer selbst schicken sie auf die Suche nach 
Gott... Beim Auszug muß man seinen ganzen Besitz auf den Esel packen, mit allem emi- 
grieren, was man ist..." (I. Raguin, Wege der Kontemplation mit China, Einsiedeln 1972 
31) 
8 Vor allem im Hinblick auf einen geistlichen Unterscheidungsprozeß im Sinne der Exerzi- 
tien scheint mir eine solche Arbeit an den unbewußten Konflikten eine unabdingbare Vor- 
aussetzung! - Ignatius scheint solche Phänomene im Auge zu haben, wenn er den Begriff 
•affectio inordinata" gebraucht (vgl. EB Nr. 150-157, bes. 157 u.a.m.). Vgl. dazu auch F. 
Meures, Sich frei machen von allen ungeordneten Anhänglichkeiten. Ein interdisziplinärer 
Beitrag zur Anthropologie der ignatianischen Exerzitien, in: Korrespondenz zur Spiritualität 
der Exerzitien 35 (1985) 2-69. 



Exerzitienbuch 275 

Ende eines solchen Prozesses die Frage nach Gott und nach einem Le- 
ben in der Nachfolge Christi mit neuer Lebendigkeit und Ursprünglich- 
keit durchbricht. 

Ist dieses Ziel erreicht, so wird meist von den Betroffenen selbst der 
Wunsch ausgesprochen, die Treffen zu beenden bzw. in ihrer Häufigkeit 
zu reduzieren; oft wird dieser Eindruck auch nur indirekt angedeutet. 
Eine Ordensschwester, die in der Altenpflege tätig war, sagte einmal: 
•Jetzt habe ich den Eindruck, erst wirklich mein Noviziat gemacht zu 
haben." - Ein Student: •Seit einiger Zeit hat sich für mich das Problem, 
das ich bisher immer mit der Selbstbefriedigung gehabt habe, wie von 
selbst gelöst." - Eine Mutter: •Jetzt habe ich das Gefühl, daß ich mit 
meiner Aggression leben kann." - In einer Konsolidierungsphase wird 
dann die Frage des Abschlusses besprochen. Möglicherweise stellt sich 
die Frage der geistlichen Begleitung von neuem. Wo es sinnvoll er- 
scheint, sollte sie fortgesetzt werden. Vielleicht wird das Gebetsleben fri- 
scher und lebendiger, wenn auch nicht immer leichter. Vielleicht wird es 
möglich, etwas von der Verheißung Jesu zu spüren, wenn er von sich 
selbst sagt: •Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und es in 
Fülle haben." (Joh 10,10b) 

Das unlesbare Buch 
Die Exerzitien des Ignatius aus literaturwissenschaftlicher Sicht* 

Sebastian Neumeister, Berlin 

Karl-Ludwig Selig zum 60. Geburtstag 

Zum literarischen Status der Exercitia spiritualia 

Die Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola gehören nicht zur Lite- 
ratur im engeren Sinne, sie sind kein ästhetisch zu bewertender Text. 
Ignatius selbst markiert den Unterschied in seinen Lebenserinnerungen, 
als er sich bei seiner Bekehrung auf dem Krankenlager von den •libros 

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, der 1985 im Rahmen einer Ignatius-Tagung der 
Katholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg gehalten wurde. 




