Exerzitienbuch 275

Ende eines solchen Prozesses die Frage nach Gott und nach einem Le-
ben in der Nachfolge Christi mit neuer Lebendigkeit und Urspriinglich-
keit durchbricht.

Ist dieses Ziel erreicht, so wird meist von den Betroffenen selbst der
Wunsch ausgesprochen, die Treffen zu beenden bzw. in ihrer Haufigkeit
zu reduzieren; oft wird dieser Eindruck auch nur indirekt angedeutet.
Eine Ordensschwester, die in der Altenpflege titig war, sagte einmal:
,Jetzt habe ich den Eindruck, erst wirklich mein Noviziat gemacht zu
haben.“ — Ein Student: ,,Seit einiger Zeit hat sich fiir mich das Problem,
das ich bisher immer mit der Selbstbefriedigung gehabt habe, wie von
selbst gelost. — Eine Mutter: ,Jetzt habe ich das Gefiihl, daB ich mit
meiner Aggression leben kann.“ — In einer Konsolidierungsphase wird
dann die Frage des Abschlusses besprochen. Moglicherweise stellt sich
die Frage der geistlichen Begleitung von neuem. Wo es sinnvoll er-
scheint, sollte sie fortgesetzt werden. Vielleicht wird das Gebetsleben fri-
scher und lebendiger, wenn auch nicht immer leichter. Vielleicht wird es
moglich, etwas von der VerheiBung Jesu zu spiiren, wenn er von sich
selbst sagt: ,,Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und es in
Fiille haben.”“ (Joh 10,10b)

Das unlesbare Buch

Die Exerzitien des Ignatius aus literaturwissenschaftlicher Sicht*

Sebastian Neumeister, Berlin

Karl-Ludwig Selig zum 60. Geburtstag
Zum literarischen Status der Exercitia spiritualia

Die Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola gehdren nicht zur Lite-
ratur im engeren Sinne, sie sind kein dsthetisch zu bewertender Text.
Ignatius selbst markiert den Unterschied in seinen Lebenserinnerungen,
als er sich bei seiner Bekehrung auf dem Krankenlager von den ,libros

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrages, der 1985 im Rahmen einer Ignatius-Tagung der
Katholischen Akademie der Erzdizese Freiburg gehalten wurde.



Sebastian Neumeister 276

falsos y mundanos®, d.h. von den Ritterromanen, abwendet und mehr
und mehr Gefallen an dem findet, was in der Legenda aurea und der
Vita Christi des Ludolf von Sachsen berichtet wird. Denn, so erkennt er
nach einigem Nachdenken, die eitlen Dinge der Welt machen den Geist
traurig, die Beschiftigung mit den heiligen aber heitern ihn auf: ,,de
unos pensamientos quedaba triste, y de otros alegre” — die einen stam-
men vom Teufel, die anderen von Gott!l. Die Ritterromane, die bekannt-
lich in ihrer Bliitezeit durchaus auch der Ausformulierung und der Il-
lustration ritterlicher Ideale dienten, waren im 16. Jahrhundert ldngst
zur reinen Unterhaltungsliteratur geworden, und nur ein Don Quijote
konnte sie noch ernst nehmen?. Ignatius ordnet sie daher in der von Pa-
ter Luis Gongalvez da Camara festgehaltenen Autobiographie zu Recht
dem Bereich zu, den wir heute Trivialliteratur nennen, und verwirft sie?.

! Vgl. Autobiografia (in: Obras completas de San Ignacio de Loyola, hrsg. von I. Iparra-
guirre, Madrid 1963), cap. I, 5 bzw. 1, 8.

2 Zum Verhiiltnis von Realitit und Fiktion in der Sicht des fahrenden Ritters Don Quijote
vgl. S. Neumeister, Don Quijote, die Windmiihlen, die Wissenschaften und die Wirklichkeit,
in: Festschrift fiir Paul Raabe, hrsg. von A. Buck/M. Bircher, Amsterdam 1987, und K.-L.
Selig, Don Quijote: Notes on Fiction and History, in: Homenaje a Luis Alberto Sénchez, Ma-
drid 1983, 497-502.

* Der in der Autobiographie erwidhnte Amadis de Gaula (aaO. [Anm. 1], cap. 11, 17), be-
kanntlich auch eines der Lieblingsbiicher der heiligen Teresa von Avila, spielt als Prototyp
der weitverbreiteten Ritterromane eine zentrale Rolle in der Konfrontation von weltlicher
und geistlicher Literatur. So ermuntert Franz von Sales um 1620 den Schriftsteller Pierre
Jay, auch geistliche Stoffe fiir ein breites Publikum zu behandeln, denn ,,cela les retireroit,
ou au moins divertiroit, de la pestilente lecture des Amadis, des romans et de tant d’autres
sottises, et ilz avaleroyent insensiblement I’aggreable hamegon qui les retireroit de la mer
du peché dans la nacelle de la vertu* (zitiert nach M. Tietz, Saint Frangois de Sales’,, Traité
de l'amour de Dieu*[1616] und seine spanischen Vorldufer, Wiesbaden 1973, 230, Anm. 5).

Martin Luther bleibt umgekehrt noch in der konfessionellen Polemik des ausgehenden
17. Jahrhunderts der Vorwurf nicht erspart, er habe, um die Gldubigen zu korrumpieren,
den AmadissRoman ins Franzosische iibersetzen lassen: ,sceleratum scilicet illum virum,
cum Germaniam execrabili haeresi contaminare decrevisset, profanis eam libris corru-
pisse, curavisseque ut lingua Gallica liber quidam donaretur, Amadis dictus, & quidem
omni elegantia exornatus per Principum aulas spargeretur; sicque paulatim sacrarum pagi-
narum spiritualiumque librorum nausea curiosorum aulicorum animis instillaretur. (A.
Paciuchelli, Lectiones morales in Jonam Prophetam, Antwerpen 1680-83)

Pierre Bayle, der diese Passage ohne Seitenangabe im Artikel ,,Luther (Martin)* seines
Diction(n)aire historique et critique von 1696 u. 6. nach dem Journal de Leipsic vom Oktober
1684 zitiert, zeigt sich empért liber diese Verleumdung: ,,De quoi '’homme n’est-il pas ca-
pable en matiere de calomnies grossieres, & diamétralement oposées a la vraisemblance.“
(ebd., Anm. I)

Die Volkstiimlichkeit des Romans noch im 17. Jahrhundert belegen auch einige Verse
aus dem unten behandelten Drama E! Gran Duque de Gandia von Calderén: ,la virtud
también tiene / sus andantes caballeros, / y en los duques de Gandia / sus Amadises el
cielo.” — Sprecher dieser Verse ist bezeichnenderweise der Diener Sanson, also ein Mann
ohne hohere Bildung (aaO. [Anm. 20), Vers 2433-36, vgl. Vers 2411). Fiir weitere Zeugnisse
vgl. A.C. Mottola, The ,,Amadis de Gaula* in Spain and in France, Diss. Fordham Univ.,
New York 1962.



Exerzitienbuch 277

Die Exercitia spiritualia haben aber selbst dann nichts damit oder
auch mit der sogenannten Hochliteratur gemeinsam, wenn wir jene De-
finition von Literatur auf die Exercitia anwenden wollten, die zuerst von
Horaz geprigt und in der Renaissance wieder aufgegriffen wurde, die
Verbindung von delectare und prodesse, von GenuB und Gewinn:

aut prodesse volunt aut delectare poetae
aut simul et iucunda et idonea dicere vitae.*

Erneut miiten wir bekennen, daB eine solche Formel nicht auf die Ex-
ercitia spiritualia anwendbar ist. Es handelt sich vielmehr eindeutig um
ein Buch, das seinen Leser nicht erfreuen will, sondern das ganz und al-
lein dem Zweck entsprechend eingerichtet ist, den sein Autor verfolgt:
der Unterweisung in geistlichen Ubungen.

Ein strikt funktionalisierter Text

Die Unterordnung eines Textes unter einen Zweck, seine strikte Funk-
tionalisierung, muB nicht unbedingt jede dsthetische Qualitét ausschlie-
Ben. Zwei Beispiele sollen das illustrieren. Das erste ist das beriihmte
Buch von Hofmann (Il libro del Cortegiano), das der Italiener Baldassare
Castiglione, papstlicher Nuntius am Hofe des spanischen Kdnigs, 1528
in Venedig veroffentlichen 14Bt%, im selben Jahr, da Ignatius mit dem
Entwurf der Exercitia im Handgepick in Paris eintrifft. Obwohl oder
aber gerade weil es sich auch hier um ein Handbuch handelt, diesmal
zur Erzichung der Hoflinge, hat Castiglione dafiir eine kunstvolle und
angenehm lesbare Form gewdhlt. Er kleidet seine Belehrungen in die
Form fingierter Gespriche zwischen gebildeten Hoflingen, die so schon
selbst das Idealbild ihres Standes vorfithren. Die Rechtfertigung der fik-
tionalen Form ergibt sich aus dem Zweck des Buches, so wie sich im
Ideal des Cortegiano ritterliches Verhalten und humanistische Bildung
vereinen. Das Erziehungsbuch verschmilzt auf diese Weise Form und
Inhalt zur dsthetischen Einheit, das Medium der Unterrichtung ist auch
die Botschaft, die literarische Verkleidung ist zugleich die Substanz.
Das zweite Beispiel liefern die Texte der Mystiker, wie sie im iibrigen
im Jahrhundert des Ignatius besonders zahlreich in Spanien entstehen.

4 Quintus Horatius Flaccus, De arte poetica liber — Die Dichtkunst, \at. u. deutsch, hrsg. von
H. Riidiger, Ziirich 1961, Vers 333-334: ,,Freudig zu stimmen und niitzlich zu sein sind die
Ziele des Dichters, / Oder praktische Lehren mit heiterem Vortrag zu einen.*

s Deutsch durch F. Baumgart: Das Buch vom Hofmann, Bremen 1960. Vgl. E. Loos, Bal-
dassare Castigliones ,Libro del Corlegiano®. Studien zur Tugendauffassung des Cinque-
cento, Frankfurt 1955, und - fiir neuere Literatur — den Forschungsiiberblick von Lorenz
Béninger in: Wolfenbiitteler Renaissance-Mitteilungen 9 (1985) 85-89.



Sebastian Neumeister 278

Wenn Teresa von Avila oder Johannes vom Kreuz in ihren Niederschrif-
ten versuchen, ihren mystischen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen
und sie anderen mitzuteilen, so haben sie selbstverstandlich alles andere
im Sinn als 4sthetische Ziele, ja sie verwenden die Sprache nur als einen
Notbehelf im stindigen BewuBtsein der Unzulinglichkeit dieses Me-
diums. Dennoch sieht die Literaturwissenschaft in den Sprachschépfun-
gen der Mystiker eines ihrer bevorzugten Objekte und bewertet auch
poetologisch, was den Autoren in ihrer Ausdrucksnot an Bildern und
Metaphern eingefallen ist. Der Auftrag, dem die Mystiker sich selbst un-
terwerfen, die Aussprache des Unaussprechlichen, fiihrt auch hier zu
einer Einheit von Spracharbeit und inhaltlicher Betroffenheit, die der
poetischen Arbeit (poiesis) des Dichters gleicht®.

Nichts dergleichen 148t sich von den geistlichen Ubungen des Igna-
tius sagen. Der Wille zur Praxis beherrscht diesen Text in einem MaBe,
daf} die Frage der sprachlichen Gestaltung dariiber véllig in den Hinter-
grund tritt. Die sprachliche Formung wird zu einem Gefi8, das allein
der Ubermittlung des Inhaltes dient, ohne auch seinerseits Beachtung zu
verlangen. Die Form (unter der man hier die berithmte Ordnung des
Materials nach zeitlichen und thematischen Einheiten und Abfolgen
verstehen konnte) ist nicht an einem Ideal der Gefilligkeit oder Eingin-
gigkeit des Textes orientiert, sondern einzig und allein an der Praxis’.

Nicht Abbild der Welt, sondern Bewdltigung und Uberwindung

Numerierung und Segmentierung gefihrden, wenn sie iiberhandneh-
men, nicht nur die sprachliche Mitteilung, sondern auch deren Realitiits-
gehalt. Der lebendige FluB3 der Sprache, gleichsam ein Abglanz des Le-
bens, wird dadurch in einer Weise reglementiert und reduziert, wie sie
dem Chaos der Wirklichkeit nicht entspricht. Gerade gegen dieses
Chaos aber richtet sich die organisatorische Intention des Ignatius. Das
unbewdltigte Leben soll in {iberschaubare Alternativen aufgespalten

¢ Aktuelle Angaben zur literaturwissenschaftlichen Beschéftigung mit den spanischen My-
stikern bietet, bezogen auf Teresa von Avila, André Stoll im Nachwort zu einer neu edier-
ten Barock-Ubersetzung von Teresas Hohelied-Deutung (Von der Liebe Gottes, Frankfurt
1984).

?Man konnte daher die Exercitia als einen reinen Gebrauchstext bezeichnen oder als
Sprechakt (,,speech act”) in der Definition des Linguisten J. R. Searle (,.speaking a langu-
age is performing speech acts, acts such as making statements, giving commands, asking
questions, making promises, and so on“, in: Speech Acts, Cambridge 1969, 16). Die Ana-
lyse wire dann eine Angelegenheit der sprach- und textwissenschaftlichen Pragmatik, die
allein das Funktionieren der sprachlichen Kommunikation, nicht aber ihre #sthetische Ge-
staltung oder die Aussage selbst untersucht. Die geistesgeschichtliche Bedeutung der Exer-
citia geriete dabei allerdings aus dem Blick.



Exerzitienbuch 279

werden, der Weg fiir klare Entscheidungen soll geebnet werden. Nicht
umsonst spricht Ignatius so hiufig von Ordnung und Unordnung: Form
und Inhalt entsprechen auch hier ganz einander. Die Differenz zum
Kunstwerk, das, wie gesagt, so definiert werden kann, liegt in der Inten-
tion, die Ignatius mit seiner Exerzitienanleitung verfolgt.

Der Verfasser eines literarischen Werkes versucht, die sinnlich und
geistig wahrgenommene Welt wiederzugeben oder aber sie neu zu er-
schaffen. Ignatius dagegen geht es nicht um das Abbild der Welt, son-
dern um diese selbst, um ihre Bewiltigung und Uberwindung. Doku-
mentiert der dichterische Text die Beschiftigung des Autors mit der
duBeren oder inneren Welt, so predigen die Exercitia schon durch ihr
unpritentidses AuBeres die Abwendung von der Welt der Erscheinun-
gen. Im Extrem praktiziert Ignatius diese Haltung in dem Diagramm,
das er zu Beginn der ersten Woche der Exerzitien fiir die besondere Ge-
wissenserforschung bereitstellt: leere Kdsten mit immer kiirzer werden-
den Linien, in die bezeichnenderweise erst der Exerzitant wie in einen
MeBbogen die, wie vorausgesetzt wird, schwindende Zahl seiner noch
nicht bereinigten Fehler und Siinden eintrigt. Der eigentliche Text die-
ses Nicht-Buches kiindigt sich an: die doppelte Praxis einer Uberwin-
dung der Welt und, aus ihrer Uberwindung heraus, die Gewinnung einer
neuen.

Das Exerzitienbuch: ein Nicht-Buch

Die Exerzitien sind kein Text im iiblichen Sinne, sondern ein Leertext,
eine Gebrauchsanweisung, deren einzige Funktion die Ermoglichung
einer Praxis ist, hier die Praxis des Dialoges mit Gott. Die Exerzitien
sind nicht zur Lektiire bestimmt. Nicht ohne Grund hat [gnatius alles
getan, um den Exerzitien auch duBerlich den Charakter eines Buches zu
nehmen. Die romische Ausgabe von 1548 erscheint ohne Autorenan-
gabe, ohne Widmung, sie ist nicht im Buchhandel erhiltlich, ja selbst
die Tatsache des Druckes wird rein technisch begriindet, nicht mit dem
Willen zur Offentlichkeit®. Wer dieses Nicht-Buch wie ein Buch im iibli-
chen Sinne liest, handelt wie jemand, der nach der Lektiire eines
Schachhandbuches meint, er kénne Schach spielen, wie jemand, der aus
einem Skelett auf den lebenden Menschen schlieBt, wie jemand, der eine
Landkarte fiir das von ihr dargestellte Land nimmt. Der argentinische

8 Vgl. Saint Ignace de Loyola, Exercices spirituels. Texte définitif (1548), traduit et com-
menté par Jean-Claude Guy, Paris 1982, 11-12.



Sebastian Neumeister 280

Schriftsteller Jorge Luis Borges berichtet zwar in seiner Erzihlung Von
der Strenge der Wissenschaft (Del rigor en la ciencia) von einer Land-
karte, die exakt ebenso groB3 war wie das Land, das sie abbildete, und
die in den Wiisten dieses fernen Landes mancherorts noch in Resten er-
halten sein soll, von Tieren und von Bettlern bewohnt®. Doch selbst hier
besteht die Differenz zwischen Landkarte und Land, zwischen signifiant
und signifié noch fort, die auch die Exercitia kennzeichnet.

Um den Praxisbezug der Exercitia spiritualia aus der Sicht der Litera-
tur zu beschreiben, bietet sich eher der Vergleich mit einer Gattung an,
die wie die Exercitia nur in Form einer Handlungsanweisung existiert
und die doch gerade darin héchst lebendig ist: mit der italienischen
commedia dell’arte. Wahrend man Theaterstiicke gemeinhin auch lesen
kann und sich solchermaBen ihrer schriftlich fixierten Sprachgestalt zu-
wendet, bietet die commedia dell’arte uns nur Szenarien und festgelegte
Typen, nicht schon den fertigen Text. Dieser erblickt das Licht der Welt
erst in der Auffithrung und verliert sich mit ihr auch wieder im Nichts.
Sein Dasein ist nicht abldsbar von einer Praxis als stindiger Aufgabe, zu
der es einer ausgefeilten Technik der Schauspieler ebenso bedarf wie
langjahriger Ubung!®. Die commedia dell’arte bietet dem Literaturhisto-
riker strukturell ein Pendant zum Verstindnis der Exercitia, auch wenn
die Inhalte ginzlich verschieden sind. Denn an die Stelle vorgegebener
Szenarien, die das Leben zeigen, so wie es ist, tritt bei Ignatius dieses
selbst, so wie es sein soll.

Nun konnte man behaupten, daBl auch Ignatius Anleitungen zu einem
Rollenverhalten gibt, das einem festen Handlungsablauf folgt. Doch die
Biihne ist hier die Wirklichkeit, die geforderte Kreativitit durchaus exi-
stentiell. Der Vergleich verliert sich ins Philosophische, die alte Meta-
pher vom Leben als einem Theaterspiel scheint auf: Was fiir jenes gilt,
gilt auch fiir dieses, nur wer sich mit einer, mit seiner Handlung auch in-

°In: Historia universal de la infamia, Buenos Aires 1954, 131-132 (deutsch in: Samdliche
Erzdhlungen, Miinchen 1970, 346). Die Vergleiche bei I. Iparraguirre, aaO. (Anm. 1),
167-168.

'% Der sowjetische Literaturwissenschaftler Jurij M. Lotman beschreibt die Wirkungsweise
der commedia dell’arte als eine ,Kombination der héchsten Freiheit mit héchster Unfrei-
heit“ im Dienste vorgegebener Identititen: ,,Damit jedoch die Asthetik der Identitit nicht
ihren Charakter als Mittel der Erkenntnis und der Information, der Schaffung eines be-
stimmten Modells der Welt verlor, muBte sie unerschiitterliche Schablonen der Begriffe
mit der Verschiedenartigkeit des ihnen unterlegten lebendigen Materials vereinen. In die-
ser Hinsicht ist bezeichnend, daB die Commedia dell’arte, obgleich sie an dem einen Pol
einen strengen Kanon von Masken-Schablonen mit bestimmten Méglichkeiten und Un-
moglichkeiten fiir eine jede aufweist, am anderen Pol sich als freieste Improvisation in der
Geschichte des europdischen Theaters entwickelte. (Die Struktur des kiinstlerischen Tex-
tes, Frankfurt 1973, 435) Vgl. David Esrig, Commedia dell’Arte, Nordlingen 1985.



Exerzitienbuch 281

nerlich identifiziert, in ihr lebt, kann sie zum Leben bringen. Erst wenn
diese Voraussetzung gegeben ist, gibt das Rollenspiel die Wahrheit frei,
eine Wahrheit, die im Falle des Theaters der nachgebildeten Wirklich-
keit sogar iiberlegen ist. Hans-Georg Gadamer, der so Kunst iiberhaupt
definiert, erkennt nicht nur in den ,,Regeln und Ordnungen, die die Aus-
fiillung des Spielraumes vorschreiben®, wie bei Ignatius der Ablauf der
Tage und Wochen, das Wesen des Spieles, er sieht in der Selbstdarstel-
lung des Spieles als einer Erfiilllung von vorgegebenen Regeln auch
seine Transzendierung ins Sein:
Die Selbstdarstellung des menschlichen Spieles beruht zwar, wie
wir sahen, auf einem an die Scheinzwecke des Spieles gebundenen
Verhalten, aber dessen ,Sinn‘ besteht nicht wirklich in der Errei-
chung dieser Zwecke. Vielmehr ist das Sichausgeben an die Spiel-
aufgabe in Wahrheit ein Sichausspielen. Die Selbstdarstellung des
Spieles bewirkt so, daBl der Spielende gleichsam zu seiner eigenen
Selbstdarstellung gelangt, indem er etwas spielt, das heiBit dar-
stellt.!!

Zugleich barock und modern

Wenn also Ignatius in Rittermanier Nachtwache vor dem Marienaltar
von Montserrat hilt und der Heiligen Jungfrau seine Waffen zum Wei-
hegeschenk macht, so spielt er nicht nur ein Spiel im Stile der Amadis-
Romane, die ihm vor Augen stehen, sondern er spricht auch schon sich
selbst aus, er strebt in einem ganz unmodernen Sinne nach Selbstver-
wirklichung'?. Auch bei der Darstellung der Welt als Kampf zwischen
den Michten des Himmels und der Finsternis, bei der Betrachtung der
zwei Banner und bei der Anwendung des Gleichnisses vom irdischen
Konig auf Christus handelt es sich nur im Ansatz um regelgeleitete Rol-
lenspiele. In Wahrheit geht es immer um das Ich selbst, um die Uber-
windung der eigenen Schwiche und den Zugang zu Gott. Ignatius er-
weist sich in den Exercitia spiritualia als zugleich sehr modern und sehr
barock - eine Gleichung, die durchaus moglich, ja sogar zwingend ist.
Modern ist Ignatius in der Vorwegnahme heutiger psychotherapeuti-
scher Praktiken des Rollenspiels, des Psychodramas, der Phantasien und

I Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, Tiibingen 1960,
103, vgl. 102 und 105ff.

12 Vgl. Autobiografia, aaO. (Anm. 1), cap. II, 17-18. Vgl. auch P. Leturia, El gentilhombre
Ifiigo Lopez de Loyola, Barcelona 1941. Die grundsitzliche Problematik eines christlichen
Ritter-Ideals erdrtert Karl Lowith, Can there be a Christian Gentleman?, in: ders., Zur Kri-
tik der christlichen Uberlieferung. Stuttgart 1966, 28-36.



Sebastian Neumeister 282

Tagtrdume, in denen die Seele nicht nur spielt, sondern in denen sie
lebt'3. Barock im Sinne der Literatur und Geistesgeschichte ist Ignatius
andererseits in der Vorwegnahme eines Themas, das im Spanien des
Goldenen Zeitalters am Grunde aller kiinstlerischen und literarischen
Darstellungen liegt und als Aktionsmodell insbesondere das Theater be-
herrscht, von der frivolen Komodie eines Lope de Vega bis hin zu Cal-
derons Grofiem Welttheater: die Einheit von engariound desengario, von
Trug und Wahrheit, von Diesseits und Jenseits in einer Verklammerung,
die nicht nur AnlaB einer religios motivierten Entlarvung sein kann,
einer theologischen Ideologiekritik sozusagen, sondern die beide
Aspekte, die Hiille wie den Kern, gleich ernst nimmt. Beides ndmlich,
duBerer Anschein wie inneres Sein, wird, wie {ibrigens auch in der Deu-
tung der zeitgendssischen Naturwissenschaften, nicht voneinander abge-
16st, sondern zusammengesehen!*.

Auch Ignatius gibt dem Exerzitanten einerseits ganz konkrete Rat-
schldge, wie er die Ablenkungen seiner Umgebung reduzieren und aus-
schlieBen kann: Einsamkeit, Dunkelheit, Fasten, Beten. Andererseits
aber macht er ebenso konkrete Angaben iiber das, was der Angeleitete
sich mit den Mitteln seiner inneren Sinneswahrnehmung vorzustellen
habe. Die Verbindung von Erscheinung und Wesen wird so nicht ein-
fach zugunsten einer nur abstrakten unsinnlichen Wahrheit unterbro-
chen. Sie wird vielmehr nur deshalb aus ihrer Verstrickung ins Diessei-
tige gelést, weil sie als eine Konstante des menschlichen Wahrneh-
mungsvermégens auch weiterhin im Psychodrama der Léiuterung ge-
braucht wird. Die fiinf Sinne erweisen sich nur dem ersten Anschein
nach als ein Hindernis auf dem Wege der Erkenntnis. In Wahrheit fiihrt
der Weg zu Gott wie in den Metaphern der Mystiker oder im Farben-
rausch stiddeutscher Barockkirchen, im barocken Illusionstheater oder
in den Oratorien Georg Friedrich Hindels auch iiber sie. Zugleich je-
doch bezeichnet Ignatius immer wieder kiihl die Differenz zwischen
Wahrnehmung und Wahrnehmung: ungeordnet/ geordnet — ungeregelt/
geregelt — schédlich/niitzlich - Sinnentrug/ ewige Wahrheit. An dieser
alternativen Aufteilung kdnnen wir ein weiteres Mal ablesen, wie sehr

 Der Vergleich mit dem von Sigmund Freud beschriebenen , Privattheater der Tag-
traume ist allerdings nur sehr begrenzi auf die Exercitia und ihre strenge Imaginationsdis-
ziplin anwendbar, da Freud die Tagtriume wegen ,.eines gewissen Nachlasses der Zensur
fir ihre Schopfungen* als Wunscherfiillungen noch in unmittelbarer Nihe zu den néchtli-
chen Triumen sieht (vgl. J. Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse,
Frankfurt 1972, s. v. ,, Tagtraum“).

'* Vgl. M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt 1971, bes. Kap. 1, 2 u. 3; H. Schulle,
El Desengarno. Wort und Thema in der spanischen Literatur des Goldenen Zeitalters, Miin-
chen 1969.



Exerzitienbuch 283

die Exercitia spiritualia ein Nicht-Text sind. Das imaginierte Material
selbst, das einen literarischen oder auch mystischen Autor zur Darstel-
lung dringen miiBte, interessiert Ignatius nicht, nur seine Ordnung, ja
diese erzeugt erst eigentlich die Reihe der anempfohlenen Vorstellun-
gen. Ignatius steckt in strenger, doch menschenfreundlicher Rationalitét
lediglich den Rahmen ab; seine Fiillung ist Sache der Exerzitanten. Die
Liberalitat der Exercitia ist Ignatius vorgeworfen worden, zu Unrecht,
wie wir sehen. Denn ebenso wichtig wie die zweckdienliche Ordnung ist
die Freiheit, in der der Exerzitant den Schritt von der Anleitung zur indi-
viduellen Selbstfindung unternehmen soll.

Ignatius und Calderon: Glaube als inszeniertes Leben

Die gleichsam theaterwissenschaftliche Deutung der Exercitia spiritua-
lia, wie sie sich gerade aus der nichtliterarischen Form dieses Nicht-Bu-
ches ergeben konnte, 148t das eigentliche Zentrum dieses exzentrischen
Textes erkennen. Es liegt auBerhalb der Exercitia spiritualia, im ProzeB3
der Realisierung ihrer Botschaft, in der Umwandlung des Nicht-Textes
in einen (Lebens-)Text, in dem allein die Exercitia nach dem Willen
ihres Verfassers ihr Ziel haben kénnen. Aus Kompetenzgriinden kann
dies hier nur am Gleichnis der Literatur beobachtet werden, am Beispiel
zweier Schriftsteller, nicht in der Seele des einzelnen. Immerhin ent-
spricht auch dies der ignatianischen Forderung, sich von den Vorgin-
gen, die unmittelbar nicht zuginglich sind, zunéchst eine intensive sinn-
liche Vorstellung zu machen. Was bei den Mystikern sprachliche Aus-
drucksnot ist und bei Ignatius psychologische Hilfestellung, entsteht bei
den Autoren des spanischen Barock aus rationalem Kalkiil, als Bild und
als Allegorie im Dienste einer literarischen Konstruktion.

Der erste Autor, der hier genannt werden soll, ist Calderon. Don Pe-
dro Calderon de la Barca (1600-1681) hat eine Jesuiten-Schule, das be-
rithmte Colegio Imperial in Madrid, besucht. Er wird nach einer beweg-
ten Jugend zum gefeierten Hofdichter der spanischen Habsburger und
bringt die Kultur des Goldenen Zeitalters auf eine Schluformel von un-
iibertroffener Brillanz und Intellektualitit. Als ausgesprochen Konser-
vativer verbindet er spitscholastische Dogmatik mit unbedingter Regie-
rungstreue — Zu Gott aus Staatsklugheit, wie eines seiner Fronleichnams-
spiele betitelt ist!® —, als Dichter aber auch barocke Wortgewalt mit

b

15 4 Dios por razén de estado (entstanden zwischen 1649 und 1660). Vgl. dazu A. Hillach,
Die Entmdchtigung der Religion durch den Geist der Mathematik oder Uber die Ungleichzei-



Sebastian Neumeister 284

schirfster Intelligenz und einer unerschopflichen Phantasie. Unter den
uber zweihundert Dramen und Fronleichnamsspielen, die uns von Cal-
derén iiberliefert sind, finden sich mindestens drei, die dem Wirken des
Ignatius und der Societas Jesu gelten, ja in einem von ihnen begegnen
wir Ignatius von Loyola sogar hdchstpersonlich. An diesen Fronleich-
namsspielen 148t sich eine Verdichtung der ignatianischen Ideen zu
theatralischer Sinnlichkeit beobachten, die in der Weltliteratur ohneglei-
chen ist. Calderon realisiert in seinen Stiicken als Text, was Ignatius von
seinen Gefihrten als Handlung fordert: den Glauben als (inszeniertes)
Leben. Zugleich aber sind seine Dramen auch philosophisches Welt-
theater, sie sind propaganda fidei.

In dem Drama Der grofie Fiirst von Fez, Baltasar von Loyola (El gran
principe de Fez), dem ersten der drei Stiicke, von denen hier die Rede
sein soll, schildert Calderon den Lebensweg eines marokkanischen Fiir-
sten, der sich zum Christentum bekehrt. In der deutschen Ausgabe der
Geschichte des Jesuitenordens von Thomas Tanner heiBt es dazu:

Ist aber dennoch unter den afrikanischen Kénigen keine Bekeh-
rung wunderlicher gewesen, denn des Konigs in Fessa und Maro-
cho, die von den Maltesern zu Schiff unternommen, und der auf
Ermahnung der seligsten Mutter Gottes ein Christ worden, dann
auch den geistlichen Stand in der Societit Jesu angenommen. Bei
seinem Eintritt nahm er den Namen Baltasar de Loyola an, wurde
nach iberkommenen priesterlichen Wiirden und zu Rom ausge-
wirkten stattlichen Tugendthaten zu seinen Landsleuten und ande-
ren Volkern in Afrika und Mogar verschicket, um selbige Christo
zu gewinnen. Ist aber unter Weges bei wihrender verdrieBlicher
Schifffahrt aufgangen und hat den Anfang Apostolischer Abferti-
gung mit einem rithmlichen Ende beschlossen 1668.16

Wie man sieht, ein religidses Riihrstiick im Stile der Dramen, die die Je-
suiten an ihren Schulen auffiihrten, aber auch im Wortsinne des rhetori-
schen movere. Die Bekehrung Muley Mahomets — so heiBt der Fiirst —
wird durch eine dunkle, Maria betreffende Koranstelle und durch die
Lektiire der Lebenserinnerungen Loyolas ausgelost. Calderén 148t sich
von der Stelle - von dem Ort im Sinne der Exercitia - inspirieren, wo Ig-
natius auf dem Wege nach Montserrat einen Araber trifft, der zwar an

tigkeit des barocken Fronleichnamsspieles in Spanien, in: Literatur und Religion, hrsg. von
H. Koopmann/W. Woesler, Freiburg 1984, 64-90.

' T. Tanner, Societas Jesu usque ad sanguinis et vitae profusionem militans, Prag 1683, zit.
nach E. Giinthner, Calderén und seine Werke, Freiburg 1888, I, 177; vgl. auch die Inhalts-
angabe, ebd., 165-176.



Exerzitienbuch 285

die Unbefleckte Empfingnis Mariae, nicht aber an die Jungfrauenge-
burt glauben will. Ignatius und der Mohr fiihren, wihrend Muley Maho-
met in der Ignatius-Biographie Ribadeneiras!’ die entsprechende Stelle
laut liest, im Hintergrund der Bithne die Szene selbst vor. Optisch, und
im Gleichklang der Stimmen des Lesenden und der Akteure auch aku-
stisch, wird so sichtbar gemacht, was im Buche steht - ein eindriickli-
ches Beispiel fiir die Ausfithrung der ignatianischen compositio loci'®.
Der Bekehrte und auf den Namen Baltasar de Loyola Getaufte iiber-
steht sodann alle Anschldge auf sein Leben und auf den neugewonne-
nen Glauben und bittet um Aufnahme in den Orden. Das Stiick endet
mit einem Auftritt der Religion mit Krone und Zepter, die von sich
selbst sagt:

Ich bin der Orden,
den sich Ignatius als Lohn fiir seine Dienste
mit seinen edlen Taten verdient hat.!®

Der gleiche Bilderbuchstil, der dem Grofen Fiirsten von Fez die dramati-
sche Wirkung sichert, kennzeichnet auch ein zweites Drama dieser Art,
das erst 1959 in einem béhmischen SchloB siidlich von Prag wiederauf-
gefundene Stiick El Gran Duque de Gandia®. Der Herzog von Gandia
ist niemand anderes als Francisco de Borja (1510-1572), einer der Weg-
gefihrten des Ignatius, dessen Kanonisierung Spanien und Calderén im
Jahre 1671 feiern. Beide, Ignatius und Francisco, treten im Stiick auf,
ebenso wie der von Ignatius nach Spanien entsandte Pedro Fabro
(Pierre Favre), ein Jugendfreund aus Pariser Tagen, und Ribadeneira,
Verfasser nicht nur der ersten Ignatius-Biographie, sondern auch einer
Lebensbeschreibung Francisco de Borjas (Madrid 1592). Bemerkenswert

17 Calderén nennt ihn ausdriicklich im Stiick (Qbras completas, I: Dramas, hrsg. von
A. Valbuena Briones, Madrid 1966, 1386 b).

18 Der Calderén-Forscher Friedrich Wilhelm Valentin Schmidt bemerkt schon zu Beginn
des 19. Jahrhunderts in Unkenntnis dieses Zusammenhangs: ,Merkwiirdig, welchen Vor-
zug in Beziehung auf Eindruck und Wirkung Calderon hier der viva vox vor der Schrift
gibt. Aber dies bereitet auch vor zu der wunderbaren Erscheinung des hl. Ignatius von
Loyola und des Mohren, die ein Hellsehen fiir den Grofifirsten wird. In Hinsicht auf die
Kunst eine iiber alles Lob erhabene Scene.“ (Die Schauspiele Calderons dargestellt und er-
liutert, Elberfeld 1857, 411; das postum erschienene Werk ist wesentlich frither entstan-
den.)

19 Soy/La Compaiiia que dieron, / por premio de sus servicios, / a Ignacio sus altos he-
chos.“ (Obras completas, I, aaO. [Anm. 17], 1408b)

20 Vgl. die Einfiihrung der Erstausgabe von Vaclav Cerny (Prag 1963) und G. Siebenmann,
EI Gran Duque de Gandia. Ein neuentdecktes Drama von Calderon, in: Germanisch-Roma-
nische Monatsschrift NF15 (1965) 262-275. Siebenmann hat das Stiick ebenfalls ediert (Sa-
lamanca 1970).



Sebastian Neumeister 286

ist das Stiick nicht nur durch die echt barocke Verdoppelung der Hand-
lung um den Heiligen durch eine Liebesintrige, die fiir Calderdn und die
spanische comedia seiner Zeit typische »Zusammenstellung des Komi-
schen mit dem Tragischen“, wie schon Friedrich von Schack in seiner
beriithmten Geschichte der dramatischen Literatur und Kunst in Spanien
von 1846 schreibt?!, sondern vor allem durch das Bild, das Calderdn von
Francisco de Borja entwirft.

Der Lduterungsweg des Exerzitanten, im Drama dargestellt

In den biographischen Details hilt sich Calderén weitgehend an die
Darstellung Ribadeneiras??. Zugleich jedoch gestaltet er das Leben sei-
nes Helden zu einem ProzeB, der in seiner intellektuellen und seelischen
Konsequenz groBe Ahnlichkeit mit jenem Lauterungsweg hat, den Igna-
tius seinen Exerzitanten anempfiehlt. Calderon zeigt auf der Biihne, wie
der Heilige, bekehrt durch die Enttduschungen, die eine Welt der Tiu-
schungen dem Menschen bereitet, Schritt fiir Schritt an Erkenntnis ge-
winnt, der Welt entsagt und zu Gott findet. Nachdem die Entscheidung
fiir das Ordensleben gefallen ist, fragt ihn der Kaiser: ,,So wollt Ihr uns
also verlassen?“ Francisco antwortet darauf:

Verlassen? Nein, Herr.

Vielmehr, Heilige Majestit, bedeutet es,

mich mir selbst zu iiberlassen, nicht Euch.
Denn selbst wenn ich mich selbst aufgebe,

so darf ich doch nicht verraten, was ich bin.
(...)

Die Religion ist es, zu der eine innere Gewalt
mich fast ohne mein Zutun dringt.?

Die Passage erinnert nicht nur an die seltenen Aussagen des Ignatius
liber seine mystischen Erfahrungen, denen zufolge ,der Herr selbst un-
sere Seele bewegt und gleichsam zu diesem oder jenem Tun zwingt, (...)
so dafl wir, selbst wenn wir wollten, dem gar nicht widerstehen kénn-
ten“?, sie ist auch ein gutes Beispiel fiir die hochintellektuelle Kunst

2t Zitiert aaO. (Anm. 20; hrsg. von Cerny), 23. Vgl. auch Siebenmann, aaO. (Anm. 20),
268-271 und 274.

#2 Zu den Differenzen vgl. die in Anm. 20 genannten Titel.

% ,,... Religion / es a que casi sin mi / me lleva fuerza interior.“ (El Gran Duque de Gandia,
hrsg. von V. Cerny, aaO. [Anm. 20], 145)

* Brief an Schwester Teresa Rejadella vom 18. Juni 1536 (Geistliche Briefe, hrsg. von
H. Rahner, Einsiedeln 31956, 85).



Exerzitienbuch 287

Calderéns. Die Kultur der Gegenreformation, wie sie seit dem Konzil
von Trient auf dem Programm der katholischen Kirche und auch der So-
cietas Jesu steht, erlebt in den Dramen Calder6ns, in seinen geschliffe-
nen Dialogen und prichtigen Allegorien ihre letzte und hochste Steige-
rung. Sinnlichkeit und Sinn, Dichtung und Philosophie, Affekt und In-
tellekt gehen hier eine Verbindung ein, die den Anspriichen des Theaters
ebenso gerecht wird wie der metaphysischen Dimension der.von Cal-
derén verkiindeten Botschaft. Es ist letztlich die christliche Botschaft
der Nichtigkeit der Welt, hier jedoch in ihrer spezifisch katholischen,
die Welt in all ihrer Vergénglichkeit gleichwohl voll bejahenden Form.
,Neben der géttlichen Komddie Dantes®, so schreibt Hugo Friedrich
1955, ,,ist das Theater Calderons der hichste dichterische Ausdruck, den
romanischer Katholizismus gefunden hat.“?

Diese Feststellung gilt auch, wenn wir Calder6n in der Nachfolge des
Ignatius sehen. Calderén stellt mit dem Typenreservoir der spanischen
comedia des Barock und ohne jede Scheu vor der effektvollen Aktuali-
sierung oder Historisierung der Personen und Ereignisse jenen Erkennt-
nisprozeB auf die Biihne, fiir den Ignatius in seinen Exercitia das Szena-
rium bereitstellt. Damit gerdt Calder6n allerdings in ein Dilemma. In-
dem er niamlich als Dichter die sinnliche Vorstellung, die ignatianische
compositio loci, zur dramatischen Handlung werden 1dB8t, erzeugt er
schon selbst jenen Text, den die Exercitia spiritualia als Nicht-Text ih-
rem Leser als seine eigene und unverzichtbare Leistung abverlangen.
Calder6n wird sozusagen dem eigenen Vorhaben im Moment seiner Er-
fiilllung untreu. Die Zuschauer seiner Stiicke nehmen passiv auf, was sie
sich eigentlich aktiv selbst erarbeiten miiiten. Die Suggestivitdt des
Theaters iiberlagert die Lebenspraxis des Zuschauers, der losgeldste
Schein der Poesie wird zur Scheinldsung und droht sich zu verselbstén-
digen.

Wir wissen, daB diese Gefahr fiir die Kunst nicht tddlich sein muf.
Der verstindige Theaterfreund vernimmt auch im Wohlklang des dich-
terischen Wortes die Botschaft, er wei3, daB3 dieses Wort mehr ist als nur
dsthetischer Schein. Gerade Calderén hat in seinen achtzig Fronleich-
namsspielen Wort und Wahrheit, Kunst und Kult kiihn vereint: in der
Allegorie. Calderén gelingt, was niemandem vor ihm und niemandem
nach ihm in dieser Perfektion je gelungen ist: die Sichtbarmachung der
Glaubenswahrheiten in einer Form, die zwischen dsthetischem Genuf}
und theologischer Belehrung die genaue Mitte hdlt, in einem literari-
schen Text, der zugleich ein dogmatischer ist. In einem Fronleichnams-

25 Der fremde Calderén, Freiburg 21966, 10f.



Sebastian Neumeister 288

spiel, das in konsequenter Verdoppelung der Bedeutungsebenen densel-
ben Titel wie das Borja-Stiick Calder6ns trigt, E! Gran Duque de
Gandia, und das moglicherweise ebenfalls im Borja-Jahr 1671 entstan-
den ist, erscheint am Ende die Religion als allegorische Gestalt iiber
dem in ein Kreuz verwandelten Baum des Lebens. Der Appell, den sie
an Francisco de Borja richtet, der hier fiir den Menschen tiberhaupt
steht, bekront das kunstvolle dramatische Gebdude des auto sacramental
alegorico und weist zugleich iiber das Theater hinaus in die Praxis des
Glaubenskampfes:

Ich, die heilige Religion,

die Gesellschaft, die du suchst,
komme, Dir zu sagen,

dafl der Himmel Deine Bitten erhort.
In der Kirche ist das Heiligtum,

das Dir Dein Leben gewihrt.

Tritt in sie ein, auf daBl du

eine Siule ihres Gebiudes seist,
denn Dein Leben und Deine Bul3e
erleuchten so Deine Person,

daB Deine Grofle groB sein wird
durch Tugend und Wert.

Der Mensch bist Du, und von Dir
wird abstammen,

wer in frommer Anbetung

Tempel, Altire und Schreine verdient.?¢

Francisco de Borja als Personifikation des Menschen, der Mensch in der
Gestalt des Jesuitengenerals — ndher zusammen kénnen Auftrag und
Ziel, Wirken und Wirklichkeit des Ordensgriinders nicht gebracht wer-
den.

Baltasar Gracian: Seelenfiihrung fiir den Weltmann

Der zweite der beiden gewahlten Autoren ist der Jesuitenpater Baltasar
Gracian (1601-1658). Gracian ist mit 18 Jahren dem Orden beigetreten,
er hat mit 34 die Priesterweihe empfangen, er hat hohe Amter im Orden

%% ..Yo, la Religion sagrada, / Compaiiia que td buscas, / vengo a decirte que el Cielo / tus
peticiones escucha. / En la Iglesia esta el sagrado / que ya tu vida asegura. / Entra en ella,
porque seas / de su edificio columna, / que tu vida y penitencia / tanto tu persona ilustra,
/ que por virtud y valor / sera tu grandeza mucha. / El Hombre eres, y de ti / descendera



Exerzitienbuch 289

bekleidet, ist aber auch in fast uniiberbriickbare Konflikte mit ihm gera-
ten. Gestorben ist Gracian genau hundert Jahre nach Kaiser Karl V: im
Jahre 16587,

Gracian ist in der Literaturwissenschaft bekannt als ein Autor von
hochster sprachschopferischer Kraft. In mehreren Traktaten, in einem
allegorischen Roman, in dem von Arthur Schopenhauer bewunderten
und ebenso bewunderungswiirdig iibersetzten Handorakel (Ordaculo ma-
nual y arte de prudencia) sowie in einer umfangreichen Asthetik hat Gra-
cian das philosophische, moralische, dsthetische und politische Denken
seiner Zeit auf den Begriff gebracht. Weniger bekannt ist, da3 er auch
ein berithmter akademischer Lehrer gewesen ist, ein hervorragender Pre-
diger und der Verfasser einer — moglicherweise daraus hervorgegange-
nen - Sammlung von fiinfzig Meditationen zur Vorbereitung auf die
Kommunion.

Das Comulgatorio (1655), so der Titel, unter dem Gracian sie zusam-
mengefaBt hat, atmet den Geist der Exercitia, sowohl was die Zielset-
zung angeht, die bekanntlich auch von Ignatius favorisierte moglichst
hiufige Kommunion, als auch hinsichtlich der inneren und &uf3eren
Struktur, der zentralen Stellung Christi und Mariae, aber auch der strik-
ten Didaktisierung und Visualisierung der behandelten Themen. Die
fiinfzig Meditationen des Comulgatorio sind jeweils in vier Abschnitte
unterteilt. Die ersten drei dienen der Vorbereitung, der Durchfiihrung
und der Nutzanwendung der Kommunion, der letzte bringt eine Dank-
sagung. Ausgangspunkt sind Texte des Alten und des Neuen Testamen-
tes, die wie in der homiletischen Praxis den Sonn- und Feiertagen des
Kirchenjahres zugeordnet werden kénnen. Das kleinformatige Biichlein
will im iibrigen auch in einer ganz duBerlichen Hinsicht praktisch sein,
,auf daB es dich“, wie Gracian im Vorwort schreibt, ,begleite, immer
wenn du zur Kommunion gehst, und so handlich (sei), daB3 jedermann es
entweder in der Brusttasche oder im Armelaufschlag bei sich tragen
kann*“?8,

Das Comulgatorio steht in seiner genauen Funktionsbestimmung ei-
nerseits und in der sprachlichen Formulierungskraft andererseits an der

quien con justas / adoraciones merezca / templos, altares y urnas.” (Calderon, Obras com-
pletas, I11: Autos sacramentales, hrsg. von A. Valbuena Prat, Madrid 21967, 110b) Es ist
eher unwahrscheinlich, daB Calderon der Autor des anonym iiberlieferten, aber ganz in
seinem Stil gehaltenen Stiickes ist.

27 Vgl. C. Guardiola Alcover, Baltasar Gracidn, Zaragoza 1980.

2 (...) empeiiandole en que te acompafie siempre que vayas a comulgar, y tan manual,
que le pueda llevar cualquiera o en el seno o en la manga.* ( E/ Comulgatorio, hrsg. von
E. Correa Calder6n, Madrid 1977, 6) Vgl. dazu S. Neumeister, Der andere Gracian: Die
13. Meditation des Comulgatorio (1655), in: Iberoromania 23 (1986) 89-99.



Sebastian Neumeister 290

Schwelle zwischen Nicht-Text und Text im oben erlduterten Sinne. Gra-
cian fordert den Leser nicht nur auf, sich Ort und Begleitumstinde von
Episoden aus dem Neuen Testament vorzustellen und auszumalen, wie
dies Ignatius in bezug auf den Leidensweg Christi tut, er verbindet diese
Aufforderung auch schon mit einer rhetorisch effektsicheren Formulie-
rung des jeweiligen Themas, die weit {iber die Inhalts-Andeutungen der
Exercitia hinausgeht®. Ahnliches 148t sich auch von den weltlichen
Traktaten Gracians sagen, dem Heroe (1637), dem Politico (1640), dem
Discreto (1646), ja noch vom beriihmten Ordculo manual (1647). Hier
und uniibersehbar in dem allegorischen Roman E! Criticon (1651-57),
dessen Abfassung Gracian in einen schweren Konflikt mit dem Orden
gebracht hat, liegt der Akzent ganz eindeutig auf dem Willen zum hoch-
stilisierten Text und seiner sich verselbstindigenden Existenz, sei es,
daf die Kunst in der barocken Fiille liegt wie im Criticén, sei es, daB la-
konische Kiirze das Ideal ist wie in den Traktaten und im Handorakel.

Die Gebrauchsanweisungen fiir das irdische und das seelische Wohi-
ergehen sind nach dem Willen Gracians immer auch Literatur. Insbe-
sondere die zeitlich vor dem Comulgatorio liegenden Werke tragen die
Botschaft des Ignatius bewuBt hinein in die Welt, ja, sie haben Gracian
mit ihrer konsequenten hoéfischen Pragmatik den Vorwurf des Machia-
vellismus eingebracht. Seine asketische Schrift, das Comulgatorio, hat
Gracian andererseits, ohne seine iibrigen Schriften zu verleugnen, offi-
ziell als das einzige legitime Produkt aus seiner Feder bezeichnet und
unter seinem richtigen Namen veroffentlicht:

Von verschiedenen Biichern, die man mir zugeschrieben hat, er-
kenne ich allein dieses als das meinige, als legitim an, da es dieses
Mal der Seele eher als dem Verstand dient.3¢

Wie erkliart sich diese Polarisierung von Seele und Verstand, von
»afecto” und ,,ingenio*, die Gracian hier innerhalb der eigenen Schrif-
ten vornimmt? Ist sie Ausdruck eines Dilemmas oder der Versuch einer
Synthese?

» Vgl. dazu F. Rodriguez de la Flor, ,, El Comulgatorio“ de Baltasar Gracidn y la tradicion
Jesuilica de la composilio loci, in: Revista de la Literatura 43 (1981) 5-18.

** .Entre varios libros que se me han prohijado, ésle s6lo reconozco por mio, digo legi-
timo, sirviendo esta vez al afecto mas que al ingenio.“ (E/ Comulgatorio, aaQ. [Anm.
28], 6). Zu ,afecto“ vgl. Real Academia Espaiiola, Diccionario de Autoridades, Madrid
1726-39 (Reprint Madrid 1969), s. v. (1. Eintrag): ,,Passion del alma, en fuerza de la qual
se excita un interior movimiento, con que nos inclinamos a amar, 0 aborrecer, a tener com-
passion y misericordia, 4 la ira, 4 la venganza, a la tristeza y otras afecciones y efectos pro-
prios del hombre.*



Exerzitienbuch 291

Im Ordculo manual findet sich genau hundert Jahre nach der Fertig-
stellung des definitiven Textes der Exercitia spiritualia und genau fiinf-
undzwanzig Jahre nach der Heiligsprechung des Ignatius ein Aphoris-
mus, der auf diese Fragen antwortet und zugleich die Intentionen des
Ordensgriinders wie auch das Wirken der von ihm begriindeten Gemein-
schaft in klassischer Weise formuliert:

Man bemiihe sich um die menschlichen Mittel, als ob es keine
gottlichen gibe, und um die gottlichen, als ob es keine menschli-
chen gibe. GroBe Meisterregel, die keines Kommentars bedarf.
(Aph. 251)

Was Gracian hier als ein Zitat vorstellt, ist nicht schizophrener Zynis-
mus, sondern die manieristisch verkiirzte Formulierung einer ignatiani-
schen Richtlinie. Denn, wie Ignatius 1555 in einem Brief aus AnlaB fi-
nanzieller Rettungsaktionen fiir das rémische Jesuitenkolleg schreibt:

Wenn ich auf Gott unsern Herrn in allen Dingen schaue, wie es
Thm wohlgefillt, so miiBte ich es als verfehlt betrachten, wollte ich
mich auf menschliche Mittel und Bemiithungen allein verlassen.
Andererseits aber kann ich es auch nicht als einen sicheren Weg
betrachten, alles nur auf das Gottvertrauen zu setzen, ohne das ge-
brauchen zu wollen, was Er mir in die Hand gegeben hat. Vielmehr
bin ich in unserem Herrn der Uberzeugung, daB ich das eine tun,
das andere nicht unterlassen soll, indem ich immer Gottes groflere
Verherrlichung und Ehre und sonst nichts im Auge habe.*

Gracian zieht, indem er seine fiir den Hofling, den Politiker, den Adli-
gen bestimmten Traktate verfaBt, die Lehre aus dieser Erkenntnis. Nicht
ohne Absicht faBt er das Handorakel, diese Bliitenlese taktischer Win-
kelziige und Raffinessen im Dienste des eigenen Fortkommens, mit den
folgenden Sitzen zusammen:

Mit einem Wort: ein Heiliger sein, und damit ist alles auf einmal
gesagt. Die Tugend ist das gemeinsame Band aller Vollkommen-
heiten und der Mittelpunkt aller Gliickseligkeit. Sie macht einen
Mann verniinftig, umsichtig, klug, verstindig, weise, tapfer, tiber-
legt, redlich, gliicklich, beiféllig, wahrhaft und zu einem Helden in

3, Hanse de procurar los medios humanos como si no hubiese divinos, y los divinos como si
no hubiese humanos‘: Regla de gran maestro; no hay que afiadir comento.” Schopenhauer
(Der handschriftliche Nachlaf3, Bd. IV/2, Frankfurt 1975, 240) iibersetzt: ,, Man wende die
menschlichen Mittel an, als ob es keine gottlichen, und die géttlichen, als ob es keine mensch-
lichen gabe. GroBe Meisterregel, die keines Kommentars bedarf.”

32 AaO. (Anm. 24), 298 (an Francisco de Borja).



Sebastian Neumeister 292

jedem Betracht. Drei Dinge, welche im Spanischen mit einem S
anfangen, machen gliicklich: Heiligkeit, Gesundheit und Weisheit.
(Aph. 300)*

Gracian bricht nicht aus dem Gebiude der christlichen Moral aus, ja, im
Criticén, das zur gleichen Zeit wie das Comulgatorio entstanden ist,
nimmt er die héfischen Extreme seiner Aufforderung zur skrupellosen
Selbstverteidigung und zur geschickten Selbstdarstellung auf eine mitt-
lere Linie zuriick*4. Gleichwohl bleiben Gracians Ratschlige explosiv.
Sie entlassen ihren Leser aus der Obhut einer geistlichen Fithrung und
biirden ihm die Verantwortung fiir sein Tun selbst auf, ein Tun, das, wie
gesagt, oft machiavellistische Ziige trigt.

Exerzitien sdkularisiert

Gracian ist, wie Ignatius, ein Kenner der menschlichen Seele. Doch
wihrend dieser den Menschen in seiner Schwiche sieht und ihm, wie
die stindig angeratenen Wiederholungen der einzelnen Ubungen anzei-
gen, dauernde und systematische Hilfe bietet, will Gracian den Men-
schen so auf die Kdmpfe des Tages vorbereiten, daB er der Stiitze nicht
mehr bedarf. Damit aber, und auch im Vorrang des Sozialen, iiberschrei-
tet Gracian die von Ignatius gezogenen Grenzen. Die Menschenfithrung
verliert bei Gracian den seelsorgerischen Aspekt und wird zur rein psy-
chologischen Technik. Auch Ignatius will seine Ordensbriider in die
Welt hinausschicken. Doch nicht nur geschieht dies immer im Dienste
des Ordens und der Kirche, sondern auch in der stdndigen Absicherung
durch deren Gemeinschaft. Gracian, der fiir den Weltmann schreibt,
nicht fiir den Geistlichen, muf3 auf diese Riickversicherung verzichten.
Er schreibt im Blick auf das Leben am Hof, das Geborgenheit nicht
kennt, sondern nur Kampf und Intrige — ,,bei Hof, bei Ho6ll“, wie eine
bekannte Formel der Zeit lautet3s,

Wir haben in den Traktaten des Baltasar Gracian das Zeugnis einer
Sédkularisierung vor uns, die den Rahmen der Exercitia spiritualia
sprengt, auch wenn sie diesem Vorbild verpflichtet bleibt. Auch Ignatius

33 ,En una palabra, santo, que es decirlo todo de una vez. Es la virtud cadena de todas las
perfecciones, centro de las felicidades; ella hace un sujeto prudente, atento, sagaz, cuerdo,
sabio, valeroso, reportado, entero, feliz, plausible, verdadero y universal héroe. Tre} eses
hacen dichoso: santo, sano y sabio.“

% Vgl. B. Pelegrin, Ethique et esthétique du Baroque. L'espace jésuitique de Baltasar Gra-
cian, Arles 1985, 207 ff.

% Vgl. H. Kiesel, ,, Bei Hof, bei Holl*. Untersuchungen zur literarischen Hofkritik von Seba-
stian Brant bis Friedrich Schiller, Tiibingen 1979.



Einiibung und Weisung 293

bemiiht sich schon, seine Briider auf die Gefahren der Welt vorzuberei-
ten und begleitet sie, wie sein umfangreicher Briefwechsel zeigt, mit sei-
nem stindigen Rat. Gracians weltkluger Hofling dagegen ist schon zu
sehr mit den Intrigen am Hofe beschiftigt, als daB er noch das Heil der
Seele in den Vordergrund stellen konnte. Das Seelenheil ist auch fiir ihn
die conditio sine qua non allen weltlichen Tuns. Es wird aber eben des-
halb nicht mehr thematisiert. Weltliches und geistliches Handeln treten
zumindest duBerlich auseinander: Ordculo manual und Comulgatorio
stehen in einer bis in die eigene Bewertung hinein genau austarierten
Balance nebeneinander. Die arbeitsteilige Welt der Moderne kiindigt
sich an’.

36 Im Blick auf religioses Tun etwa durch ein verdndertes ZeitbewuBtsein: ,,Im 17. Jahr-
hundert konnte man die Bedingungen frommer Lebensfiihrung noch als Dauergebot for-
mulieren, in der Mitte des 18. Jahrhunderts ist es unabweisbar geworden, daB solche Reli-
gion sich mit gelegentlicher Aufmerksamkeit begniigen mu8, wie beklagenswert immer dies
fiir die wichtigste Angelegenheit menschlichen Lebens auch ist. (N. Luhmann, Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft,
Bd. 1, Frankfurt 1980, 259)

EINUBUNG UND WEISUNG

,Leichter geht ein Kamel durch ein Nadeldhr...“

Zu den ,,drei Menschengruppen im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola
(EB Nr. 153, 154, 155)

Oftmals beiseite gelassen, dringt sich immer wieder die Frage vor: Wer kommt
in den Himmel? Haben die Art und Weise unseres Umgangs mit Besitz und die
Beantwortung dieser Frage etwas miteinander zu tun?

Géttlicher Bereich

Mit ,,Himmel“ 14Bt sich jene Wirklichkeit bezeichnen, in der Gott wohnt. Unter-
wegs sind wir zur Ewigkeit, in die Zeit Gottes laufen wir vor. Und zuweilen
leuchtet in kostbaren Augenblicken schon das Licht der Ewigkeit auf. Wir sagen





