
Exerzitienbuch 275 

Ende eines solchen Prozesses die Frage nach Gott und nach einem Le- 
ben in der Nachfolge Christi mit neuer Lebendigkeit und Ursprünglich- 
keit durchbricht. 

Ist dieses Ziel erreicht, so wird meist von den Betroffenen selbst der 
Wunsch ausgesprochen, die Treffen zu beenden bzw. in ihrer Häufigkeit 
zu reduzieren; oft wird dieser Eindruck auch nur indirekt angedeutet. 
Eine Ordensschwester, die in der Altenpflege tätig war, sagte einmal: 
•Jetzt habe ich den Eindruck, erst wirklich mein Noviziat gemacht zu 
haben." - Ein Student: •Seit einiger Zeit hat sich für mich das Problem, 
das ich bisher immer mit der Selbstbefriedigung gehabt habe, wie von 
selbst gelöst." - Eine Mutter: •Jetzt habe ich das Gefühl, daß ich mit 
meiner Aggression leben kann." - In einer Konsolidierungsphase wird 
dann die Frage des Abschlusses besprochen. Möglicherweise stellt sich 
die Frage der geistlichen Begleitung von neuem. Wo es sinnvoll er- 
scheint, sollte sie fortgesetzt werden. Vielleicht wird das Gebetsleben fri- 
scher und lebendiger, wenn auch nicht immer leichter. Vielleicht wird es 
möglich, etwas von der Verheißung Jesu zu spüren, wenn er von sich 
selbst sagt: •Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und es in 
Fülle haben." (Joh 10,10b) 

Das unlesbare Buch 
Die Exerzitien des Ignatius aus literaturwissenschaftlicher Sicht* 

Sebastian Neumeister, Berlin 

Karl-Ludwig Selig zum 60. Geburtstag 

Zum literarischen Status der Exercitia spiritualia 

Die Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola gehören nicht zur Lite- 
ratur im engeren Sinne, sie sind kein ästhetisch zu bewertender Text. 
Ignatius selbst markiert den Unterschied in seinen Lebenserinnerungen, 
als er sich bei seiner Bekehrung auf dem Krankenlager von den •libros 

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, der 1985 im Rahmen einer Ignatius-Tagung der 
Katholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg gehalten wurde. 



Sebastian Neumeister 276 

falsos y mundanos", d.h. von den Ritterromanen, abwendet und mehr 
und mehr Gefallen an dem findet, was in der Legenda aurea und der 
Vita Christi des Ludolf von Sachsen berichtet wird. Denn, so erkennt er 
nach einigem Nachdenken, die eitlen Dinge der Welt machen den Geist 
traurig, die Beschäftigung mit den heiligen aber heitern ihn auf: •de 
unos pensamientos quedaba triste, y de otros alegre" - die einen stam- 
men vom Teufel, die anderen von Gott1. Die Ritterromane, die bekannt- 
lich in ihrer Blütezeit durchaus auch der Ausformulierung und der Il- 
lustration ritterlicher Ideale dienten, waren im 16. Jahrhundert längst 
zur reinen Unterhaltungsliteratur geworden, und nur ein Don Quijote 
konnte sie noch ernst nehmen2. Ignatius ordnet sie daher in der von Pa- 
ter Luis Goncalvez da Camara festgehaltenen Autobiographie zu Recht 
dem Bereich zu, den wir heute Trivialliteratur nennen, und verwirft sie3. 

1 Vgl. Autobiografia (in: Obras completas de San Ignacio de Loyola, hrsg. von I. Iparra- 
guirre, Madrid 1963), cap. 1,5 bzw. 1,8. 
2 Zum Verhältnis von Realität und Fiktion in der Sicht des fahrenden Ritters Don Quijote 
vgl. S. Neumeister, Don Quijote, die Windmühlen, die Wissenschaften und die Wirklichkeit, 
in: Festschrift für Paul Raabe, hrsg. von A. Buck/M. Bircher, Amsterdam 1987, und K.-L. 
Selig, Don Quijote: Notes on Fiction and History, in: Homenaje a Luis Alberto Sanchez, Ma- 
drid 1983, 497-502. 
3 Der in der Autobiographie erwähnte Amadis de Gaula (aaO. [Anm. 1], cap. II, 17), be- 
kanntlich auch eines der Lieblingsbücher der heiligen Teresa von Avila, spielt als Prototyp 
der weitverbreiteten Ritterromane eine zentrale Rolle in der Konfrontation von weltlicher 
und geistlicher Literatur. So ermuntert Franz von Sales um 1620 den Schriftsteller Pierre 
Jay, auch geistliche Stoffe für ein breites Publikum zu behandeln, denn •cela les retireroit, 
ou au moins divertiroit, de la pestilente lecture des Amadis, des romans et de tant d'autres 
sottises, et ilz avaleroyent insensiblement l'aggreable hamecon qui les retireroit de la mer 
du peche dans la nacelle de la vertu" (zitiert nach M. Tietz, Saint Frangois de Sales'•Traite 
de l'amour de Dieu" [1616] und seine spanischen Vorläufer, Wiesbaden 1973, 230, Anm. 5). 

Martin Luther bleibt umgekehrt noch in der konfessionellen Polemik des ausgehenden 
17. Jahrhunderts der Vorwurf nicht erspart, er habe, um die Gläubigen zu korrumpieren, 
den Amadis-Romun ins Französische übersetzen lassen: •sceleratum scilicet ilium virum, 
cum Germaniam execrabili haeresi contaminare decrevisset, profanis earn libris corru- 
pisse, curavisseque ut lingua Gallica liber quidam donaretur, Amadis dictus, & quidem 
omni elegantia exornatus per Principum aulas spargeretur; sicque paulatim sacrarum pagi- 
narum spiritualiumque librorum nausea curiosorum aulicorum animis instillaretur." (A. 
Paciuchelli, Lectiones morales in Jonam Prophetam, Antwerpen 1680-83) 

Pierre Bayle, der diese Passage ohne Seitenangabe im Artikel •Luther (Martin)" seines 
Diction(n)aire historique et critique von 1696 u. ö. nach dem Journal de Leipsic vom Oktober 
1684 zitiert, zeigt sich empört über diese Verleumdung: •De quoi l'homme n'est-il pas ca- 
pable en matiere de calomnies grossieres, & diametralement oposees ä la vraisemblance." 
(ebd., Anm. I) 

Die Volkstümlichkeit des Romans noch im 17. Jahrhundert belegen auch einige Verse 
aus dem unten behandelten Drama El Gran Duque de Gandia von Calderön: •la virtud 
tambien tiene / sus andantes Caballeros, / y en los duques de Gandia / sus Amadises el 
cielo." - Sprecher dieser Verse ist bezeichnenderweise der Diener Sansön, also ein Mann 
ohne höhere Bildung (aaO. [Anm. 20], Vers 2433-36, vgl. Vers 2411). Für weitere Zeugnisse 
vgl. A.C. Mottola, The •Amadis de Gaula" in Spain and in France, Diss. Fordham Univ., 
New York 1962. 



Exerzitienbuch 277 

Die Exercitia spiritualia haben aber selbst dann nichts damit oder 
auch mit der sogenannten Hochliteratur gemeinsam, wenn wir jene De- 
finition von Literatur auf die Exercitia anwenden wollten, die zuerst von 
Horaz geprägt und in der Renaissance wieder aufgegriffen wurde, die 
Verbindung von delectare und prodesse, von Genuß und Gewinn: 

aut prodesse volunt aut delectare poetae 
aut simul et iucunda et idonea dicere vitae.4 

Erneut müßten wir bekennen, daß eine solche Formel nicht auf die Ex- 
ercitia spiritualia anwendbar ist. Es handelt sich vielmehr eindeutig um 
ein Buch, das seinen Leser nicht erfreuen will, sondern das ganz und al- 
lein dem Zweck entsprechend eingerichtet ist, den sein Autor verfolgt: 
der Unterweisung in geistlichen Übungen. 

Ein strikt funktionalisierter Text 

Die Unterordnung eines Textes unter einen Zweck, seine strikte Funk- 
tionalisierung, muß nicht unbedingt jede ästhetische Qualität ausschlie- 
ßen. Zwei Beispiele sollen das illustrieren. Das erste ist das berühmte 
Buch von Hofmann (II libro del Cortegiano), das der Italiener Baldassare 
Castiglione, päpstlicher Nuntius am Hofe des spanischen Königs, 1528 
in Venedig veröffentlichen läßt5, im selben Jahr, da Ignatius mit dem 
Entwurf der Exercitia im Handgepäck in Paris eintrifft. Obwohl oder 
aber gerade weil es sich auch hier um ein Handbuch handelt, diesmal 
zur Erziehung der Höflinge, hat Castiglione dafür eine kunstvolle und 
angenehm lesbare Form gewählt. Er kleidet seine Belehrungen in die 
Form fingierter Gespräche zwischen gebildeten Höflingen, die so schon 
selbst das Idealbild ihres Standes vorführen. Die Rechtfertigung der fik- 
tionalen Form ergibt sich aus dem Zweck des Buches, so wie sich im 
Ideal des Cortegiano ritterliches Verhalten und humanistische Bildung 
vereinen. Das Erziehungsbuch verschmilzt auf diese Weise Form und 
Inhalt zur ästhetischen Einheit, das Medium der Unterrichtung ist auch 
die Botschaft, die literarische Verkleidung ist zugleich die Substanz. 

Das zweite Beispiel liefern die Texte der Mystiker, wie sie im übrigen 
im Jahrhundert des Ignatius besonders zahlreich in Spanien entstehen. 

4 Quintus Horatius Flaccus, De arte poetica liber- Die Dichtkunst, lat. u. deutsch, hrsg. von 
H. Rüdiger, Zürich 1961, Vers 333-334: •Freudig zu stimmen und nützlich zu sein sind die 
Ziele des Dichters, / Oder praktische Lehren mit heiterem Vortrag zu einen." 
5 Deutsch durch F. Baumgart: Das Buch vom Hof mann, Bremen 1960. Vgl. E. Loos, Bal- 
dassare Castigliones •Libro del Cortegiano". Studien zur Tugendauffassung des Cinque- 
cento, Frankfurt 1955, und - für neuere Literatur - den Forschungsüberblick von Lorenz 
Böninger in: Wolfenbütteler Renaissance-Mitteilungen 9 (1985) 85-89. 



Sebastian Neumeister 278 

Wenn Teresa von Avila oder Johannes vom Kreuz in ihren Niederschrif- 
ten versuchen, ihren mystischen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen 
und sie anderen mitzuteilen, so haben sie selbstverständlich alles andere 
im Sinn als ästhetische Ziele, ja sie verwenden die Sprache nur als einen 
Notbehelf im ständigen Bewußtsein der Unzulänglichkeit dieses Me- 
diums. Dennoch sieht die Literaturwissenschaft in den Sprachschöpfun- 
gen der Mystiker eines ihrer bevorzugten Objekte und bewertet auch 
poetologisch, was den Autoren in ihrer Ausdrucksnot an Bildern und 
Metaphern eingefallen ist. Der Auftrag, dem die Mystiker sich selbst un- 
terwerfen, die Aussprache des Unaussprechlichen, führt auch hier zu 
einer Einheit von Spracharbeit und inhaltlicher Betroffenheit, die der 
poetischen Arbeit (poi'esis) des Dichters gleicht6. 

Nichts dergleichen läßt sich von den geistlichen Übungen des Igna- 
tius sagen. Der Wille zur Praxis beherrscht diesen Text in einem Maße, 
daß die Frage der sprachlichen Gestaltung darüber völlig in den Hinter- 
grund tritt. Die sprachliche Formung wird zu einem Gefäß, das allein 
der Übermittlung des Inhaltes dient, ohne auch seinerseits Beachtung zu 
verlangen. Die Form (unter der man hier die berühmte Ordnung des 
Materials nach zeitlichen und thematischen Einheiten und Abfolgen 
verstehen könnte) ist nicht an einem Ideal der Gefälligkeit oder Eingän- 
gigkeit des Textes orientiert, sondern einzig und allein an der Praxis7. 

Nicht Abbild der Welt, sondern Bewältigung und Überwindung 

Numerierung und Segmentierung gefährden, wenn sie überhandneh- 
men, nicht nur die sprachliche Mitteilung, sondern auch deren Realitäts- 
gehalt. Der lebendige Fluß der Sprache, gleichsam ein Abglanz des Le- 
bens, wird dadurch in einer Weise reglementiert und reduziert, wie sie 
dem Chaos der Wirklichkeit nicht entspricht. Gerade gegen dieses 
Chaos aber richtet sich die organisatorische Intention des Ignatius. Das 
unbewältigte Leben soll in überschaubare Alternativen aufgespalten 

6 Aktuelle Angaben zur literaturwissenschaftlichen Beschäftigung mit den spanischen My- 
stikern bietet, bezogen auf Teresa von Avila, Andre Stoll im Nachwort zu einer neu edier- 
ten Barock-Übersetzung von Teresas Hohelied-Deutung ( Von der Liebe Gottes Frankfurt 
1984). 

7 Man könnte daher die Exercitia als einen reinen Gebrauchstext bezeichnen oder als 
Sprechakt (•speech act") in der Definition des Linguisten J. R. Searle (•speaking a langu- 
age is performing speech acts, acts such as making statements, giving commands, asking 
questions, making promises, and so on", in: Speech Acts, Cambridge 1969, 16). Die Ana- 
lyse wäre dann eine Angelegenheit der sprach- und textwissenschaftlichen Pragmatik, die 
allein das Funktionieren der sprachlichen Kommunikation, nicht aber ihre ästhetische Ge- 
staltung oder die Aussage selbst untersucht. Die geistesgeschichtliche Bedeutung der Exer- 
citia geriete dabei allerdings aus dem Blick. 



Exerzitienbuch 279 

werden, der Weg für klare Entscheidungen soll geebnet werden. Nicht 
umsonst spricht Ignatius so häufig von Ordnung und Unordnung: Form 
und Inhalt entsprechen auch hier ganz einander. Die Differenz zum 
Kunstwerk, das, wie gesagt, so definiert werden kann, liegt in der Inten- 
tion, die Ignatius mit seiner Exerzitienanleitung verfolgt. 

Der Verfasser eines literarischen Werkes versucht, die sinnlich und 
geistig wahrgenommene Welt wiederzugeben oder aber sie neu zu er- 
schaffen. Ignatius dagegen geht es nicht um das Abbild der Welt, son- 
dern um diese selbst, um ihre Bewältigung und Überwindung. Doku- 
mentiert der dichterische Text die Beschäftigung des Autors mit der 
äußeren oder inneren Welt, so predigen die Exercitia schon durch ihr 
unprätentiöses Äußeres die Abwendung von der Welt der Erscheinun- 
gen. Im Extrem praktiziert Ignatius diese Haltung in dem Diagramm, 
das er zu Beginn der ersten Woche der Exerzitien für die besondere Ge- 
wissenserforschung bereitstellt: leere Kästen mit immer kürzer werden- 
den Linien, in die bezeichnenderweise erst der Exerzitant wie in einen 
Meßbogen die, wie vorausgesetzt wird, schwindende Zahl seiner noch 
nicht bereinigten Fehler und Sünden einträgt. Der eigentliche Text die- 
ses Nicht-Buches kündigt sich an: die doppelte Praxis einer Überwin- 
dung der Welt und, aus ihrer Überwindung heraus, die Gewinnung einer 
neuen. 

Das Exerzitienbuch: ein Nicht-Buch 

Die Exerzitien sind kein Text im üblichen Sinne, sondern ein LeerieyX, 
eine Gebrauchsanweisung, deren einzige Funktion die Ermöglichung 
einer Praxis ist, hier die Praxis des Dialoges mit Gott. Die Exerzitien 
sind nicht zur Lektüre bestimmt. Nicht ohne Grund hat Ignatius alles 
getan, um den Exerzitien auch äußerlich den Charakter eines Buches zu 
nehmen. Die römische Ausgabe von 1548 erscheint ohne Autorenan- 
gabe, ohne Widmung, sie ist nicht im Buchhandel erhältlich, ja selbst 
die Tatsache des Druckes wird rein technisch begründet, nicht mit dem 
Willen zur Öffentlichkeit8. Wer dieses Nicht-Buch wie ein Buch im übli- 
chen Sinne liest, handelt wie jemand, der nach der Lektüre eines 
Schachhandbuches meint, er könne Schach spielen, wie jemand, der aus 
einem Skelett auf den lebenden Menschen schließt, wie jemand, der eine 
Landkarte für das von ihr dargestellte Land nimmt. Der argentinische 

8 Vgl. Saint Ignace de Loyola, Exercices spirituels. Texte definitif(\54%), traduit et com- 
mente par Jean-Claude Guy, Paris 1982, 11-12. 



Sebastian Neumeister 280 

Schriftsteller Jorge Luis Borges berichtet zwar in seiner Erzählung Von 
der Strenge der Wissenschaft (Del rigor en la ciencia) von einer Land- 
karte, die exakt ebenso groß war wie das Land, das sie abbildete, und 
die in den Wüsten dieses fernen Landes mancherorts noch in Resten er- 
halten sein soll, von Tieren und von Bettlern bewohnt9. Doch selbst hier 
besteht die Differenz zwischen Landkarte und Land, zwischen signifiant 
und signifie noch fort, die auch die Exercitia kennzeichnet. 

Um den Praxisbezug der Exercitia spiritualia aus der Sicht der Litera- 
tur zu beschreiben, bietet sich eher der Vergleich mit einer Gattung an, 
die wie die Exercitia nur in Form einer Handlungsanweisung existiert 
und die doch gerade darin höchst lebendig ist: mit der italienischen 
commedia dell'arte. Während man Theaterstücke gemeinhin auch lesen 
kann und sich solchermaßen ihrer schriftlich fixierten Sprachgestalt zu- 
wendet, bietet die commedia dell'arte uns nur Szenarien und festgelegte 
Typen, nicht schon den fertigen Text. Dieser erblickt das Licht der Welt 
erst in der Aufführung und verliert sich mit ihr auch wieder im Nichts. 
Sein Dasein ist nicht ablösbar von einer Praxis als ständiger Aufgabe, zu 
der es einer ausgefeilten Technik der Schauspieler ebenso bedarf wie 
langjähriger Übung10. Die commedia dell'arte bietet dem Literaturhisto- 
riker strukturell ein Pendant zum Verständnis der Exercitia, auch wenn 
die Inhalte gänzlich verschieden sind. Denn an die Stelle vorgegebener 
Szenarien, die das Leben zeigen, so wie es ist, tritt bei Ignatius dieses 
selbst, so wie es sein soll. 

Nun könnte man behaupten, daß auch Ignatius Anleitungen zu einem 
Rollenverhalten gibt, das einem festen Handlungsablauf folgt. Doch die 
Bühne ist hier die Wirklichkeit, die geforderte Kreativität durchaus exi- 
stentiell. Der Vergleich verliert sich ins Philosophische, die alte Meta- 
pher vom Leben als einem Theaterspiel scheint auf: Was für jenes gilt, 
gilt auch für dieses, nur wer sich mit einer, mit seiner Handlung auch in- 

9 In: Historia universal de la infamia, Buenos Aires 1954, 131-132 (deutsch in: Sämtliche 
Erzählungen, München 1970, 346). Die Vergleiche bei I. Iparraguirre, aaO. (Anm. 1) 
167-168. 
10 Der sowjetische Literaturwissenschaftler Jurij M. Lotman beschreibt die Wirkungsweise 
der commedia dell'arte als eine •Kombination der höchsten Freiheit mit höchster Unfrei- 
heit" im Dienste vorgegebener Identitäten: •Damit jedoch die Ästhetik der Identität nicht 
ihren Charakter als Mittel der Erkenntnis und der Information, der Schaffung eines be- 
stimmten Modells der Welt verlor, mußte sie unerschütterliche Schablonen der Begriffe 
mit der Verschiedenartigkeit des ihnen unterlegten lebendigen Materials vereinen. In die- 
ser Hinsicht ist bezeichnend, daß die Commedia dell'arte, obgleich sie an dem einen Pol 
einen strengen Kanon von Masken-Schablonen mit bestimmten Möglichkeiten und Un- 
möglichkeiten für eine jede aufweist, am anderen Pol sich als freieste Improvisation in der 
Geschichte des europäischen Theaters entwickelte." (Die Struktur des künstlerischen Tex- 
tes, Frankfurt 1973, 435) Vgl. David Esrig, Commedia dell'Arte, Nördlingen 1985. 



Exerzitienbuch 281 

nerlich identifiziert, in ihr lebt, kann sie zum Leben bringen. Erst wenn 
diese Voraussetzung gegeben ist, gibt das Rollenspiel die Wahrheit frei, 
eine Wahrheit, die im Falle des Theaters der nachgebildeten Wirklich- 
keit sogar überlegen ist. Hans-Georg Gadamer, der so Kunst überhaupt 
definiert, erkennt nicht nur in den •Regeln und Ordnungen, die die Aus- 
füllung des Spielraumes vorschreiben", wie bei Ignatius der Ablauf der 
Tage und Wochen, das Wesen des Spieles, er sieht in der Selbstdarstel- 
lung des Spieles als einer Erfüllung von vorgegebenen Regeln auch 
seine Transzendierung ins Sein: 

Die Selbstdarstellung des menschlichen Spieles beruht zwar, wie 
wir sahen, auf einem an die Scheinzwecke des Spieles gebundenen 
Verhalten, aber dessen ,Sinn' besteht nicht wirklich in der Errei- 
chung dieser Zwecke. Vielmehr ist das Sichausgeben an die Spiel- 
aufgabe in Wahrheit ein Sichausspielen. Die Selbstdarstellung des 
Spieles bewirkt so, daß der Spielende gleichsam zu seiner eigenen 
Selbstdarstellung gelangt, indem er etwas spielt, das heißt dar- 
stellt.11 

Zugleich barock und modern 

Wenn also Ignatius in Rittermanier Nachtwache vor dem Marienaltar 
von Montserrat hält und der Heiligen Jungfrau seine Waffen zum Wei- 
hegeschenk macht, so spielt er nicht nur ein Spiel im Stile der Amadis- 
Romane, die ihm vor Augen stehen, sondern er spricht auch schon sich 
selbst aus, er strebt in einem ganz unmodernen Sinne nach Selbstver- 
wirklichung12. Auch bei der Darstellung der Welt als Kampf zwischen 
den Mächten des Himmels und der Finsternis, bei der Betrachtung der 
zwei Banner und bei der Anwendung des Gleichnisses vom irdischen 
König auf Christus handelt es sich nur im Ansatz um regelgeleitete Rol- 
lenspiele. In Wahrheit geht es immer um das Ich selbst, um die Über- 
windung der eigenen Schwäche und den Zugang zu Gott. Ignatius er- 
weist sich in den Exercitia spiritualia als zugleich sehr modern und sehr 
barock - eine Gleichung, die durchaus möglich, ja sogar zwingend ist. 
Modern ist Ignatius in der Vorwegnahme heutiger psychotherapeuti- 
scher Praktiken des Rollenspiels, des Psychodramas, der Phantasien und 

11 Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen 1960, 
103, vgl. 102 und 105 ff. 
12 Vgl. Autobiografia, aaO. (Anm. 1), cap. II, 17-18. Vgl. auch P. Letuna, EI gentilhombre 
Inigo Lopez de Loyola, Barcelona 1941. Die grundsätzliche Problematik eines christlichen 
Ritter-Ideals erörtert Karl Löwith, Can there he a Christian Gentleman?, in: ders., Zur Kri- 
tik der christlichen Überlieferung. Stuttgart 1966, 28-36. 



Sebastian Neumeister 282 

Tagträume, in denen die Seele nicht nur spielt, sondern in denen sie 
lebt13. Barock im Sinne der Literatur und Geistesgeschichte ist Ignatius 
andererseits in der Vorwegnahme eines Themas, das im Spanien des 
Goldenen Zeitalters am Grunde aller künstlerischen und literarischen 
Darstellungen liegt und als Aktionsmodell insbesondere das Theater be- 
herrscht, von der frivolen Komödie eines Lope de Vega bis hin zu Cal- 
deröns Großem Wehtheater: die Einheit von engano und desengano, von 
Trug und Wahrheit, von Diesseits und Jenseits in einer Verklammerung, 
die nicht nur Anlaß einer religiös motivierten Entlarvung sein kann,' 
einer theologischen Ideologiekritik sozusagen, sondern die beide 
Aspekte, die Hülle wie den Kern, gleich ernst nimmt. Beides nämlich, 
äußerer Anschein wie inneres Sein, wird, wie übrigens auch in der Deu- 
tung der zeitgenössischen Naturwissenschaften, nicht voneinander abge- 
löst, sondern zusammengesehen14. 

Auch Ignatius gibt dem Exerzitanten einerseits ganz konkrete Rat- 
schläge, wie er die Ablenkungen seiner Umgebung reduzieren und aus- 
schließen kann: Einsamkeit, Dunkelheit, Fasten, Beten. Andererseits 
aber macht er ebenso konkrete Angaben über das, was der Angeleitete 
sich mit den Mitteln seiner inneren Sinneswahrnehmung vorzustellen 
habe. Die Verbindung von Erscheinung und Wesen wird so nicht ein- 
fach zugunsten einer nur abstrakten unsinnlichen Wahrheit unterbro- 
chen. Sie wird vielmehr nur deshalb aus ihrer Verstrickung ins Diessei- 
tige gelöst, weil sie als eine Konstante des menschlichen Wahrneh- 
mungsvermögens auch weiterhin im Psychodrama der Läuterung ge- 
braucht wird. Die fünf Sinne erweisen sich nur dem ersten Anschein 
nach als ein Hindernis auf dem Wege der Erkenntnis. In Wahrheit führt 
der Weg zu Gott wie in den Metaphern der Mystiker oder im Farben- 
rausch süddeutscher Barockkirchen, im barocken Illusionstheater oder 
in den Oratorien Georg Friedrich Händeis auch über sie. Zugleich je- 
doch bezeichnet Ignatius immer wieder kühl die Differenz zwischen 
Wahrnehmung und Wahrnehmung: ungeordnet/geordnet - ungeregelt/ 
geregelt - schädlich/nützlich - Sinnentrug/ewige Wahrheit. An dieser 
alternativen Aufteilung können wir ein weiteres Mal ablesen, wie sehr 

13 Der Vergleich mit dem von Sigmund Freud beschriebenen •Privattheater" der Tag- 
träume ist allerdings nur sehr begrenzt auf die Exercitia und ihre strenge Imaginationsdis- 
ziplin anwendbar, da Freud die Tagträume wegen •eines gewissen Nachlasses der Zensur 
für ihre Schöpfungen" als Wunscherfüllungen noch in unmittelbarer Nähe zu den nächtli- 
chen Träumen sieht (vgl. J. Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse 
Frankfurt 1972, s. v. •Tagtraum"). 
14 Vgl. M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt 1971, bes. Kap. I, 2 u. 3; H. Schulte, 
El Desengano. Wort und Thema in der spanischen Literatur des Goldenen Zeitalters Mün- 
chen 1969. 



Exerzitienbuch 283 

die Exercitia spiritualia ein Nicht-Text sind. Das imaginierte Material 
selbst, das einen literarischen oder auch mystischen Autor zur Darstel- 
lung drängen müßte, interessiert Ignatius nicht, nur seine Ordnung, ja 
diese erzeugt erst eigentlich die Reihe der anempfohlenen Vorstellun- 
gen. Ignatius steckt in strenger, doch menschenfreundlicher Rationalität 
lediglich den Rahmen ab; seine Füllung ist Sache der Exerzitanten. Die 
Liberalität der Exercitia ist Ignatius vorgeworfen worden, zu Unrecht, 
wie wir sehen. Denn ebenso wichtig wie die zweckdienliche Ordnung ist 
die Freiheit, in der der Exerzitant den Schritt von der Anleitung zur indi- 
viduellen Selbstfindung unternehmen soll. 

Ignatius und Calderön: Glaube als inszeniertes Leben 

Die gleichsam theaterwissenschaftliche Deutung der Exercitia spiritua- 
lia, wie sie sich gerade aus der nichtliterarischen Form dieses Nicht-Bu- 
ches ergeben könnte, läßt das eigentliche Zentrum dieses exzentrischen 
Textes erkennen. Es liegt außerhalb der Exercitia spiritualia, im Prozeß 
der Realisierung ihrer Botschaft, in der Umwandlung des Nicht-Textes 
in einen (Lebens-)Text, in dem allein die Exercitia nach dem Willen 
ihres Verfassers ihr Ziel haben können. Aus Kompetenzgründen kann 
dies hier nur am Gleichnis der Literatur beobachtet werden, am Beispiel 
zweier Schriftsteller, nicht in der Seele des einzelnen. Immerhin ent- 
spricht auch dies der ignatianischen Forderung, sich von den Vorgän- 
gen, die unmittelbar nicht zugänglich sind, zunächst eine intensive sinn- 
liche Vorstellung zu machen. Was bei den Mystikern sprachliche Aus- 
drucksnot ist und bei Ignatius psychologische Hilfestellung, entsteht bei 
den Autoren des spanischen Barock aus rationalem Kalkül, als Bild und 
als Allegorie im Dienste einer literarischen Konstruktion. 

Der erste Autor, der hier genannt werden soll, ist Calderön. Don Pe- 
dro Calderön de la Barca (1600-1681) hat eine Jesuiten-Schule, das be- 
rühmte Colegio Imperial in Madrid, besucht. Er wird nach einer beweg- 
ten Jugend zum gefeierten Hofdichter der spanischen Habsburger und 
bringt die Kultur des Goldenen Zeitalters auf eine Schlußformel von un- 
übertroffener Brillanz und Intellektualität. Als ausgesprochen Konser- 
vativer verbindet er spätscholastische Dogmatik mit unbedingter Regie- 
rungstreue - Zu Gott aus Staatsklugheit, wie eines seiner Fronleichnams- 
spiele betitelt ist15 -, als Dichter aber auch barocke Wortgewalt mit 

15 A Diospor razön de estado (entstanden zwischen 1649 und 1660). Vgl. dazu A. Hillach, 
Die Entmächtigung der Religion durch den Geist der Mathematik oder Über die Ungleichzei- 



Sebastian Neumeister 284 

schärfster Intelligenz und einer unerschöpflichen Phantasie. Unter den 
über zweihundert Dramen und Fronleichnamsspielen, die uns von Cal- 
derön überliefert sind, finden sich mindestens drei, die dem Wirken des 
Ignatius und der Societas Jesu gelten, ja in einem von ihnen begegnen 
wir Ignatius von Loyola sogar höchstpersönlich. An diesen Fronleich- 
namsspielen läßt sich eine Verdichtung der ignatianischen Ideen zu 
theatralischer Sinnlichkeit beobachten, die in der Weltliteratur ohneglei- 
chen ist. Calderon realisiert in seinen Stücken als Text, was Ignatius von 
seinen Gefährten als Handlung fordert: den Glauben als (inszeniertes) 
Leben. Zugleich aber sind seine Dramen auch philosophisches Welt- 
theater, sie sind propaganda fidei. 

In dem Drama Der große Fürst von Fez, Baltasar von Loyola (El gran 
principe de Fez), dem ersten der drei Stücke, von denen hier die Rede 
sein soll, schildert Calderon den Lebensweg eines marokkanischen Für- 
sten, der sich zum Christentum bekehrt. In der deutschen Ausgabe der 
Geschichte des Jesuitenordens von Thomas Tanner heißt es dazu: 

Ist aber dennoch unter den afrikanischen Königen keine Bekeh- 
rung wunderlicher gewesen, denn des Königs in Fessa und Maro- 
cho, die von den Maltesern zu Schiff unternommen, und der auf 
Ermahnung der seligsten Mutter Gottes ein Christ worden, dann 
auch den geistlichen Stand in der Societät Jesu angenommen. Bei 
seinem Eintritt nahm er den Namen Baltasar de Loyola an, wurde 
nach überkommenen priesterlichen Würden und zu Rom ausge- 
wirkten stattlichen Tugendthaten zu seinen Landsleuten und ande- 
ren Völkern in Afrika und Mogar verschicket, um selbige Christo 
zu gewinnen. Ist aber unter Weges bei währender verdrießlicher 
Schifffahrt aufgangen und hat den Anfang Apostolischer Abferti- 
gung mit einem rühmlichen Ende beschlossen 1668.16 

Wie man sieht, ein religiöses Rührstück im Stile der Dramen, die die Je- 
suiten an ihren Schulen aufführten, aber auch im Wortsinne des rhetori- 
schen movere. Die Bekehrung Muley Mahomets - so heißt der Fürst - 
wird durch eine dunkle, Maria betreffende Koranstelle und durch die 
Lektüre der Lebenserinnerungen Loyolas ausgelöst. Calderon läßt sich 
von der Stelle - von dem Ort im Sinne der Exercitia - inspirieren, wo Ig- 
natius auf dem Wege nach Montserrat einen Araber trifft, der zwar an 

tigkeit des barocken Fronleichnamsspieles in Spanien, in: Literatur und Religion, hrsg. von 
H. Koopmann/W. Woesler, Freiburg 1984, 64-90. 
16 T. Tanner, Societas Jesu usque ad sanguinis et vitae profusionem militans, Prag 1683, zit. 
nach E. Günthner, Calderon und seine Werke, Freiburg 1888,1, 177; vgl. auch die Inhalts- 
angabe, ebd., 165-176. 



Exerzitienbuch 285 

die Unbefleckte Empfängnis Mariae, nicht aber an die Jungfrauenge- 
burt glauben will. Ignatius und der Mohr führen, während Muley Maho- 
met in der Ignatius-Biographie Ribadeneiras17 die entsprechende Stelle 
laut liest, im Hintergrund der Bühne die Szene selbst vor. Optisch, und 
im Gleichklang der Stimmen des Lesenden und der Akteure auch aku- 
stisch, wird so sichtbar gemacht, was im Buche steht - ein eindrückli- 
ches Beispiel für die Ausführung der ignatianischen compositio loci1*. 
Der Bekehrte und auf den Namen Baltasar de Loyola Getaufte über- 
steht sodann alle Anschläge auf sein Leben und auf den neugewonne- 
nen Glauben und bittet um Aufnahme in den Orden. Das Stück endet 
mit einem Auftritt der Religion mit Krone und Zepter, die von sich 
selbst sagt: 

Ich bin der Orden, 
den sich Ignatius als Lohn für seine Dienste 
mit seinen edlen Taten verdient hat.19 

Der gleiche Bilderbuchstil, der dem Großen Fürsten von Fez die dramati- 
sche Wirkung sichert, kennzeichnet auch ein zweites Drama dieser Art, 
das erst 1959 in einem böhmischen Schloß südlich von Prag wiederauf- 
gefundene Stück El Gran Duque de Gandia20. Der Herzog von Gandia 
ist niemand anderes als Francisco de Borja (1510-1572), einer der Weg- 
gefährten des Ignatius, dessen Kanonisierung Spanien und Calderon im 
Jahre 1671 feiern. Beide, Ignatius und Francisco, treten im Stück auf, 
ebenso wie der von Ignatius nach Spanien entsandte Pedro Fabro 
(Pierre Favre), ein Jugendfreund aus Pariser Tagen, und Ribadeneira, 
Verfasser nicht nur der ersten Ignatius-Biographie, sondern auch einer 
Lebensbeschreibung Francisco de Borjas (Madrid 1592). Bemerkenswert 

17 Calderon nennt ihn ausdrücklich im Stück {Obras completas, I: Dramas, hrsg. von 
A. Valbuena Briones, Madrid M966, 1386 b). 
18 Der Calderön-Forscher Friedrich Wilhelm Valentin Schmidt bemerkt schon zu Beginn 
des 19. Jahrhunderts in Unkenntnis dieses Zusammenhangs: •Merkwürdig, welchen Vor- 
zug in Beziehung auf Eindruck und Wirkung Calderon hier der viva vox vor der Schrift 
gibt. Aber dies bereitet auch vor zu der wunderbaren Erscheinung des hl. Ignatius von 
Loyola und des Mohren, die ein Hellsehen für den Großfürsten wird. In Hinsicht auf die 
Kunst eine über alles Lob erhabene Scene." (Die Schauspiele Calderöns dargestellt und er- 
läutert, Elberfeld 1857, 411; das postum erschienene Werk ist wesentlich früher entstan- 
den.) 
19 •Soy/La Compaiiia que dieron, / por premio de sus servicios, / a Ignacio sus altos he- 
chos." (Obras completas, I, aaO. [Anm. 17], 1408b) 
20 Vgl. die Einführung der Erstausgabe von Vaclav Cerny (Prag 1963) und G. Siebenmann, 
El Gran Duque de Gandia. Ein neuentdecktes Drama von Calderon, in: Germanisch-Roma- 
nische Monatsschrift NF\5 (1965) 262-275. Siebenmann hat das Stück ebenfalls ediert (Sa- 
lamanca 1970). 



Sebastian Neumeister 286 

ist das Stück nicht nur durch die echt barocke Verdoppelung der Hand- 
lung um den Heiligen durch eine Liebesintrige, die für Calderön und die 
spanische comedia seiner Zeit typische •Zusammenstellung des Komi- 
schen mit dem Tragischen", wie schon Friedrich von Schack in seiner 
berühmten Geschichte der dramatischen Literatur und Kunst in Spanien 
von 1846 schreibt21, sondern vor allem durch das Bild, das Calderön von 
Francisco de Borja entwirft. 

Der Läuterungsweg des Exerzitanten, im Drama dargestellt 

In den biographischen Details hält sich Calderön weitgehend an die 
Darstellung Ribadeneiras22. Zugleich jedoch gestaltet er das Leben sei- 
nes Helden zu einem Prozeß, der in seiner intellektuellen und seelischen 
Konsequenz große Ähnlichkeit mit jenem Läuterungsweg hat, den Igna- 
tius seinen Exerzitanten anempfiehlt. Calderön zeigt auf der Bühne, wie 
der Heilige, bekehrt durch die Enttäuschungen, die eine Welt der Täu- 
schungen dem Menschen bereitet, Schritt für Schritt an Erkenntnis ge- 
winnt, der Welt entsagt und zu Gott findet. Nachdem die Entscheidung 
für das Ordensleben gefallen ist, fragt ihn der Kaiser: •So wollt Ihr uns 
also verlassen?" Francisco antwortet darauf: 

Verlassen? Nein, Herr. 
Vielmehr, Heilige Majestät, bedeutet es, 
mich mir selbst zu überlassen, nicht Euch. 
Denn selbst wenn ich mich selbst aufgebe, 
so darf ich doch nicht verraten, was ich bin. 
(...) 
Die Religion ist es, zu der eine innere Gewalt 
mich fast ohne mein Zutun drängt.23 

Die Passage erinnert nicht nur an die seltenen Aussagen des Ignatius 
über seine mystischen Erfahrungen, denen zufolge •der Herr selbst un- 
sere Seele bewegt und gleichsam zu diesem oder jenem Tun zwingt, (...) 
so daß wir, selbst wenn wir wollten, dem gar nicht widerstehen könn- 
ten"24, sie ist auch ein gutes Beispiel für die hochintellektuelle Kunst 

21 Zitiert aaO. (Anm. 20; hrsg. von Cerny), 23. Vgl. auch Siebenmann, aaO. (Anm. 20) 
268-271 und 274. 
22 Zu den Differenzen vgl. die in Anm. 20 genannten Titel. 
23 •... Religion / es a que casi sin mi / me lleva fuerza interior." (El Gran Duque de Gandia, 
hrsg. von V. Cerny, aaO. [Anm. 20], 145) 
24 Brief an Schwester Teresa Rejadella vom 18. Juni 1536 {Geistliche Briefe hrsg  von 
H. Rahner, Einsiedeln 31956, 85). 



Exerzitienbuch 287 

Calderöns. Die Kultur der Gegenreformation, wie sie seit dem Konzil 
von Trient auf dem Programm der katholischen Kirche und auch der So- 
cietas Jesu steht, erlebt in den Dramen Calderöns, in seinen geschliffe- 
nen Dialogen und prächtigen Allegorien ihre letzte und höchste Steige- 
rung. Sinnlichkeit und Sinn, Dichtung und Philosophie, Affekt und In- 
tellekt gehen hier eine Verbindung ein, die den Ansprüchen des Theaters 
ebenso gerecht wird wie der metaphysischen Dimension der von Cal- 
derön verkündeten Botschaft. Es ist letztlich die christliche Botschaft 
der Nichtigkeit der Welt, hier jedoch in ihrer spezifisch katholischen, 
die Welt in all ihrer Vergänglichkeit gleichwohl voll bejahenden Form. 
•Neben der göttlichen Komödie Dantes", so schreibt Hugo Friedrich 
1955, •ist das Theater Calderöns der höchste dichterische Ausdruck, den 
romanischer Katholizismus gefunden hat."25 

Diese Feststellung gilt auch, wenn wir Calderön in der Nachfolge des 
Ignatius sehen. Calderön stellt mit dem Typenreservoir der spanischen 
comedia des Barock und ohne jede Scheu vor der effektvollen Aktuali- 
sierung oder Historisierung der Personen und Ereignisse jenen Erkennt- 
nisprozeß auf die Bühne, für den Ignatius in seinen Exercitia das Szena- 
rium bereitstellt. Damit gerät Calderön allerdings in ein Dilemma. In- 
dem er nämlich als Dichter die sinnliche Vorstellung, die ignatianische 
compositio loci, zur dramatischen Handlung werden läßt, erzeugt er 
schon selbst jenen Text, den die Exercitia spiritualia als Nicht-Text ih- 
rem Leser als seine eigene und unverzichtbare Leistung abverlangen. 
Calderön wird sozusagen dem eigenen Vorhaben im Moment seiner Er- 
füllung untreu. Die Zuschauer seiner Stücke nehmen passiv auf, was sie 
sich eigentlich aktiv selbst erarbeiten müßten. Die Suggestivität des 
Theaters überlagert die Lebenspraxis des Zuschauers, der losgelöste 
Schein der Poesie wird zur Scheinlösung und droht sich zu verselbstän- 
digen. 

Wir wissen, daß diese Gefahr für die Kunst nicht tödlich sein muß. 
Der verständige Theaterfreund vernimmt auch im Wohlklang des dich- 
terischen Wortes die Botschaft, er weiß, daß dieses Wort mehr ist als nur 
ästhetischer Schein. Gerade Calderön hat in seinen achtzig Fronleich- 
namsspielen Wort und Wahrheit, Kunst und Kult kühn vereint: in der 
Allegorie. Calderön gelingt, was niemandem vor ihm und niemandem 
nach ihm in dieser Perfektion je gelungen ist: die Sichtbarmachung der 
Glaubenswahrheiten in einer Form, die zwischen ästhetischem Genuß 
und theologischer Belehrung die genaue Mitte hält, in einem literari- 
schen Text, der zugleich ein dogmatischer ist. In einem Fronleichnams- 

25 Der fremde Calderön, Freiburg 21966, lOf. 



Sebastian Neumeister 288 

spiel, das in konsequenter Verdoppelung der Bedeutungsebenen densel- 
ben Titel wie das Borja-Stück Calderöns trägt, El Gran Duque de 
Gandia, und das möglicherweise ebenfalls im Borja-Jahr 1671 entstan- 
den ist, erscheint am Ende die Religion als allegorische Gestalt über 
dem in ein Kreuz verwandelten Baum des Lebens. Der Appell, den sie 
an Francisco de Borja richtet, der hier für den Menschen überhaupt 
steht, bekrönt das kunstvolle dramatische Gebäude des auto sacramental 
alegörico und weist zugleich über das Theater hinaus in die Praxis des 
Glaubenskampfes: 

Ich, die heilige Religion, 
die Gesellschaft, die du suchst, 
komme, Dir zu sagen, 
daß der Himmel Deine Bitten erhört. 
In der Kirche ist das Heiligtum, 
das Dir Dein Leben gewährt. 
Tritt in sie ein, auf daß du 
eine Säule ihres Gebäudes seist, 
denn Dein Leben und Deine Buße 
erleuchten so Deine Person, 
daß Deine Größe groß sein wird 
durch Tugend und Wert. 
Der Mensch bist Du, und von Dir 
wird abstammen, 
wer in frommer Anbetung 
Tempel, Altäre und Schreine verdient.26 

Francisco de Borja als Personifikation des Menschen, der Mensch in der 
Gestalt des Jesuitengenerals - näher zusammen können Auftrag und 
Ziel, Wirken und Wirklichkeit des Ordensgründers nicht gebracht wer- 
den. 

Baltasar Graciän: Seelenführung für den Weltmann 

Der zweite der beiden gewählten Autoren ist der Jesuitenpater Baltasar 
Graciän (1601-1658). Graciän ist mit 18 Jahren dem Orden beigetreten, 
er hat mit 34 die Priesterweihe empfangen, er hat hohe Ämter im Orden 

26 •Yo, la Religion sagrada, / Compania que tu buscas, / vengo a decirte que el Cielo / tus 
peticiones escucha. / En la Iglesia estä el sagrado / que ya tu vida asegura. / Entra en ella, 
porque seas / de su edificio columna, / que tu vida y penitencia / tanto tu persona ilustra, 
/ que por virtud y valor / serä tu grandeza mucha. / El Hombre eres, y de ti / descenderä 



Exerzitienbuch 289 

bekleidet, ist aber auch in fast unüberbrückbare Konflikte mit ihm gera- 
ten. Gestorben ist Graciän genau hundert Jahre nach Kaiser Karl V: im 
Jahre 165827. 

Graciän ist in der Literaturwissenschaft bekannt als ein Autor von 
höchster sprachschöpferischer Kraft. In mehreren Traktaten, in einem 
allegorischen Roman, in dem von Arthur Schopenhauer bewunderten 
und ebenso bewunderungswürdig übersetzten Handorakel (Oräculo ma- 
nualy arte de prudencia) sowie in einer umfangreichen Ästhetik hat Gra- 
ciän das philosophische, moralische, ästhetische und politische Denken 
seiner Zeit auf den Begriff gebracht. Weniger bekannt ist, daß er auch 
ein berühmter akademischer Lehrer gewesen ist, ein hervorragender Pre- 
diger und der Verfasser einer - möglicherweise daraus hervorgegange- 
nen - Sammlung von fünfzig Meditationen zur Vorbereitung auf die 
Kommunion. 

Das Comulgatorio (1655), so der Titel, unter dem Graciän sie zusam- 
mengefaßt hat, atmet den Geist der Exercitia, sowohl was die Zielset- 
zung angeht, die bekanntlich auch von Ignatius favorisierte möglichst 
häufige Kommunion, als auch hinsichtlich der inneren und äußeren 
Struktur, der zentralen Stellung Christi und Mariae, aber auch der strik- 
ten Didaktisierung und Visualisierung der behandelten Themen. Die 
fünfzig Meditationen des Comulgatorio sind jeweils in vier Abschnitte 
unterteilt. Die ersten drei dienen der Vorbereitung, der Durchführung 
und der Nutzanwendung der Kommunion, der letzte bringt eine Dank- 
sagung. Ausgangspunkt sind Texte des Alten und des Neuen Testamen- 
tes, die wie in der homiletischen Praxis den Sonn- und Feiertagen des 
Kirchenjahres zugeordnet werden können. Das kleinformatige Büchlein 
will im übrigen auch in einer ganz äußerlichen Hinsicht praktisch sein, 
•auf daß es dich", wie Graciän im Vorwort schreibt, •begleite, immer 
wenn du zur Kommunion gehst, und so handlich (sei), daß jedermann es 
entweder in der Brusttasche oder im Ärmelaufschlag bei sich tragen 
kann"28. 

Das Comulgatorio steht in seiner genauen Funktionsbestimmung ei- 
nerseits und in der sprachlichen Formulierungskraft andererseits an der 

quien con justas / adoraciones merezca / templos, altares y urnas." (Calderön, Obras com- 
pletas, III: Autos sacramentales, hrsg. von A. Valbuena Prat, Madrid 21967, 110b) Es ist 
eher unwahrscheinlich, daß Calderön der Autor des anonym überlieferten, aber ganz in 
seinem Stil gehaltenen Stückes ist. 
27 Vgl. C. Guardiola Alcover, Baltasar Graciän, Zaragoza 1980. 
28 •(...) empenändole en que te acompane siempre que vayas a comulgar, y tan manual, 
que le pueda llevar cualquiera o en el seno o en la manga." (El Comulgatorio, hrsg. von 
E. Correa Calderön, Madrid 1977, 6) Vgl. dazu S. Neumeister, Der andere Graciän: Die 
13. Meditation des Comulgatorio (1655), in: Iberoromania 23 (1986) 89-99. 



Sebastian Neumeister 290 

Schwelle zwischen Nicht-Text und Text im oben erläuterten Sinne. Gra- 
ciän fordert den Leser nicht nur auf, sich Ort und Begleitumstände von 
Episoden aus dem Neuen Testament vorzustellen und auszumalen, wie 
dies Ignatius in bezug auf den Leidensweg Christi tut, er verbindet diese 
Aufforderung auch schon mit einer rhetorisch effektsicheren Formulie- 
rung des jeweiligen Themas, die weit über die Inhalts-Andeutungen der 
Exercitia hinausgeht29. Ähnliches läßt sich auch von den weltlichen 
Traktaten Graciäns sagen, dem Heroe (1637), dem Politico (1640), dem 
Discreto (1646), ja noch vom berühmten Oräculo manual (1647). Hier 
und unübersehbar in dem allegorischen Roman El Criticön (1651-57), 
dessen Abfassung Graciän in einen schweren Konflikt mit dem Orden 
gebracht hat, liegt der Akzent ganz eindeutig auf dem Willen zum hoch- 
stilisierten Text und seiner sich verselbständigenden Existenz, sei es, 
daß die Kunst in der barocken Fülle liegt wie im Criticön, sei es, daß la- 
konische Kürze das Ideal ist wie in den Traktaten und im Handorakel. 

Die Gebrauchsanweisungen für das irdische und das seelische Wohl- 
ergehen sind nach dem Willen Graciäns immer auch Literatur. Insbe- 
sondere die zeitlich vor dem Comulgatorio liegenden Werke tragen die 
Botschaft des Ignatius bewußt hinein in die Welt, ja, sie haben Graciän 
mit ihrer konsequenten höfischen Pragmatik den Vorwurf des Machia- 
vellismus eingebracht. Seine asketische Schrift, das Comulgatorio, hat 
Graciän andererseits, ohne seine übrigen Schriften zu verleugnen, offi- 
ziell als das einzige legitime Produkt aus seiner Feder bezeichnet und 
unter seinem richtigen Namen veröffentlicht: 

Von verschiedenen Büchern, die man mir zugeschrieben hat, er- 
kenne ich allein dieses als das meinige, als legitim an, da es dieses 
Mal der Seele eher als dem Verstand dient.30 

Wie erklärt sich diese Polarisierung von Seele und Verstand, von 
•afecto" und •ingenio", die Graciän hier innerhalb der eigenen Schrif- 
ten vornimmt? Ist sie Ausdruck eines Dilemmas oder der Versuch einer 
Synthese? 

29 Vgl. dazu F. Rodriguez de la Flor, •El Comulgatorio" de Baltasar Graciän y la tradiciön 
jesuitica de la compositio loci, in: Revista de la Literatura 43 (1981) 5-18. 
30 •Entre varios libros que se me han prohijado, este solo reconozco por mio, digo legi- 
timo, sirviendo esta vez al afecto mäs que al ingenio." (El Comulgatorio, aaO. [Anm. 
28], 6). Zu •afecto" vgl. Real Academia Espanola, Diccionario de Autoridades, Madrid 
1726-39 (Reprint Madrid 1969), s. v. (1. Eintrag): •Passion del alma, en fuerza de la quäl 
se excita un interior movimiento, con que nos inclinamos ä amar, ö aborrecer, ä tener com- 
passion y misericördia, ä la ira, ä la venganza, ä la tristeza y otras afecciones y efectos pro- 
prios del hombre." 



Exerzitienbuch 291 

Im Oräculo manual findet sich genau hundert Jahre nach der Fertig- 
stellung des definitiven Textes der Exercitia spiritualia und genau fünf- 
undzwanzig Jahre nach der Heiligsprechung des Ignatius ein Aphoris- 
mus, der auf diese Fragen antwortet und zugleich die Intentionen des 
Ordensgründers wie auch das Wirken der von ihm begründeten Gemein- 
schaft in klassischer Weise formuliert: 

Man bemühe sich um die menschlichen Mittel, als ob es keine 
göttlichen gäbe, und um die göttlichen, als ob es keine menschli- 
chen gäbe. Große Meisterregel, die keines Kommentars bedarf. 
(Aph. 251)31 

Was Graciän hier als ein Zitat vorstellt, ist nicht schizophrener Zynis- 
mus, sondern die manieristisch verkürzte Formulierung einer ignatiani- 
schen Richtlinie. Denn, wie Ignatius 1555 in einem Brief aus Anlaß fi- 
nanzieller Rettungsaktionen für das römische Jesuitenkolleg schreibt: 

Wenn ich auf Gott unsern Herrn in allen Dingen schaue, wie es 
Ihm wohlgefällt, so müßte ich es als verfehlt betrachten, wollte ich 
mich auf menschliche Mittel und Bemühungen allein verlassen. 
Andererseits aber kann ich es auch nicht als einen sicheren Weg 
betrachten, alles nur auf das Gottvertrauen zu setzen, ohne das ge- 
brauchen zu wollen, was Er mir in die Hand gegeben hat. Vielmehr 
bin ich in unserem Herrn der Überzeugung, daß ich das eine tun, 
das andere nicht unterlassen soll, indem ich immer Gottes größere 
Verherrlichung und Ehre und sonst nichts im Auge habe.32 

Graciän zieht, indem er seine für den Höfling, den Politiker, den Adli- 
gen bestimmten Traktate verfaßt, die Lehre aus dieser Erkenntnis. Nicht 
ohne Absicht faßt er das Handorakel, diese Blütenlese taktischer Win- 
kelzüge und Raffinessen im Dienste des eigenen Fortkommens, mit den 
folgenden Sätzen zusammen: 

Mit einem Wort: ein Heiliger sein, und damit ist alles auf einmal 
gesagt. Die Tugend ist das gemeinsame Band aller Vollkommen- 
heiten und der Mittelpunkt aller Glückseligkeit. Sie macht einen 
Mann vernünftig, umsichtig, klug, verständig, weise, tapfer, über- 
legt, redlich, glücklich, beifällig, wahrhaft und zu einem Helden in 

31 ,•Hanse deprocurar los medios humanos como si no hubiese divinos, y los divinos como si 
no hubiese humanos': Regla de gran maestro; no hay que anadir comento." Schopenhauer 
{Der handschriftliche Nachlaß, Bd. IV/2, Frankfurt 1975, 240) übersetzt: •Man wende die 
menschlichen Mittel an, als ob es keine göttlichen, und die göttlichen, als ob es keine mensch- 
lichen gäbe. Große Meisterregel, die keines Kommentars bedarf." 
32 AaO. (Anm. 24), 298 (an Francisco de Borja). 



Sebastian Neumeister 292 

jedem Betracht. Drei Dinge, welche im Spanischen mit einem S 
anfangen, machen glücklich: Heiligkeit, Gesundheit und Weisheit. 
(Aph. 300)33 

Graciän bricht nicht aus dem Gebäude der christlichen Moral aus, ja, im 
Criticön, das zur gleichen Zeit wie das Comulgatorio entstanden ist, 
nimmt er die höfischen Extreme seiner Aufforderung zur skrupellosen 
Selbstverteidigung und zur geschickten Selbstdarstellung auf eine mitt- 
lere Linie zurück34. Gleichwohl bleiben Graciäns Ratschläge explosiv. 
Sie entlassen ihren Leser aus der Obhut einer geistlichen Führung und 
bürden ihm die Verantwortung für sein Tun selbst auf, ein Tun, das, wie 
gesagt, oft machiavellistische Züge trägt. 

Exerzitien säkularisiert 

Graciän ist, wie Ignatius, ein Kenner der menschlichen Seele. Doch 
während dieser den Menschen in seiner Schwäche sieht und ihm, wie 
die ständig angeratenen Wiederholungen der einzelnen Übungen anzei- 
gen, dauernde und systematische Hilfe bietet, will Graciän den Men- 
schen so auf die Kämpfe des Tages vorbereiten, daß er der Stütze nicht 
mehr bedarf. Damit aber, und auch im Vorrang des Sozialen, überschrei- 
tet Graciän die von Ignatius gezogenen Grenzen. Die Menschenführung 
verliert bei Graciän den seelsorgerischen Aspekt und wird zur rein psy- 
chologischen Technik. Auch Ignatius will seine Ordensbrüder in die 
Welt hinausschicken. Doch nicht nur geschieht dies immer im Dienste 
des Ordens und der Kirche, sondern auch in der ständigen Absicherung 
durch deren Gemeinschaft. Graciän, der für den Weltmann schreibt, 
nicht für den Geistlichen, muß auf diese Rückversicherung verzichten. 
Er schreibt im Blick auf das Leben am Hof, das Geborgenheit nicht 
kennt, sondern nur Kampf und Intrige - •bei Hof, bei Höll", wie eine 
bekannte Formel der Zeit lautet35. 

Wir haben in den Traktaten des Baltasar Graciän das Zeugnis einer 
Säkularisierung vor uns, die den Rahmen der Exercitia spiritualia 
sprengt, auch wenn sie diesem Vorbild verpflichtet bleibt. Auch Ignatius 

" •En una palabra, santo, que es decirlo todo de una vez. Es la virtud cadena de todas las 
perfecciones, centro de las felicidades; ella hace un sujeto prudente, atento, sagaz, cuerdo, 
sabio, valeroso, reportado, entero, feliz, plausible, verdadero y universal heroe. Tre$ eses 
hacen dichoso: santo, sano y sabio." 
34 Vgl. B. Pelegrin, Ethique et esthetique du Baroque. L'espace jesuitique de Baltasar Gra- 
ciän, Arles 1985, 207 ff. 
35 Vgl. H. Kiesel, •Bei Hof bei Höll". Untersuchungen zur literarischen Hofkritik von Seba- 
stian Brant bis Friedrich Schiller, Tübingen 1979. 



Einübung und Weisung 293 

bemüht sich schon, seine Brüder auf die Gefahren der Welt vorzuberei- 
ten und begleitet sie, wie sein umfangreicher Briefwechsel zeigt, mit sei- 
nem ständigen Rat. Graciäns weltkluger Höfling dagegen ist schon zu 
sehr mit den Intrigen am Hofe beschäftigt, als daß er noch das Heil der 
Seele in den Vordergrund stellen könnte. Das Seelenheil ist auch für ihn 
die conditio sine qua non allen weltlichen Tuns. Es wird aber eben des- 
halb nicht mehr thematisiert. Weltliches und geistliches Handeln treten 
zumindest äußerlich auseinander: Oräculo manual und Comulgatorio 
stehen in einer bis in die eigene Bewertung hinein genau austarierten 
Balance nebeneinander. Die arbeitsteilige Welt der Moderne kündigt 
sich an36. 

36 Im Blick auf religiöses Tun etwa durch ein verändertes Zeitbewußtsein: •Im 17. Jahr- 
hundert konnte man die Bedingungen frommer Lebensführung noch als Dauergebot for- 
mulieren, in der Mitte des 18. Jahrhunderts ist es unabweisbar geworden, daß solche Reli- 
gion sich mit gelegentlicher Aufmerksamkeit begnügen muß, wie beklagenswert immer dies 
für die wichtigste Angelegenheit menschlichen Lebens auch ist." (N. Luhmann, Gesell- 
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 
Bd. 1, Frankfurt 1980, 259) 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Leichter geht ein Kamel durch ein Nadelöhr..." 
Zu den •drei Menschengruppen" im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola 
(EB Nr. 153, 154, 155) 

Oftmals beiseite gelassen, drängt sich immer wieder die Frage vor: Wer kommt 
in den Himmel? Haben die Art und Weise unseres Umgangs mit Besitz und die 
Beantwortung dieser Frage etwas miteinander zu tun? 

Göttlicher Bereich 

Mit •Himmel" läßt sich jene Wirklichkeit bezeichnen, in der Gott wohnt. Unter- 
wegs sind wir zur Ewigkeit, in die Zeit Gottes laufen wir vor. Und zuweilen 
leuchtet in kostbaren Augenblicken schon das Licht der Ewigkeit auf. Wir sagen 




