
Einübung und Weisung 293 

bemüht sich schon, seine Brüder auf die Gefahren der Welt vorzuberei- 
ten und begleitet sie, wie sein umfangreicher Briefwechsel zeigt, mit sei- 
nem ständigen Rat. Graciäns weltkluger Höfling dagegen ist schon zu 
sehr mit den Intrigen am Hofe beschäftigt, als daß er noch das Heil der 
Seele in den Vordergrund stellen könnte. Das Seelenheil ist auch für ihn 
die conditio sine qua non allen weltlichen Tuns. Es wird aber eben des- 
halb nicht mehr thematisiert. Weltliches und geistliches Handeln treten 
zumindest äußerlich auseinander: Oräculo manual und Comulgatorio 
stehen in einer bis in die eigene Bewertung hinein genau austarierten 
Balance nebeneinander. Die arbeitsteilige Welt der Moderne kündigt 
sich an36. 

36 Im Blick auf religiöses Tun etwa durch ein verändertes Zeitbewußtsein: •Im 17. Jahr- 
hundert konnte man die Bedingungen frommer Lebensführung noch als Dauergebot for- 
mulieren, in der Mitte des 18. Jahrhunderts ist es unabweisbar geworden, daß solche Reli- 
gion sich mit gelegentlicher Aufmerksamkeit begnügen muß, wie beklagenswert immer dies 
für die wichtigste Angelegenheit menschlichen Lebens auch ist." (N. Luhmann, Gesell- 
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 
Bd. 1, Frankfurt 1980, 259) 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Leichter geht ein Kamel durch ein Nadelöhr..." 
Zu den •drei Menschengruppen" im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola 
(EB Nr. 153, 154, 155) 

Oftmals beiseite gelassen, drängt sich immer wieder die Frage vor: Wer kommt 
in den Himmel? Haben die Art und Weise unseres Umgangs mit Besitz und die 
Beantwortung dieser Frage etwas miteinander zu tun? 

Göttlicher Bereich 

Mit •Himmel" läßt sich jene Wirklichkeit bezeichnen, in der Gott wohnt. Unter- 
wegs sind wir zur Ewigkeit, in die Zeit Gottes laufen wir vor. Und zuweilen 
leuchtet in kostbaren Augenblicken schon das Licht der Ewigkeit auf. Wir sagen 



Einübung und Weisung 294 

dann: Dieser Augenblick war •himmlisch". Die Dinge hatten ihren Ort gefun- 
den; die Begegnung von Du zu Du war ganz getragen und erfüllt von jener 
Liebe, die ein Name Gottes ist. Menschen wurden wesentlich. 

Spuren des Himmels verweisen auf die Liebe selbst, auf Gott. Wo wahre 
Liebe herrscht, kommt die göttliche Wirklichkeit nahe, eine Herrlichkeit, die jeg- 
liches je mehr es selbst sein läßt, so daß sich alles füreinander verwendet und ge- 
rade so Gott die Ehre gibt. Und genauer noch: Nicht irgend etwas, keine neu ge- 
schaffene, himmlische Wirklichkeit erscheint als letztes Ziel des Menschen, son- 
dern Gott selbst, der im Unterwegs der Zeit uns die Gnade anbietet, uns immer 
mehr auf sein befreiendes und erlösendes Wort einzulassen. Je mehr wir dies 
wagen, um so mehr wächst unsere Freiheit den Dingen gegenüber, um so mehr 
kann jeder in sich zu sich selbst in ein freies Verhältnis treten und können wir in 
Freiheit miteinander umgehen. 

Der Wille Gottes, der darauf zielt, daß wir frei werden in Christus, der uns aus 
dem Kerker der Sünde und Knechtschaft befreit hat, kann besonders während 
einer geistlichen Übung erkannt werden. Gerade dann, wenn sich der Mensch in 
seiner ihm von Gott geschenkten Freiheit im Gebet an Gott wendet, kommt er 
zur Erkenntnis des Willens Gottes. Die Überlegungen, die Ignatius von Loyola 
im Exerzitienbuch (vgl. EB Nr. 150 ff) vorlegt, sollen helfen, den Willen Gottes 
leichter zu erkennen. Sie stehen im Kontext des Wählens. Um Entscheidung geht 
es. In ein neues, freies Verhältnis zur individuellen Lebenswelt soll der nach 
Gottes Willen Suchende gelangen. Wer fündig wird, sich entsprechend entschei- 
det und danach handelt, kann verstärkt darauf hoffen, in Zukunft ohne allzu 
schmerzhafte Reinigungs- und Läuterungsprozesse (Fegfeuer!) immer mehr in 
jenen göttlichen Bereich hineinzuwachsen, in dessen Zentrum der Ewige selbst 
zur eigenen Zukunft wird. 

Von drei Menschengruppen und 10000 Dukaten erzählt Ignatius von Loyola. 
Und dies, damit der einzelne im Blick darauf sich selbst besser erkennt und fähi- 
ger wird, dem Willen Gottes konform zu werden. Man stelle sich vor, es gebe 
drei Gruppen von Menschen. 

Jede von ihnen hat zehntausend Dukaten erworben, aber nicht rein oder 
gebührenderweise aus Liebe zu Gott; und sie alle wollen sich retten und 
Gott, unseren Herrn, in Frieden finden, indem sie die Schwere und das 
Hindernis von sich entfernen, das sie in der Anhänglichkeit an die erwor- 
bene Sache haben. (EB Nr. 150) 

Von den Sachen besetzt bis zur Todesstunde 

Die erste Menschenart würde das Verlangen, das sie zur erworbenen Sache 
hat, von sich entfernen wollen, um Gott, unseren Herrn, in Frieden zu fin- 
den, und sich zu retten wissen. Und sie setzt bis zur Todesstunde nicht die 
Mittel ein. (EB Nr. 153) 

Gemeint ist der Mensch, der ein unfreies Verhältnis zur Sache besitzt, so daß er 
davon besetzt ist. Dabei kann es sich um die Welt der Dinge, um Eigentum 



Einübung und Weisung 295 

(etwa die 10000 Dukaten) oder um irgendein Vermögen im mehrfachen Sinn des 
Wortes handeln. Alles, was jemand vermag, kann zu einem Idol werden, das ab- 
hängig macht. Auch fixe Ideen, Ideologien und knechtende Strukturen - sei es, 
daß man verbissen-progressiv um ihre Veränderung kämpft, sei es, daß man 
reaktionär-konservativ um jeden Preis daran festhalten möchte - sind Formen 
einer Abhängigkeit, die versklavt. Ein Mensch der ersten Menschengruppe 
hängt sich an Dinge. Nicht er verfügt in Gottes Namen frei über eine Sache, son- 
dern sie •hat" ihn. Sein •Hängen an" ist eine Form von Unfreiheit: Nicht nur 
selbstisch verwendetes Privateigentum ist Diebstahl, auch die Fixierung auf et- 
was ist eine Form von Beraubung. Man bringt sich um die Freiheit gegenüber 
der Welt der an sich guten Sachen, indem man sich an sie klammert. Der Weg 
zum Himmel, dem Bereich der je größeren Freiheit, die sich angesichts der abso- 
luten Freiheit, wie wir Gott nennen, selig verendgültigt, wird verbaut. •Leichter 
geht ein Kamel durch ein Nadelöhr, als daß ein Reicher in das Himmelreich ge- 
langt." (Mt 19,24) Wie der reiche Jüngling (vgl. Mt 19,16-22) wagt ein solcher 
das restlose Ja zum Ruf Christi, in dem sich der Wille Gottes ausspricht, nicht. 
Und so wird die Chance verfehlt, zu haben als hätte man nicht, d. h. die Chance, 
in Freiheit jeweils ja und nein sagen zu können aufgrund eines ganzen Ja zum 
anderen Du. 

Jemand aus der •ersten Menschengruppe" weiß, daß seine Beziehung zu den 
Sachen nicht gut ist, aber er will sich jetzt nicht ändern bzw. ändern lassen. Ein 
Mensch, der nicht im Jetzt, im Nun, in der Gegenwart, im Augenblick leben will, 
sondern •wenn-dann", später also, in der Todesstunde, ein solcher Mensch 
führt im Grunde eine anti-eschatologische Existenz. Er leugnet - meist unbe- 
wußt -, daß Gott ein Gott der Gegenwart bzw. der Gott einer Zukunft ist, die 
unumkehrbar mit Christus schon jetzt begonnen hat, da er in der Fülle der Zeit 
erschienen ist (vgl. Gal 4,4). 

Den Willen Gottes verkennen 

Die zweite (Menschengruppe) will das Verlangen entfernen, aber sie will es 
so entfernen, daß sie mit der erworbenen Sache verbleibt. Es soll also Gott 
dorthin kommen, wo sie will. Und sie entschließt sich nicht, die Sache zu 
lassen, um zu Gott zu gehen, auch wenn dies der bessere Stand für sie 
wäre. (EB Nr. 154) 

Die sogenannte •zweite Menschengruppe" ist unterscheidbar von der ersten 
Gruppe. Auch sie ist eine mehr oder minder schuld- bzw. sündhafte Weise von 
Selbstentfremdung. Der je größere Horizont der Liebe, Gott, wird zum Moment 
der Sachen und so zu einem Moment eines Selbst umstilisiert, das sich in seinem 
ungerechten Zustand selbst zu rechtfertigen versucht, anstatt sich von Gott 
rechtfertigen zu lassen, indem es als Antwort gerecht (richtig) mit den Dingen 
umgeht. Ein in sich selbst klebriges Selbstverhältnis eines Selbst kommt sich im 
Außen.der Sach- und Es-Welt entgegen, klebt an etwas, so daß es Gott gleich- 
sam dort festmachen möchte. Auf dieser Basis ist jemand dann bereit, ja zu sa- 



Einübung und Weisung 296 

gen. Friedenssuche •in" Gott - ohne Bereitschaft, ernsthafte Konsequenzen zu 
ziehen und sich zu ändern in bezug auf das eigene Gottesverhältnis! 

Gott ist für jemanden aus der •zweiten Menschengruppe" nur eine mehr oder 
minder absegnende metaphysische Instanz, die sich der Mensch durch eigen- 
mächtige Selbstvermittlungsversuche als Über-Ich - etwa durch Sublimierung - 
hergestellt hat. Aber: Das unfreie Verhältnis zu der Sachwelt spiegelt nur die 
Entfremdungsform des Gottesbezuges wider. Die Differenz zwischen Wille Got- 
tes und Eigenwille wird vom mehr oder minder psychologisch bzw. transzenden- 
tal-philosophisch gemachten Eigenort projektiv aufzuheben versucht. (Man kann 
aber so nicht eine Brücke bauen, geschweige denn das •andere Ufer" konstituie- 
ren.) Gott wird nicht Gott sein gelassen, weil der Mensch dieser Gruppe nicht 
Mensch sein will bzw. sich nicht Mensch sein läßt als der, der er von seinem We- 
sen her sein kann: jemand, der in ein freies Verhältnis zur Vermögens- und Ding- 
welt tritt - und so den wirklichen Willen Gottes erfüllt, der dem Menschen doch 
das je Bessere zu geben bereit ist. Der göttliche Horizont wird von der hier vor- 
gestellten Menschengruppe identifiziert mit dem selbstproduzierten Rahmen des 
gemachten Zustandes des Ich = Ich, das sich mit seiner Form von Habe nicht 
losläßt auf Gott hin, den anderen, das liebende Du. Das Selbst will nicht selbst- 
los sein, also nicht lieben. Und dies zeigt sich in der Dimension des Habens der 
Sachen als: die Liebe nach der Habe richten, anstatt umgekehrt voranzugehen. 
Wer aber nicht frei ist zur Selbst-losigkeit, praktiziert eine Form von Unfreiheit! 

Von Gott gesegnet 

Die •dritte Menschengruppe" unterscheidet sich zutiefst von den beiden erstge- 
nannten Gruppen. Sie ist bereit, Gottes Willen ganz zu tun. 

Die dritte (Menschenart) will das Verlangen entfernen, aber sie will es so 
entfernen, daß sie auch keine Anhänglichkeit dazu hat, die erworbene Sa- 
che zu haben oder nicht zu haben. Sie will sie vielmehr nur wollen oder 
nicht wollen, wie Gott, unser Herr, es in ihren Willen legen und es dem 
Betreffenden besser erscheinen wird, zum Dienst und Lobpreis für seine 
göttliche Majestät. Und in der Zwischenzeit will sie sich so einrichten, daß 
sie alles dem Verlangen nach läßt, indem sie Kraft einsetzt, weder dies 
noch irgend etwas anderes zu wollen, wenn nicht allein der Dienst für 
Gott, unseren Herrn, sie bewegt. Es soll also der Wunsch, besser Gott, un- 
serem Herrn, zu dienen, sie bewegen, die Sache zu nehmen oder zu lassen. 
(EB Nr. 155) 

Im Vergleich zu den vorher genannten und negativ gezeichneten Menschengrup- 
pen ist die nun zu betrachtende Menschengruppe eine positive Wir-Gestalt, die 
qualitativ von jenen sehr verschieden ist. Im konkreten Alltag begegnet sie 
manchmal in einzelnen. In den schon genannten Menschengruppen wirkt sie 
wie ein Ferment. Sie lebt realistisch das freie Verhältnis zu den •Sachen". Lei- 
tend ist nicht das Haben oder Nicht-Haben, das Halten oder Lassen, sondern 
von jenseits einer solchen Alternative wird die Zugehörigkeitsform einer Sache 



Einübung und Weisung 297 

zum Selbst jeweils entschieden. Und zwar im Blick und im Hören auf Gott, der 
zugleich der Fluchtpunkt und die Kraftquelle der Indifferenz ist1. Dies meint jene 
religiöse Grundgestimmtheit, die in psychologischer Terminologie •gleichschwe- 
bende Aufmerksamkeit sich selbst gegenüber bezüglich einer Sache" heißt. In 
Gottes Gegenwart wird gewählt. Durch seine Gnade ermächtigt zu Glaube, 
Hoffnung und Liebe, wird entschieden. In diesem Akt des lebendigen Selbstvoll- 
zuges geht es um Bewegung, eine Veränderung, eine Metamorphose. Ein Prozeß 
(im Sinne des Voranschreitens) findet statt. In diesem existentiellen Geschehnis 
soll je mehr angenommen und aktualisiert werden, was dem Willen Gottes be- 
züglich eines konkreten Menschen und seinem Vermögen entspricht. Dieses ge- 
suchte EnU/wwÄKwgsverhältnis (Berufung in bezug auf Sachen) wird von Gebet, 
im Sprachverhältnis zu Gott also, so durchwirkt, daß der Freigebigkeit Gottes 
von seiten des Menschen aufgrund Gottes zuvorkommender Gnade je mehr 
Raum gegeben wird, in dem der Betende dann geschenkterweise ein neues, 
freies Verhältnis zu sich selbst in der Dimension der Sache zeitigen kann und so 
im Dialog mit anderen (auch der Gesellschaft!) vor Gott je mehr lebendig zu exi- 
stieren vermag: sach-gerecht und frei. So werden wir Irdischen zu Himmlischen. 

Diese Hoffnung vor Augen, kann es uns leichter gelingen, immer wieder in ge- 
rechter Weise den irdischen Besitz zu gebrauchen. Gerade im Umgang mit 
•himmlischen Gütern" (vgl. Hebr 9,11; 10,1; Eph 1,3 f) läßt sich dabei einüben, 
wie unser Verhältnis zu irdischen Gütern beschaffen sein soll: Sie sind uns an- 
vertraut. Indem wir Eigenes nach vorne in der Zeit frei füreinander verwenden, 
geben wir es im Grunde auch Gott, dem Geber alles Guten, zurück. Sind wir 
doch ermächtigt, in Dankbarkeit vor ihm zu schenken. So wird offenbar, daß 
jegliches von Gott her uns je neu zukommt. Im Blick auf ihn sind geistliche und 
materielle Güter dann nicht mehr Anlaß zu Geiz und Neid, sondern als seine 
Gaben können sie dazu dienen, sinnvoll zu investieren und das Teilen mit ande- 
ren zu üben. Die Angst um Hab und Gut braucht dann nicht mehr die zwischen- 
menschlichen Beziehungen zu vergiften. Der Gier nach Besitz muß niemand 
mehr verfallen. Denn wir sind frei, mit unseren Vermögen zu leben. Wer sich von 
Gott her in ein neues, freies Verhältnis zu seinen Gütern begibt, kann nur gewin- 
nen Paul Imhof München 

1 Vgl. dazu G. Bottereau, Indifference Ignatienne, in: DictSpirVll/2, 1692: •Bevor I. v. L. 
das Wort .Indifferenz' gefunden hatte, um damit den Gleichgewichtszustand des Wollens. 
der für eine Wahl in Gelassenheit erforderlich ist, zu bezeichnen, hatte er sich wahrschein- 
lich mit dem traditionellen Bild von der Waage im Gleichgewicht zufriedengegeben. Die 
Ruhestellung der unbelasteten Waage zeigt anschaulich die Fähigkeit, sich jeweils nach 
dem schwereren Gewicht, nämlich der Liebe, zu neigen. Um dieses Gleichgewicht zu er- 
langen, wartet Ignatius nicht passiv auf ein Wunder; nichts würde seinem Temperament 
mehr widersprechen; im Gegenteil, er mobilisiert alle seine Kräfte." - Vgl. auch A. Rayez, 
L'Indifference aux IT et 18* siecles, in: DictSpir VII/2, 1707: •Die ignatianische Indiffe- 
renz ist, wie G. Fessard (La dialectique des Exercices spirituels de saint Ignace, t.l, coll. 
Theologie 35, Paris, 1956) deutet, primär ein .absolutes und totales Nicht-Wollen' - was 
uns an die Passivität ä la Fenelon erinnert -, aber sie ist zugleich ,Tat' unserer Freiheit, die 
.empfänglich ist selbst für ganz subtile Regungen der göttlichen Freiheit', eine Tat, in de- 
ren Wiederholung es .nach und nach zu einem Zustand der Verfügbarkeit kommt' (31)." 




