Einiibung und Weisung 293

bemiiht sich schon, seine Briider auf die Gefahren der Welt vorzuberei-
ten und begleitet sie, wie sein umfangreicher Briefwechsel zeigt, mit sei-
nem stindigen Rat. Gracians weltkluger Hofling dagegen ist schon zu
sehr mit den Intrigen am Hofe beschiftigt, als daB er noch das Heil der
Seele in den Vordergrund stellen konnte. Das Seelenheil ist auch fiir ihn
die conditio sine qua non allen weltlichen Tuns. Es wird aber eben des-
halb nicht mehr thematisiert. Weltliches und geistliches Handeln treten
zumindest duBerlich auseinander: Ordculo manual und Comulgatorio
stehen in einer bis in die eigene Bewertung hinein genau austarierten
Balance nebeneinander. Die arbeitsteilige Welt der Moderne kiindigt
sich an’.

36 Im Blick auf religioses Tun etwa durch ein verdndertes ZeitbewuBtsein: ,,Im 17. Jahr-
hundert konnte man die Bedingungen frommer Lebensfiihrung noch als Dauergebot for-
mulieren, in der Mitte des 18. Jahrhunderts ist es unabweisbar geworden, daB solche Reli-
gion sich mit gelegentlicher Aufmerksamkeit begniigen mu8, wie beklagenswert immer dies
fiir die wichtigste Angelegenheit menschlichen Lebens auch ist. (N. Luhmann, Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft,
Bd. 1, Frankfurt 1980, 259)

EINUBUNG UND WEISUNG

,Leichter geht ein Kamel durch ein Nadeldhr...“

Zu den ,,drei Menschengruppen im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola
(EB Nr. 153, 154, 155)

Oftmals beiseite gelassen, dringt sich immer wieder die Frage vor: Wer kommt
in den Himmel? Haben die Art und Weise unseres Umgangs mit Besitz und die
Beantwortung dieser Frage etwas miteinander zu tun?

Géttlicher Bereich

Mit ,,Himmel“ 14Bt sich jene Wirklichkeit bezeichnen, in der Gott wohnt. Unter-
wegs sind wir zur Ewigkeit, in die Zeit Gottes laufen wir vor. Und zuweilen
leuchtet in kostbaren Augenblicken schon das Licht der Ewigkeit auf. Wir sagen



Einiibung und Weisung 294

dann: Dieser Augenblick war ,,himmlisch“. Die Dinge hatten ihren Ort gefun-
den; die Begegnung von Du zu Du war ganz getragen und erfillt von jener
Liebe, die ein Name Gottes ist. Menschen wurden wesentlich.

Spuren des Himmels verweisen auf die Liebe selbst, auf Gott. Wo wahre
Liebe herrscht, kommt die géttliche Wirklichkeit nahe, eine Herrlichkeit, die jeg-
liches je mehr es selbst sein 14Bt, so daB sich alles fiireinander verwendet und ge-
rade so Gott die Ehre gibt. Und genauer noch: Nicht irgend etwas, keine neu ge-
schaffene, himmlische Wirklichkeit erscheint als letztes Ziel des Menschen, son-
dern Gott selbst, der im Unterwegs der Zeit uns die Gnade anbietet, uns immer
mehr auf sein befreiendes und erlésendes Wort einzulassen. Je mehr wir dies
wagen, um so mehr wichst unsere Freiheit den Dingen gegeniiber, um so mehr
kann jeder in sich zu sich selbst in ein freies Verhiltnis treten und kénnen wir in
Freiheit miteinander umgehen.

Der Wille Gottes, der darauf zielt, daB wir frei werden in Christus, der uns aus
dem Kerker der Siinde und Knechtschaft befreit hat, kann besonders wihrend
einer geistlichen Ubung erkannt werden. Gerade dann, wenn sich der Mensch in
seiner ihm von Gott geschenkten Freiheit im Gebet an Gott wendet, kommt er
zur Erkenntnis des Willens Gottes. Die Uberlegungen, die Ignatius von Loyola
im Exerzitienbuch (vgl. EB Nr. 150ff) vorlegt, sollen helfen, den Willen Gottes
leichter zu erkennen. Sie stehen im Kontext des Wiéklens. Um Entscheidung geht
es. In ein neues, freies Verhiltnis zur individuellen Lebenswelt soll der nach
Gottes Willen Suchende gelangen. Wer fiindig wird, sich entsprechend entschei-
det und danach handelt, kann verstirkt darauf hoffen, in Zukunft ohne allzu
schmerzhafte Reinigungs- und Liuterungsprozesse (Fegfeuer!) immer mehr in
jenen gottlichen Bereich hineinzuwachsen, in dessen Zentrum der Ewige selbst
zur eigenen Zukunft wird.

Von drei Menschengruppen und 10000 Dukaten erzéhlt Ignatius von Loyola.
Und dies, damit der einzelne im Blick darauf sich selbst besser erkennt und fahi-
ger wird, dem Willen Gottes konform zu werden. Man stelle sich vor, es gebe
drei Gruppen von Menschen.

Jede von ihnen hat zehntausend Dukaten erworben, aber nicht rein oder
gebiihrenderweise aus Liebe zu Gott; und sie alle wollen sich retten und
Gott, unseren Herrn, in Frieden finden, indem sie die Schwere und das
Hindernis von sich entfernen, das sie in der Anhinglichkeit an die erwor-
bene Sache haben. (EB Nr. 150)

Von den Sachen besetzt bis zur Todesstunde

Die erste Menschenart wiirde das Verlangen, das sie zur erworbenen Sache
hat, von sich entfernen wollen, um Gott, unseren Herrn, in Frieden zu fin-
den, und sich zu retten wissen. Und sie setzt bis zur Todesstunde nicht die
Mittel ein. (EB Nr. 153)

Gemeint ist der Mensch, der ein unfreies Verhiltnis zur Sache besitzt, so daB er
davon besetzt ist. Dabei kann es sich um die Welt der Dinge, um Eigentum



Einiibung und Weisung 295

(etwa die 10000 Dukaten) oder um irgendein Vermogen im mehrfachen Sinn des
Wortes handeln. Alles, was jemand vermag, kann zu einem Idol werden, das ab-
hingig macht. Auch fixe Ideen, Ideologien und knechtende Strukturen - sei es,
daB man verbissen-progressiv um ihre Verinderung kimpft, sei es, dai man
reaktionir-konservativ um jeden Preis daran festhalten mochte - sind Formen
einer Abhingigkeit, die versklavt. Ein Mensch der ersten Menschengruppe
hingt sich an Dinge. Nicht er verfiigt in Gottes Namen frei iiber eine Sache, son-
dern sie ,hat“ ihn. Sein ,,Hidngen an“ ist eine Form von Unfreiheit: Nicht nur
selbstisch verwendetes Privateigentum ist Diebstahl, auch die Fixierung auf et-
was ist eine Form von Beraubung. Man bringt sich um die Freiheit gegeniiber
der Welt der an sich guten Sachen, indem man sich an sie klammert. Der Weg
zum Himmel, dem Bereich der je groBeren Freiheit, die sich angesichts der abso-
luten Freiheit, wie wir Gott nennen, selig verendgiiltigt, wird verbant. ,,Leichter
geht ein Kamel durch ein Nadeldhr, als daf} ein Reicher in das Himmelreich ge-
langt.“ (Mt 19,24) Wie der reiche Jiingling (vgl. Mt 19,16-22) wagt ein solcher
das restlose Ja zuom Ruf Christi, in dem sich der Wille Gottes ausspricht, nicht.
Und so wird die Chance verfehlt, zu haben als hitte man nicht, d. h. die Chance,
in Freiheit jeweils ja und nein sagen zu konnen aufgrund eines ganzen Ja zum
anderen Du.

Jemand aus der ,,ersten Menschengruppe“ weif}, daBl seine Beziehung zu den
Sachen nicht gut ist, aber er will sich jetz¢ nicht indern bzw. dndern lassen. Ein
Mensch, der nicht im Jetzt, im Nun, in der Gegenwart, im Augenblick leben will,
sondern ,,wenn-dann®“, spiter also, in der Todesstunde, ein solcher Mensch
fithrt im Grunde eine anti-eschatologische Existenz. Er leugnet — meist unbe-
wuBlt —, daB} Gott ein Gott der Gegenwart bzw. der Gott einer Zukunft ist, die
unumkehrbar mit Christus schon jetzt begonnen hat, da er in der Fiille der Zeit
erschienen ist (vgl. Gal 4,4).

Den Willen Gottes verkennen

Die zweite (Menschengruppe) will das Verlangen entfernen, aber sie will es
so entfernen, daB sie mit der erworbenen Sache verbleibt. Es soll also Gott
dorthin kommen, wo sie will. Und sie entschlieft sich nicht, die Sache zu
lassen, um zu Gott zu gehen, auch wenn dies der bessere Stand fiir sie
wire. (EB Nr. 154)

Die sogenannte ,zweite Menschengruppe® ist unterscheidbar von der ersten
Gruppe. Auch sie ist eine mehr oder minder schuld- bzw. siindhafte Weise von
Selbstentfremdung. Der je groBere Horizont der Liebe, Gott, wird zum Moment
der Sachen und so zu einem Moment eines Selbst umstilisiert, das sich in seinem
ungerechten Zustand selbst zu rechtfertigen versucht, anstatt sich von Gott
rechtfertigen zu lassen, indem es als Antwort gerecht (richtig) mit den Dingen
umgeht. Ein in sich selbst klebriges Selbstverhiltnis eines Selbst kommt sich im
AuBen. der Sach- und Es-Welt entgegen, klebt an etwas, so daB es Gott gleich-
sam dort festmachen mdochte. Auf dieser Basis ist jemand dann bereit, ja zu sa-



Eintibung und Weisung 296

gen. Friedenssuche ,,in*“ Gott - ohne Bereitschaft, ernsthafte Konsequenzen zu
ziehen und sich zu dndern in bezug auf das eigene Gottesverhiltnis!

Gott ist fiir jemanden aus der ,,zweiten Menschengruppe® nur eine mehr oder
minder absegnende metaphysische Instanz, die sich der Mensch durch eigen-
michtige Selbstvermittlungsversuche als Uber-Ich - etwa durch Sublimierung -
hergestellt hat. Aber: Das unfreie Verhiltnis zu der Sachwelt spiegelt nur die
Entfremdungsform des Gottesbezuges wider. Die Differenz zwischen Wille Got-
tes und Eigenwille wird vom mehr oder minder psychologisch bzw. transzenden-
tal-philosophisch gemachten Eigenort projektiv aufzuheben versucht. (Man kann
aber so nicht eine Briicke bauen, geschweige denn das ,,andere Ufer* konstituie-
ren.) Gott wird nicht Gott sein gelassen, weil der Mensch dieser Gruppe nicht
Mensch sein will bzw. sich nicht Mensch sein 148t als der, der er von seinem We-
sen her sein kann: jemand, der in ein freies Verhiltnis zur Vermégens- und Ding-
welt tritt — und so den wirklichen Willen Gottes erfiillt, der dem Menschen doch
das je Bessere zu geben bereit ist. Der géttliche Horizont wird von der hier vor-
gestellten Menschengruppe identifiziert mit dem selbstproduzierten Rahmen des
gemachten Zustandes des Ich = Ich, das sich mit seiner Form von Habe nicht
losldBt auf Gott hin, den anderen, das liebende Du. Das Selbst will nicht selbst-
los sein, also nicht lieben. Und dies zeigt sich in der Dimension des Habens der
Sachen als: die Liebe nach der Habe richten, anstatt umgekehrt voranzugehen.
Wer aber nicht frei ist zur Selbst-losigkeit, praktiziert eine Form von Unfreiheit!

Von Gott gesegnet

Die ,dritte Menschengruppe“ unterscheidet sich zutiefst von den beiden erstge-
nannten Gruppen. Sie ist bereit, Gottes Willen ganz zu tun.

Die dritte (Menschenart) will das Verlangen entfernen, aber sie will es so
entfernen, daB sie auch keine Anhinglichkeit dazu hat, die erworbene Sa-
che zu haben oder nicht zu haben. Sie will sie vielmehr nur wollen oder
nicht wollen, wie Gott, unser Herr, es in ihren Willen legen und es dem
Betreffenden besser erscheinen wird, zum Dienst und Lobpreis fiir seine
gottliche Majestit. Und in der Zwischenzeit will sie sich so einrichten, daB
sie alles dem Verlangen nach 1idBt, indem sie Kraft einsetzt, weder dies
noch irgend etwas anderes zu wollen, wenn nicht allein der Dienst fiir
Gott, unseren Herrn, sie bewegt. Es soll also der Wunsch, besser Gott, un-
serem Herrn, zu dienen, sie bewegen, die Sache zu nehmen oder zu lassen.
(EB Nr. 155)

Im Vergleich zu den vorher genannten und negativ gezeichneten Menschengrup-
pen ist die nun zu betrachtende Menschengruppe eine positive Wir-Gestalt, die
qualitativ von jenen sehr verschieden ist. Im konkreten Alltag begegnet sie
manchmal in einzelnen. In den schon genannten Menschengruppen wirkt sie
wie ein Ferment. Sie lebt realistisch das freie Verhiltnis zu den ,,Sachen®. Lei-
tend ist nicht das Haben oder Nicht-Haben, das Halten oder Lassen, sondern
von jenseits einer solchen Alternative wird die Zugehérigkeitsform einer Sache



Einiibung und Weisung 297

zum Selbst jeweils entschieden. Und zwar im Blick und im Héren auf Gott, der
zugleich der Fluchtpunkt und die Kraftquelle der Indifferenzist'. Dies meint jene
religiose Grundgestimmtheit, die in psychologischer Terminologie ,,gleichschwe-
bende Aufmerksamkeit sich selbst gegeniiber beziiglich einer Sache” heiB3t. In
Gottes Gegenwart wird gewihit. Durch seine Gnade ermiichtigt zu Glaube,
Hoffnung und Liebe, wird entschieden. In diesem Akt des lebendigen Selbstvoll-
zuges geht es um Bewegung, eine Verinderung, eine Metamorphose. Ein Proze3
(im Sinne des Voranschreitens) findet statt. In diesem existentiellen Geschehnis
soll je mehr angenommen und aktualisiert werden, was dem Willen Gottes be-
ziiglich eines konkreten Menschen und seinem Vermogen entspricht. Dieses ge-
suchte Entsprechungsverhiltnis (Berufung in bezug auf Sachen) wird von Gebet,
im Sprachverhaltnis zu Gott also, so durchwirkt, daB der Freigebigkeit Gottes
von seiten des Menschen aufgrund Gottes zuvorkommender Gnade je mehr
Raum gegeben wird, in dem der Betende dann geschenkterweise ein neues,
freies Verhiltnis zu sich selbst in der Dimension der Sache zeitigen kann und so
im Dialog mit anderen (auch der Gesellschaft!) vor Gott je mehr lebendig zu exi-
stieren vermag: sach-gerecht und frei. So werden wir Irdischen zu Himmlischen.

Diese Hoffnung vor Augen, kann es uns leichter gelingen, immer wieder in ge-
rechter Weise den irdischen Besitz zu gebrauchen. Gerade im Umgang mit
_himmlischen Giitern* (vgl. Hebr 9,11;10,1; Eph 1,3f) 14Bt sich dabei einiiben,
wie unser Verhiltnis zu irdischen Giitern beschaffen sein soll: Sie sind uns an-
vertraut. Indem wir Eigenes nach vorne in der Zeit frei fiireinander verwenden,
geben wir es im Grunde auch Gott, dem Geber alles Guten, zuriick. Sind wir
doch ermichtigt, in Dankbarkeit vor ihm zu schenken. So wird offenbar, daB3
jegliches von Gott her uns je neu zukommt. Im Blick auf ihn sind geistliche und
materielle Giiter dann nicht mehr AnlaB zu Geiz und Neid, sondern als seine
Gaben konnen sie dazu dienen, sinnvoll zu investieren und das Teilen mit ande-
ren zu iiben. Die Angst um Hab und Gut braucht dann nicht mehr die zwischen-
menschlichen Beziehungen zu vergiften. Der Gier nach Besitz mufl niemand
mehr verfallen. Denn wir sind frei, mit unseren Vermdgen zu leben. Wer sich von
Gott her in ein neues, freies Verhiltnis zu seinen Giitern begibt, kann nur gewin-
nen. Paul Imhof, Miinchen

1 Vgl. dazu G. Bottereau, Indifférence Ignatienne, in: DictSpir VI1/2, 1692: ,.Bevor L. v. L.
das Wort ,Indifferenz’ gefunden hatte, um damit den Gleichgewichtszustand des Wollens,
der fiir eine Wahl in Gelassenheit erforderlich ist, zu bezeichnen, hatte er sich wahrschein-
lich mit dem traditionelilen Bild von der Waage im Gleichgewicht zufriedengegeben. Die
Ruhesteliung der unbelasteten Waage zeigt anschaulich die Fahigkeit, sich jeweils nach
dem schwereren Gewicht, namlich der Liebe, zu neigen. Um dieses Gleichgewicht zu er-
langen, wartet Ignatius nicht passiv auf ein Wunder; nichts wiirde seinem Temperament
mehr widersprechen; im Gegenteil, er mobilisiert alle seine Krifte.“ — Vgl. auch A. Rayez,
. L’Indifférence aux 17 et 18 siécles, in: DictSpir V11/2, 1707: ,,Die ignatianische Indiffe-
renz ist, wie G. Fessard (La dialectique des Exercices spirituels de saint Ignace, t.1, coll.
Théologic 35, Paris, 1956) deutet, primér ein ,absolutes und totales Nicht-Wollen* — was
uns an die Passivitit a la Fénelon erinnert -, aber sie ist zugleich ,Tat’ unserer Freiheit, die
,empfanglich ist selbst fiir ganz subtile Regungen der gottlichen Freiheit’, eine Tat, in de-
ren Wiederholung es ,nach und nach zu einem Zustand der Verfiigbarkeit kommt® (31).“





