
Die Armut der Jesuiten 323 

auf aus ist, Freiräume menschlichen Miteinanders schon hier auf Erden 
zu verwirklichen. Die Sprache der Keuschheit befreit von der Fixierung 
auf die Welt, näherhin auf die Welt der Sexualität. Und als eine Lebens- 
weise läßt sich dies in der Form dauernder Ehelosigkeit darstellen. 

- Gehorsam: •Religiöser Gehorsam" soll nicht die Botschaft von der 
Freiheit des Christen (vgl. Gal 4,4) pervertieren. Der Gehorsame will 
vielmehr ganz bereit sein, auf das Wort Gottes, auf das Wort der Liebe 
selbst, zu hören, dieser Liebe auch in aller Zerbrochenheit in Fleisch 
und Blut zu dienen. Er läßt sich das Wort Gottes in seine Freiheit hinein- 
sagen. Und dieses Wort kommt uns in der Welt auch im Willen unserer 
Mitmenschen entgegen. Der Gehorsame läßt sich aus der Fixierung auf 
den •Eigenwillen", auf eigene Monologe zum Gespräch befreien, zum 
Gespräch mit dem Mitbruder und dem Ordensoberen - der ja selbst auf 
Gott zu hören hat und das Vernommene weitergeben soll - über das, 
was Gott durch den Gehorchenden wirken will. 

Schon diese wenigen Aspekte der •evangelischen Räte" Armut, 
Keuschheit und Gehorsam verdeutlichen, worin jeder zu reifen hat. Viel- 
leicht ist diese Sprache hin und wieder wie neu zu lernen. Denn in Sa- 
chen •Armut, Keuschheit und Gehorsam" kennt man Rückschritte - es 
gibt aber auch den Neuanfang: persönlich und gemeinsam. Dabei ist 
selbstverständlich, daß erst im Blick auf Christus die •evangelischen 
Räte" ihren letzten Sinn bekommen und sich existentiell nahelegen. 

Die Armut der Jesuiten 
Kritische Deutung im Licht der biblischen Überlieferung* 

Norbert Lohfink, Frankfurt 

Es gibt eine schon jahrhundertealte unaufgearbeitete Dissonanz zwi- 
schen unserem Willen zur Armut, den wir in einem Gelübde ausspre- 
chen, und unserer faktischen Lebenswirklichkeit. Unser neues Armuts- 
recht, das erst die letzte Generalkongregation (1983) endgültig verab- 
schiedet hat, haben wir theologisch noch kaum bedacht. Erst recht 

* In den Jahren 1985 und 1986 mehrfach vor verschiedenen Kommunitäten des Jesuitenor- 
dens gehaltener Vortrag. Der persönliche Wir-Stil des gesprochenen Wortes wurde bewußt 
beibehalten. Die Redaktion. 



Norbert Lohfink 324 

haben wir es noch nicht persönlich verinnerlicht. Periodisch bricht in 
letzter Zeit irgendwo in unserer Mitte immer wieder neu der Drang auf, 
aus unseren Kollegien auszuziehen und in kleinen Mietwohnungen mit- 
ten zwischen den einfachen Menschen ein einfaches Leben zu führen. 
All das zeigt an, daß wir an Dissonanzen leiden, die mit dem Wort •Ar- 
mut" zusammenhängen. Es ist nicht einfach mangelnder Wille zur Ar- 
mut von unserer Seite aus. Es ist Ungeklärtes, das wir zum Teil sogar 
schon geerbt haben. 

Vielleicht läßt sich von der Bibel her einiges klären. Von dort kommt 
unsere Armut. Von dorther ist sie in den Exerzitien bei der Meditation 
des Lebens Jesu in unser Leben getreten. Dorthin vor allem müssen wir 
uns wenden, wenn die Dissonanzen im Umkreis unseres Armutsverhal- 
tens uns beunruhigen. 

Der bibeltheologische Bezugsrahmen für die apostolische Armut 

Gott will die Fülle 

Gott hat ein Interesse am Diesseits. Er will in dieser Welt, wie es das Va- 
terunser erbittet, seinen Namen heiligen. Sein Wille bezieht sich auf 
diese Geschichte. Seit Jesus ist seine Herrschaft in dieser Welt am Kom- 
men. Es gibt keinen Grundgegensatz zwischen Diesseits und Jenseits. 
Der eigentliche Abgrund klafft zwischen dem alten und dem neuen Äon. 
Der Überschritt von einem zum andern liegt bei der Taufe. Der neue 
Äon hat eine diesseitige Dimension. 

Gott hat Interesse an der Materie. Niemals ist in der Bibel von Metho- 
den die Rede, wie der Geist sich von der Materie befreien und beim rei- 
nen Selbst Einkehr halten könne. Gott führt sein Volk in ein Land, wo 
Milch und Honig fließen. Und Jesus beschäftigt sich vor allem damit, 
Kranke zu heilen. Die Hauptnachrichten, die wir in der Apostelge- 
schichte über die Urgemeinde bekommen, beziehen sich auf den Um- 
gang mit irdischen Gütern und die Essensversorgung für die Witwen. 

Gott hat Interesse an der Gesellschaft. Auch jede bürgerliche •Regio- 
nalisierung" des Religiösen auf das Individuum ist der Bibel völlig un- 
bekannt. Gott erlöst aus Ägypten ein Volk. Er gibt diesem am Sinai eine 
Gesellschaftsordnung. Die Zukunft wird zusammengefaßt im Symbol 
des neuen Zion, also einer Stadt. So auch im Neuen Testament, wo alles 
um die •ekklesia" kreist, die •Versammlung". 

Gott hat Interesse an Fülle und Reichtum. Gott ist der Schöpfer. Er hat 
eine überschäumende Fülle an Realität geschaffen. Gerade die Zu- 
kunftsprophetie ist ganz vom Schöpfungsthema beherrscht. Gerade in 



Die Armut der Jesuiten 325 

der erlösten Welt der Endzeit wird endlich die bisher durch die Sünde 
niedergehaltene Schöpfung sich in ihrem ganzen Reichtum entfalten 
können, und alle sollen Anteil daran haben. 

Diese Interessen Gottes entfesseln ein Drama. Denn durch die Sünde 
der Welt kommen sie nicht zum Zug. Gott muß handeln, um seine Inter- 
essen in seiner Schöpfung durchzusetzen. Wir reden viel von Heilsge- 
schichte. Aber das scheint eher ideologische Rede zu sein. Denn sonst 
müßten ja zum Beispiel unsere Kommunitäten, unsere konkreten Wohn- 
und Lebensgemeinschaften, Woche für Woche und Jahr für Jahr die Er- 
eignisse, die ihr Leben ausmachen, als Teilvorgänge eines dramatisch- 
geschichtlichen Handelns Gottes an einer sich gegen ihn wehrenden 
Welt deuten. Genau ein solcher Deutungsprozeß macht die Essenz der 
Bibel aus. Erst wo so etwas unter Christen auf Verständnis stößt, kann 
überhaupt begriffen werden, was •Option" Gottes •für die Armen"1 

meint. Statisch und metaphysisch gesehen, wäre es eine Eingrenzung der 
Liebe Gottes auf eine bestimmte Menschengruppe. Doch heilsgeschicht- 
lich handelt es sich darum, daß Gottes Pläne für das Drama der Ver- 
wandlung der korrupten Menschenwelt in eine überströmend reiche 
Welt Gottes in einer bestimmten Phase genau bei den Armen, und nir- 
gends sonst, ansetzen. 

Das Drama der Welt führt zum •Evangelium an die Armen" 

Die Geschichte Israels hat mit der Befreiung von Armen und Unter- 
drückten begonnen. Denn der Inhalt des Glaubensbekenntnisses Israels 
ist der Exodus: die Befreiung ägyptischer Sklaven und ihre Hineinfüh- 
rung in ein Land, wo •Milch und Honig fließen". Gott begann das 
Heilsdrama in der Geschichte, indem er Arme und Ausgebeutete rettete 
und aus ihnen eine Kontrastgesellschaft machte, in der es keine Armut 
mehr geben sollte. 

Israel ist aus seiner Aufgabe, Gottes Therapie für seine abgefallene 
Schöpfung zu sein, immer wieder herausgefallen. Als es durch seine 
Schuld alles, was ihm geschenkt war, verloren hatte und sich fern von 
seinem Land im babylonischen Exil wiederfand, wurde es von den Völ- 
kern der Welt nicht nur niedrig gehalten, sondern wegen der Zugehörig- 
keit zu seinem Gott und wegen seines geschichtlichen Anspruchs noch 
verfolgt und getötet. Aber damit war es wieder eine Versammlung von 
Armen: der Armen Jahwes. An sie ging abermals eine frohe Nachricht, 

1 Vgl. Dekrete der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 1974/75, Privatdruck 1976, 
bes. Nr. 96^99. 



Norbert Lohfink 326 

ein •Evangelium": Der Herr wird sein Rettungstun von neuem beginnen 
(vgl. Jes 41,17 u.ö.). Er wird es endgültig und unwiderruflich tun. Er 
wird einen neuen Exodus wirken, die Sammlung seiner Armen aus allen 
Völkern, in die sie zerstreut sind. Er wird Zion von neuem strahlend ma- 
chen, und die Wallfahrt der Völker zu dieser Gesellschaft des Segens 
wird einsetzen. 

Diese Ansage hatte sich noch nicht in der Geschichte erfüllt, als Jesus 
von Nazaret auftrat. Er nahm dieses Evangelium für Jahwes Arme auf 
und fügte nur eines hinzu: Jetzt ist das Ende der Zeit, jetzt ist die Zeit 
der Erfüllung gekommen. Jetzt sind selig die Augen, die sehen, was ihr 
seht. Selig seid ihr Armen, denn jetzt kommt die Gottesherrschaft, in der 
es definitiv keine Armut mehr gibt. 

Und um ihn herum begann das Wunder der veränderten Welt sichtbar 
zu werden. Die Kranken, die Ärmsten der Armen, wurden gesund. Die 
Menschen um ihn begannen, anders miteinander umzugehen, und das 
bedeutete auch, daß sie anders mit ihrem Geld und ihren Gütern umgin- 
gen. Messianisches Glück wurde sichtbar. In einem Zusammenhang, in 
dem Jesus selbst darauf hinwies, daß jetzt die prophetischen Verheißun- 
gen in Erfüllung gingen, fügte er allerdings, an die Adresse des größten 
aller Propheten, Johannes des Täufers, gerichtet, hinzu: •Selig, wer an 
mir keinen Anstoß nimmt." (Mt 11,6) Denn diese Fülle der Zeit und der 
Welt kam nun doch in anderer Gestalt, als viele sie erwartet hatten. Nie- 
mals übersprang sie die menschliche Freiheit. Man konnte glauben, 
oder man konnte sich weigern zu glauben. 

Die paradoxe Gestalt der aufgehobenen Armut 

In dem Maß, in dem sich der Unterschied von reich und arm in der 
neuen Gestalt menschlicher Gemeinschaft auflöste und das Glück dort 
Fuß faßte, rottete sich die Welt von ehemals zusammen, um das Neue zu 
vernichten. Die Armut verschwand, es kam die Verfolgung. Das Markus- 
evangelium schildert in seinen ersten Kapiteln genau dieses Drama, das 
zur Scheidung in Israel und zur Vernichtung des Messias am Kreuz 
führte. Deshalb sind die Evangelien verlängerte Passionsgeschichten. 
Nur folgen dem Tod des Gottesknechtes seine Auferweckung und die 
Kraft des ausgegossenen Geistes. Das von Jesus gebrachte Neue ist 
nicht mehr aus der Geschichte hinauszuwerfen, weil es das Werk Gottes 
ist. 

Doch es wird die paradoxe Gestalt behalten, daß die Armut aufgeho- 
ben und trotzdem den Kindern des Reiches in der Gestalt der Verfol- 
gung zugleich stets von neuem bereitet wird. Das Paradox tritt zum Bei- 



Die Armut der Jesuiten 327 

spiel in den Seligpreisungen der Bergpredigt zutage. Sie beginnen mit 
der Armut, sie enden mit der Verfolgung. Von Anfang bis Ende aber 
wird seliggepriesen. Bei Lukas entsprechen den Seligpreisungen noch 
Weherufe. Sie unterscheiden zwar Arme und Reiche. Trotzdem setzen 
sie sicher voraus, daß eigentlich ganz Israel arm war und daß das Evan- 
gelium an ganz Israel erging. Aber sie realisieren zugleich, daß nur die 
wirklich Armen das Evangelium annahmen, während die wirklich Rei- 
chen zu Verfolgern wurden. 

Ignatius von Loyola folgt den Evangelien genau. Er verbindet stets 
Armut mit Schmähung, das heißt Verfolgung. 

Neben der Aussage, daß die neue Gesellschaft Gottes stets neu in die 
Armut der Verfolgung gestoßen wird, bleibt aber die andere: daß die 
eschatologische Dynamik weiterläuft. Die prophetische Ansage der Be- 
kehrung der Völker, also der Ausdehnungskraft der neuen Gesellschaft, 
in der es keine Armen mehr gibt, gilt weiter. Sie verifiziert sich anfang- 
haft in dem, was die Apostelgeschichte erzählt. Die Hoffnung der Gläu- 
bigen geht auf das baldige Kommen des Menschensohnes. Wenn wir 
heute ohne hermeneutische Bedenken die biblischen Bilder der Schöp- 
fung von einer falschen Fixierung an den Anfang der Zeit zu lösen wis- 
sen, dann müßten wir Entsprechendes an sich auch mit den Aussagen 
vom Ende der Zeit tun. Auch was dort vom Ende gesagt wird, gilt schon 
jetzt. Der Menschensohn wird in dieser Geschichte kommen. In dem 
Maß, in dem das Reich sich durchsetzt in unserer Welt, kommt er. Wer 
nicht mehr damit rechnet, daß er selbst es erleben kann, wie das Wunder 
der neuen Gesellschaft sich weltweit entfaltet und sich in Fülle ausbrei- 
tet, der weiß nicht mehr, was neutestamentliche Hoffnung ist. 

Die neue Wirklichkeit realisiert sich in der Gestalt von •Kirche", kon- 
kret: Gemeinde. In der messianischen Gemeinde, wie das Neue Testa- 
ment sie sieht, ist die Armut aufgehoben; in Fülle wird gelebt, wenn 
auch unter Verfolgungen. Es gibt keine Teilung der Gesellschaft in Rei- 
che und Arme mehr. Der ursprünglich intendierte Reichtum von Gottes 
Schöpfung tritt zutage. 

Wie fügen sich in dieses Bild Menschen ein, die um des Evangeliums 
willen ihren Besitz aufgeben und als Arme leben wollen? Wir verlassen 
die skizzenhafte Zeichnung des Hintergrundes. Wir fragen direkt nach 
der biblischen Basis unserer jesuitischen Armut. Sie kann nicht die Ar- 
mut der Armen sein, an die das Evangelium ergeht. Denn ihnen bringt 
es ja gerade die Beendigung der Armut. Und sie kann, obwohl sie eng- 
stens damit zusammenhängt, nicht einfach jene Armut sein, die durch 
die Verfolgung entsteht. Denn diese ist allen angesagt, all jenen, die in 
ihrem Leben die messianische Fülle erleben sollen. Zu ihr entschließt 



Norbert Lohfink 328 

man sich auch nicht. Sie kommt über einen. Wo ist also der Ort der 
•apostolischen Armut"? 

Die Armut Jesu und seiner Nachfolger nach der Bibel 

Die Armut Jesu 

Jesus war nicht nur der Messias der Armen, sondern zugleich der •arme 
Messias", wie es schon in Sach 9,9 vorhergesagt ist und wie es Matthäus 
in seiner redaktionellen Bearbeitung der Perikope vom Einzug Jesu in 
Jerusalem und von der Reinigung des Tempels thematisiert. Die Armut 
Jesu ist zunächst einmal einfach die Armut des Gottesknechtes, sein An- 
teil an der Verfolgungsarmut aller, die in die Gottesherrschaft eingetreten 
sind. Sie endet am Kreuz. Allen, die an ihn glauben, sagt er Anteil daran 
voraus. 

Doch es muß an seiner Armut noch einmal einen besonderen Aspekt 
geben, der gerade deshalb abhebbar ist, weil Jesus auch andere Men- 
schen, aber keineswegs alle, auffordert, sich ihm darin anzuschließen. 
Das ergibt sich aus den •Berufungserzählungen", die wir alle kennen. 

Jesus fordert einzelne auf, ihren vorgegebenen Lebenszusammenhang 
(Grundbesitz, Familie, Handwerksbetrieb oder anderen Erwerb) und 
den damit gegebenen Lebensstil zu verlassen und mit ihm oder für ihn 
über die Dörfer zu ziehen, um die Ankunft der Gottesherrschaft auszu- 
rufen. Ob dies in der historischen Ursituation temporär oder schon auf 
Lebensdauer gemeint war, kann hier offen bleiben. Jesus fordert dabei 
jedenfalls absolute Armut. Nicht einmal die übliche Wanderausrüstung 
gestattet er (vgl. Mt 10,9f; Lk 10,4). Genau das lebt er auch selbst (vgl. 
Mt8,20; Lk9,58). 

Daß er das nicht von allen verlangt, wird zum Beispiel aus der Ge- 
schichte von der Heilung des Besessenen von Gerasa deutlich. Dieser 
bittet Jesus, bei ihm bleiben zu dürfen. Aber Jesus schickt ihn zurück in 
seine Familie (vgl. Mk 5, lSf)- 

Auch aus vielen anderen Erzählungen der Evangelien ist es offenkun- 
dig, daß viele Menschen an Jesus glaubten, ohne daß sie deshalb mit 
ihm gewandert wären. Auch die Urgemeinde später war fest ansässig, 
ebenso alle frühen Gemeinden. Nur die Apostel und Missionare waren 
in Armut unterwegs. Es handelt sich also um eine besondere Berufung 
für einzelne. Jesus selbst lebt sie vor. 

Ignatius hat das, was eigentlich erst das •öffentliche" Leben Jesu 
kennzeichnet, in den Exerzitien schon an der Kindheit Jesu festgemacht, 
nämlich an der Opposition zwischen der Betrachtung des Gehorsams 



Die Armut der Jesuiten 329 

Jesu in Nazaret und der Betrachtung des im Tempel zurückbleibenden 
Jesusknaben2. 

Wir könnten von der Wanderarmut Jesu sprechen, welche die wan- 
dernden Apostel übernehmen. Natürlich wird sie im Geschick Jesu 
dann hineingerissen in die alles überflutende Verfolgungsarmut, ebenso 
wie bei den meisten seiner Jünger. Trotzdem: Wir müssen sie als eigene 
Armutsgestalt wahrnehmen. 

Der Sinn der Wanderarmut 

Jesus und seine Jünger wandern in Armut von Ort zu Ort, um die Bot- 
schaft von der anbrechenden Gottesherrschaft auszurufen. Ziel ist die 
Neuschaffung des schon vorhandenen, aber nicht mehr lebendigen Is- 
rael und nach Jesu Auferstehung, wenn die Grenzen Israels überschrit- 
ten sind, das Wachsen neuer Gemeinden des in die Völkerwelt hinein er- 
weiterten Gottesvolkes. Das ist thematisiert in den Aussendungsreden 
Jesu. Es steht lebendig vor uns in der Gestalt des Völkerapostels Paulus. 

Die Armut und der Verkündigungsauftrag der in diese Nachfolge Ge- 
rufenen hängen offenbar engstens zusammen. Dagegen kann ich in die- 
sem Zusammenhang keinerlei Motiv der Solidarisierung mit den Armen 
der Welt entdecken. Diese Auslegung findet sich heute vor allem im 
Kontext der Theologie der Befreiung. Ich möchte ihr hohes Ethos auch 
keineswegs in Frage stellen. Aber sie kommt in den Evangelien im Zu- 
sammenhang mit der Nachfolge Jesu in Armut nicht vor. So entsteht die 
Frage, warum denn, wenn nicht wegen der Solidarität mit den Unter- 
drückten der Systeme, die Frohe Botschaft in Armut gepredigt werden 
muß. Ich will versuchen, die Frage möglichst im Sinne des Neuen Testa- 
mentes zu beantworten. 

Das, worum es eigentlich geht, ist die unter den Festansässigen entste- 
hende neue Gesellschaft Gottes. Jesus und die mit ihm Wandernden die- 
nen diesem Ziel durch ihr Tun und ihre dafür abgezweckte Lebensweise. 
Es ist ein Paradox: Nirgends ist Gott das, was er mit Israel im Sinn 
hatte, je so gelungen wie in dem Menschen Jesus, und doch ist das, was 

1 Vgl. dazu das •Vorwort zur Betrachtung über die Stände": •Nachdem wir das Beispiel 
betrachtet haben, das Christus unser Herr uns für den ersten Stand, der in der Befolgung 
der Gebote besteht, gegeben hat, indem er seinen Eltern gehorsam war; und auf gleiche 
Weise für den zweiten Stand, der in der evangelischen Vollkommenheit besteht, als er im 
Tempel zurückblieb und Seinen Nährvater und Seine natürliche Mutter verließ, um frei zu 
sein für den reinen Dienst Seines Ewigen Vaters; so beginnen wir jetzt, in Verbindung mit 
der Betrachtung Seines Lebens, zu erforschen und zu erbitten, in welchem Leben oder 
Stand Seine Göttliche Majestät Sich unser zu bedienen wünscht." (EB, Nr. 135) 



Norbert Lohfink 330 

er eigentlich wollte, nicht dieser rastlos Wandernde, sondern das in sei- 
nen Dörfern und Städten glücklich lebende Israel. 

In dieses Paradox werden die mit Jesus Wandernden hineingerissen. 
Eigentlich will Gott die Armut beenden. Aber eben aus diesem Grunde 
wandern und verkünden sie in Armut. Die Armut des apostolischen 
Wanderers hat einen völlig anderen Charakter als einerseits die inner- 
halb der Systeme dieser Welt aus der Ausbeutung und Unterdrückung 
resultierende Armut und andererseits die Armut derer, die um des Got- 
tesreiches willen verfolgt werden. Man könnte hier von der Armut des 
von allen Kindern des Reiches Geliebten und um des Gottesreiches 
willen freudig Aufgenommenen sprechen. In seiner Armut hat der Wan- 
dernde Anteil am Reichtum aller Gemeinden und aller dort Lebenden. Er 
ist also eigentlich zugleich außerordentlich reich. 

Was ich konkret meine, läßt sich gut an den Aussendungsreden able- 
sen. Sie sprechen an einem bestimmten Punkt wie selbstverständlich von 
der Aufnahme, die der Wanderer in einem Hause findet, wenn er in eine 
Stadt kommt. Zur apostolischen Armut gehört es fest dazu, daß man, 
wohin man auch kommt, in einem Haus aufgenommen wird und dort 
bleiben kann, bis man weiterzieht. Die Verkündigung geschieht stets um- 
sonst. Aber es gibt so etwas wie ein Recht der Apostel, aufgenommen zu 
werden (vgl. Mt 10,8-12). 

Petrus sagt zu Jesus: •Du weißt, wir haben alles verlassen und sind dir 
nachgefolgt." Und Jesus antwortet: •Jeder, der um meinetwillen und um 
des Evangeliums willen Haus oder Brüder oder Schwestern oder Mutter 
oder Vater oder Kinder oder Äcker verlassen hat, wird das Hundertfa- 
che empfangen, jetzt, in dieser Zeit: Häuser und Brüder und Schwestern 
und Mütter und Kinder und Äcker - wenn auch unter Verfolgungen." 
(Mk 10,28-30) Dies ist eine Verheißung. Aber, wie alle Verheißungen 
Gottes, erfüllt sie sich dann durch Menschen. Die Apostel erfuhren die 
Erfüllung jedesmal neu, wenn sie auf ihren Wanderungen in eine neue 
Gemeinde kamen. Menschen, die den Geschmack der Gottesherrschaft 
schon gekostet hatten, nahmen sie auf. Solange sie bei ihnen waren, ge- 
hörten sie einfach zur Familie und konnten alles, was ihre Gastgeber 
hatten, auch als das Ihre betrachten. Sie hatten keine •alte Familie" 
mehr. Aber die •neue Familie", die Jesus gestiftet hatte, kam ihnen an 
jedem Ort mit neuen Gesichtern entgegen und war dann mehr Liebe, 
mehr Zuwendung, mehr Reichtum für sie, als ihre alte Familie es je 
hätte sein können. 

Hier wird ein Wechselspiel zwischen den eigentlichen Zellen der Got- 
tesherrschaft, den Ortsgemeinden, und den armen apostolischen Wande- 
rern sichtbar, das für die Kirche wesentlich zu sein scheint. Im Vollzug 



Die Armut der Jesuiten 331 

dieses durch die staubbedeckten Wanderer provozierten gegenseitigen 
Schenkens und Beschenktwerdens im Geistlichen und Materiellen zu- 
gleich wird immer wieder das Entscheidende der Gottesherrschaft, das 
so leicht in Vergessenheit gerät, hervorgelockt. Man könnte, wenn man 
wollte, hier aus der neueren Theologie der Orden den Begriff des •Zei- 
chens" einführen. Die Gemeinden, in denen es keine Armen mehr gibt, 
lernen an den armen Aposteln, daß diese Aufhebung der Armut nur 
möglich ist angesichts solcher Modelle, die in allen Christen die Lust an 
der geistlichen Armut (wie man später sagen wird) wecken. Die Wander- 
apostel, arm um der Verkündigung willen, erfahren zugleich inmitten 
ihrer Armut, daß diese Art von Armut höchster Reichtum ist, und zwar 
durchaus auf der materiell greifbaren Ebene. 

Paulus: •Wir sind arm und machen doch viele reich (durch unsere 
Predigt). Wir haben nichts und haben doch alles (materiell, wohin wir 
auch kommen)." (2 Kor 6,10) 

Die Krise der wanderapostolischen Armut bei Paulus 

Paulus hat für sich persönlich den ihm schon vorgegebenen Wechsel- 
bezug zwischen armem Wanderapostel und ihn aufnehmender und mit 
allem Reichtum beschenkender Ortsgemeinde zunächst übernommen, 
dann aber zumindest zeitweise in Frage gestellt und seinen Lebensunter- 
halt durch Handarbeit selbst verdient. Wir wissen es sicher von der Zeit 
in Korinth und in Thessalonich. Er hat das nicht aus Vergnügen an der 
Handarbeit getan. Daß er arbeiten muß, zählt er in 1 Kor 4,12 in der 
Liste seiner Verfolgungsleiden auf, mitten zwischen Heimatlosigkeit und 
Beschimpfungen. Daß er arbeiten muß, wird ihm um Christi willen 
angetan. Was ist geschehen? 

Paulus gehört durchaus zu den Wanderaposteln. Er betont, daß er ei- 
gentlich das •Recht" hätte, von der Gemeinde, der er dient, ernährt zu 
werden. Aber offenbar gab es Umstände, die ihn zu dem Entschluß 
brachten, für seinen Lebensunterhalt zu arbeiten. Aus 1 Kor 9 wird deut- 
lich, daß er dem Evangelium keine Hindernisse in den Weg legen wollte. 
Nur so war er von niemandem abhängig und konnte sich auch an die 
Heiden wenden. Offenbar wäre er, wenn er sich hätte unterhalten las- 
sen, von Judenchristen unterhalten worden. Und diese hätten ihn unter 
Druck setzen können, die Verkündigung an die Heiden zu unterlassen. 
Um dem zu entgehen, machte er sich finanziell unabhängig. 

Natürlich fragen wir uns, warum er sich nicht von Heidenchristen auf- 
nehmen ließ. Als die Gemeinde in Korinth etwas älter geworden war, 
haben andere Wanderapostel das durchaus getan. Das Problem muß 



Norbert Lohfink 332 

also mit der Anfangssituation zusammenhängen. Vermutlich war die 
Aufnahme eines Wanderapostels im israelitischen Traditionsraum, wo 
man die Geheimnisse des Reiches Gottes schon in einer Art Vorbegriff 
kannte, eine Selbstverständlichkeit. Griechischen Neubekehrten dage- 
gen wird so etwas von ihrer kulturellen und religiösen Herkunft her zu- 
nächst fremd gewesen sein. Der Apostel wäre ihnen vielleicht sogar ver- 
dächtig geworden. Es gab zu viele östliche Religionspropagandisten, die 
in dem Mäntelchen irgendeines orientalischen Kults ihren Lebensunter- 
halt organisierten. In deren Nähe wollte Paulus auf keinen Fall geraten. 

Man sieht deutlich: Bei der Mission des Paulus ging es nicht mehr 
einfach um eine Revitalisierung Israels, sondern um erste Bekehrung. 
Die Erfahrung dessen, was Gottes neue Gesellschaft ist und wie sie 
funktioniert, mußte erst langsam wachsen. Es brauchte seine Zeit, bis 
das höchst subtile Wechselspiel zwischen dem •Reichtum" der aus dem 
Gegensatz von arm und reich herausgewachsenen Gemeinden und der 
•Armut" jener Wandercharismatiker, deren •Reichtum" eben die Lie- 
beskraft der nicht mehr in arm und reich gespaltenen Gemeinden war, 
sich einstellen und in seinem Wert begriffen werden konnte. Bis es so- 
weit war, mußte Paulus es als eines seiner apostolischen Leiden auf sich 
nehmen, daß er um des Evangeliums willen sich auch noch seinen Le- 
bensunterhalt verdienen mußte. 

Offenbar ist die •apostolische Armut" allein innerhalb der schon in 
einem Gefüge von Gemeinden existierenden neuen Gesellschaft Gottes 
lebensfähig. Außerhalb, auch wenn es um Mission und Aufbau von Ge- 
meinden geht, kann sie wegen der noch fehlenden kommunitären Erfah- 
rung der Gottesherrschaft höchst mißverständlich sein und als Schma- 
rotzertum empfunden werden. Die einzig moralisch verantwortbare Ent- 
scheidung ist dann die des Paulus: um der Schwachen willen auch noch 
die Last der Arbeit für den Lebensunterhalt zur großen Last der Verkün- 
digung hinzuzunehmen und dies als Teil der Kreuzesnachfolge Christi 
zu betrachten. 

Die Gesellschaft Jesu ist ja vor kurzem zu einer ähnlichen Entschei- 
dung wie Paulus gekommen. Früher lebten wir von Almosen, jetzt ist 
das Prinzip: sich den Lebensunterhalt verdienen. Wir können unsere Ar- 
mut, der wir uns jetzt zuwenden, also durchaus vom Neuen Testament 
her beleuchten. Aber beginnen wir nicht bei der letzten Variante, die im 
übrigen eher eine juristische als eine faktische Veränderung darstellt, 
sondern bei der ursprünglichen Konzeption unserer Armut. 



Die Armut der Jesuiten 333 

Die Armut der jesuitischen Wanderapostel 

Der wanderapostolische Ansatz 

Das ignatianische Charisma zielt auf eine neue Gestalt des Wanderapo- 
stolats. Dies wird schon aus den zentralen Exerzitienbetrachtungen vom 
Ruf des Königs und von den zwei Bannern deutlich. So sein wie Jesus, 
mit ihm zusammen wandernd das Evangelium verkünden - das sind die 
zentralen Gedanken. Das gleiche schwebte den Gründervätern vor, als 
sie von Paris aufbrachen, um im Heiligen Land predigend umherzuzie- 
hen. Die vorgesehene und dann de facto eingetretene Alternative dazu: 
sich dem Papst für jegliche Aussendung zur Verfügung zu stellen, die 
Praxis der ersten Gefährten und die Zeichnung der Professen (d. h. der 
Jesuiten mit allen vier Gelübden) in den Satzungen der Gesellschaft 
Jesu haben daran nicht das Geringste geändert. 

Es ist vielleicht nützlich, dies ein wenig ordensgeschichtlich einzuord- 
nen. 

Als Nachfolger der Wanderapostel der Urkirche gehören die Jesuiten 
zu einer bestimmten Gruppe von Orden, die sich von einer anderen 
Gruppe wesentlich unterscheidet. Die andere Gruppe richtet sich näm- 
lich nicht an den Wanderaposteln, sondern an der Urgemeinde von Jeru- 
salem (vgl. Apg 2,44-47) aus. Das ist bei den Mönchsvätern Pachomius 
und Benedikt mit Händen zu greifen. In der Ausrichtung an den Wan- 
deraposteln sind Ignatius schon Franziskus und Dominikus vorausge- 
gangen. Vermutlich sollte in der traditionellen Ordenstheologie die Ein- 
teilung in kontemplative und aktive Orden diesen Unterschied erfassen. 
Diese Unterscheidung kommt nicht von der Bibel, sondern von den grie- 
chischen Philosophen her, und deshalb wird sie der Sache wohl nicht 
ganz gerecht3. 

In den beiden Typen von Orden ist die sogenannte Armut etwas 
durchaus Verschiedenes. Die seit dem Mittelalter herrschende Ordens- 
theorie, die auf der Konzeption der drei Gelübde aufbaut, verschleiert 
das eher. 

In den Gemeinschaften, die sich an der Urgemeinde inspirieren, ist 
nicht Armut angezielt, sondern die Aufhebung jedes Elends und jeder 
Ungleichheit - in einer •Gemeinde", in der niemand mehr persönlich et- 
was sein eigen nennt und jeder erhält, was er braucht. Da in einer Welt 
voller Elend eine solche Gemeinschaft auch noch vielen Elenden außer- 
halb helfen soll und da Geben seliger ist als Nehmen, wird der gemein- 
3 Sie vernachlässigt, allerdings mit Recht, eine dritte biblische Begründungsfigur, die es in 
den Anfängen des Mönchtums gab: Die Anachoreten beriefen sich speziell auf die Ge- 
schichte vom •reichen Jüngling" (vgl. Mt 19,16-21). 



Norbert Lohfink 334 

same Lebensstil auch im Vergleich zur Umwelt niemals hoch hinaus 
gehen dürfen. Man mag das •Armut" nennen. In Wirklichkeit ist es die 
Aufhebung der Armut. 

Die Gemeinschaften, die sich an den Wanderaposteln orientieren, 
halten sich demgegenüber an die Aussendungsreden Jesu (vgl. Lk 
10,1-16 par; Mk 6,7-13 parr). Das ist dann echte Armut. Sie setzt, wie 
ich darzulegen versucht habe, allerdings die Existenz von neutestament- 
lich verfaßten Gemeinden voraus, die auf Wanderapostel warten und sie 
aufnehmen, so daß diese das, was sie verlassen haben, ohne daß sie es 
irgendwie in regelbarer Weise selbst in der Hand hätten, doch aus der je- 
weiligen freien Liebe der Gemeinden hundertfach wiederbekommen. 

Eine solche christlich strukturierte Gesellschaft konnten Dominikus 
und Franziskus trotz aller Degeneration und Mißstände in ihrer Zeit 
und ihren Landen wohl noch voraussetzen. 

Ignatius sah offenbar zunächst nicht, daß das zu seiner Zeit nicht 
mehr ohne weiteres so war. Sein Traum vom Apostolat in Palästina war 
in dieser Hinsicht absolut unrealistisch. In Europa begann er mit seinen 
Gefährten, dieses Ideal der Wanderapostel sehr streng zu leben, mußte 
aber dann einen Lernprozeß durchmachen, der vielleicht, wenn ich 
recht sehe, von der Gesellschaft Jesu bis heute nicht voll durchreflektiert 
und angeeignet worden ist. Vermutlich deshalb, weil er sich nicht mehr 
in den Satzungen des Ordens niedergeschlagen hat. Es begann damit, 
daß das stundenlange Betteln zu einer Last wurde, die Abstriche an der 
Verkündigung erzwang. In der Urkirche hatten die Wanderapostel ja 
nicht gebettelt. Sie waren in die Häuser der Gläubigen aufgenommen 
worden, als gehörten sie zur Familie. Auch Franziskus war noch keines- 
wegs aufs Betteln fixiert. Er wollte an sich, daß die Brüder arbeiteten. 
Sie mußten nur dann mit dem zufrieden sein, was sie dafür erhielten. 
Noch deutlicher zeigte sich bei den ersten Jesuiten die Problematik bald 
daran, daß sie nicht von wirklichen Gemeinden, sondern von Fürsten, 
geistlichen wie weltlichen, ihr Brot gereicht bekamen. 

Der Kollegskompromiß 

Der Lernprozeß des Ignatius, bei dem er trotz aller neuen Schritte stets 
leidenschaftlich versuchte, die wanderapostolische Urintuition zumin- 
dest für einen Kern des Ordens möglichst unversehrt zu erhalten, führte 
zu den •Kollegien" und zu den (•geistlichen" und •weltlichen") •Koad- 
jutoren"4. Bei Kollegien denke ich an solche, die nicht nur der Ausbil- 
dung des eigenen Nachwuchses dienen sollen. 
4 •Kollegien" waren Studienhäuser, in denen Lehrer und Schüler zusammen lebten. Die 
Studien, die dort gemacht wurden, waren auf Gymnasial-, aber auch auf Universitäts- 



Die Armut der Jesuiten 335 

Ignatius hat sich konkret von Notwendigkeiten leiten lassen, die sich 
bei der Entwicklung des jungen Ordens ergaben. Die Bitte um seelsorg- 
liche und erzieherische Aktivitäten, die an sich nicht Aufgabe von Wan- 
derpredigern, sondern von fest an einem Ort lebenden Christen waren, 
drang von vielen Seiten auf ihn ein. Von diesen Bitten her hat er in den 
Satzungen, die er für den Orden verfaßte, auch selbst die Entwicklung 
begrifflich gefaßt. Aber was geschah, war mehr, als daß er nur auf Hilfe- 
rufe eingegangen wäre. Ich will versuchen, den wirklichen Vorgang 
möglichst einfach und grundsätzlich zu formulieren. Ich benutze dabei 
ein bei Ignatius selbst nicht entwickeltes, an der Bibel abgelesenes Deu- 
tungsmuster, das sich aus dem bisher Gesagten ergibt. 

Indem Ignatius den Gedanken des •Kollegs" dachte, verließ er den 
Gedanken eines Ordens, der nur aus Wanderaposteln besteht. Mit dem 
•Kolleg" greift der junge Orden hinüber in die andere Möglichkeit der 
Ordenskonzeption, zum •Kloster", das als solches letztlich an der Urge- 
meinde orientiert ist5. Hier verwirklicht sich, da es das in der Christen- 
heit offenbar schon damals kaum noch gab, innerhalb des entstehenden 
Ordens selbst die Komplementärgröße zu den Wanderern, die stabile 
Ortsgemeinde. 

Natürlich war die Jesuitenkommunität, die das Zentrum eines •Kol- 
legs" ausmachte, nicht wirklich eine •Gemeinde" in allen ihren Weltdi- 
mensionen, sondern eine Gruppe von Menschen, die auf ganz be- 
stimmte seelsorgliche und erzieherische Arbeiten spezialisiert waren. 
Aber sie waren ja zugleich eine Art christlicher Kern, um den herum 
sich zunächst einmal die Schülerschaft im Kolleg selbst, dann in den 
Städten, in denen die Kollegien errichtet wurden, veranlaßt durch ihr 

ebene. •Koadjutoren" bedeutet •Helfer". Vor allem im Blick auf die Arbeit und Kommu- 
nitäten in den Kollegien schuf Ignatius neue Weisen der Mitgliedschaft im Orden: Priester 
(•geistliche" Koadjutoren) und Nichtpriester (•zeitliche" Koadjutoren - was nicht heißt: 
•auf Zeit", sondern •im zeitlichen, welthaften Bereich tätig", also etwa für den Haushalt, 
die Landwirtschaft, Bauten und andere handwerkliche Tätigkeiten). Die •Koadjutoren" 
legen nicht das 4. Gelübde der •Professen" ab, nämlich bereit zu sein, sich vom Papst 
überallhin zu apostolischen Aufträgen senden zu lassen. 
5 Den Gründervätern standen die verschiedenen Typen von Orden durchaus vor Augen. 
G. Switek hat mich auf ein Dokument aus dem Jahre 1541 aufmerksam gemacht, das dem 
ersten Entwurf der •Satzungen" des neuen Ordens noch vorausliegt: •Fundaciön de Colle- 
gio", in: MI Const. I, 48-65. In seinem letzten Teil (•Fundaciön de casa") wird ausdrück- 
lich über die Beziehung zur Armut der alten Mönchsorden und der alten Bettelorden re- 
flektiert (ebd., 61-62). In diesem Abschnitt geht es allerdings nicht um die Kollegien, 
sondern um die •Profeßhäuser". Selbst hier will man Positives auch vom traditionellen 
Typ des Klosters lernen. Allerdings wird dann konkret auf wohlausgerüstete Pilgerhospize 
hingewiesen. Doch wenn schon bei Profeßhäusern auch ein Seitenblick auf Klöster gewor- 
fen wurde, um wieviel mehr werden diese, auch wenn es nicht ausdrücklich gesagt wird, 
bei der Entwicklung des Kollegsgedankens ein Leitbild gewesen sein. 



Norbert Lohfink 336 

Leben und Tun, auch noch sehr viel anderes entwickelte und gruppierte, 
das wieder stärker christlichen Gemeindecharakter aufwies. 

Die gegenreformatorische christliche Revitalisierung der Städte ge- 
schah sicherlich nicht weniger durch die Kollegien als durch die umher- 
ziehenden Jesuitenprediger und -exerzitienmeister, die als •Professen" 
nach dem Ideal der Wanderapostel lebten. Diese wiederum hatten in 
den Kollegien den Ort, der sie aufnahm, ohne daß sie dabei in Abhän- 
gigkeit von den Mächtigen geraten wären. 

Während sich die Konstitutionen gegen einen Zusammenhang der 
Professen mit den Kollegien noch sperren, sieht die Praxis der letzten 
Jahre des Ignatius ganz anders aus. Die Professen werden auch inner- 
halb der Kollegien tätig. Grundsätzlich jedoch hat Ignatius, weil es 
keine wirklichen Gemeinden mehr gab, die Berufung zumindest der Pro- 
fessen zum Wanderapostolat dadurch erhalten, daß er in dem um die 
Koadjutoren erweiterten Orden innerhalb der Gesellschaft Jesu selbst 
das ortsgemeindliche Komplement in der Gestalt der Kollegien schuf6. 

Im Armutsrecht des Ordens wurden dabei für die Kollegien entspre- 
chende Varianten zum Armutsrecht der Profeßhäuser geschaffen, für die 
das sehr viel strengere Armutsideal der Wanderapostel galt. Dagegen 
blieb die Armutsspiritualität auch in den folgenden Jahrhunderten ganz 
an der ursprünglichen der Wanderapostel ausgerichtet. Hier entstand 
das erste Stück kognitiver Dissonanz, das den Orden seitdem hinsicht- 
lich seiner Armutspraxis begleitet. 

Weiterentwicklungen der letzten Jahrzehnte sind zunächst die klare 
armutsrechtliche Scheidung zwischen •Kommunität" und • Werk", dann 
die Betonung der Kommunität als Ort christlichen Lebens, dem immer - 
nicht nur in einer Situation, die der des ehemaligen •Kollegs" entsprä- 
che - neben der apostolischen Tätigkeit ein eigenes Gewicht zukommt. 

Im Hintergrund steht die gewaltige Auffächerung unserer Tätigkeiten, 
die der wachsenden Komplexität der heutigen Gesellschaft entspricht. 
Sie hat das Institut des Kollegs immer mehr diversifiziert und dazu, ent- 
sprechend dem Stil, in dem in unserer Gesellschaft Tätigkeiten erzieheri- 
scher, seelsorglicher, wissenschaftlicher oder vergleichbarer Art betrie- 
ben werden, aus den Werken immer größere und auch finanziell gewich- 
tigere Unternehmen gemacht. Manche Werke sind von vornherein in ein 
staatliches oder kirchliches Finanzierungsraster eingebunden. So ent- 
6 Bei Ignatius spielt auch der Gedanke, nur die Allerbesten dürften •Professen" werden, 
eine Rolle. Das wäre eine qualitative Abstufung der Ordensmitglieder. Dieser Gesichts- 
punkt trat später in der Ordensgeschichte in den Vordergrund. Doch ich glaube, bei Igna- 
tius ist der Maßstab, an dem gemessen wird, ob jemand •besser" sei, eben die Berufung 
zum Wanderapostel. Für die spezielle Berufung der •Koadjutoren" fehlt die rechte 
Sprache. 



Die Armut der Jesuiten 337 

stand die Frage, was alle diese •Werke" noch mit unserer Armut zu tun 
haben. 

Die Dinge wurden dadurch noch komplizierter, daß es, obwohl es sel- 
ten ausgesprochen wird, so gut wie keine echten Wanderprediger mehr 
gibt. Die von Ignatius im Normalfall als Wanderapostel gedachten Pro- 
fessen betreiben gerade die oft so mächtigen und finanzkräftigen Werke. 

So war es sinnvoll, neu nach einem Ort der Armut zu fragen. Man 
fand ihn, indem man •Kommunität" und •Werk" auseinandernahm. 
Mögen die Werke reich ausgestattet sein: wenigstens der Raum, wo wir 
leben, kann von uns in Armut und Bescheidenheit gestaltet werden. 

Doch zugleich wuchs das Bewußtsein, daß wir nicht apostolisch tätig 
sein können, wenn wir nicht eine echte Gemeinschaft haben, die uns 
trägt und die auch als solche schon missionarisch ausstrahlt. Im Hinter- 
grund steht zweifellos die Tatsache, daß die neutestamentliche Ortsge- 
meinde in dem, was heute als christliche •Gemeinde" existiert, noch- 
mals weniger erkennbar ist als zur Zeit der Ordensgründung. So kam es 
zu den in unserer Ordensgeschichte ganz neuen Tönen, die nun das Lob 
der •apostolischen Kommunität" singen. Sie wird zwar - zweifellos in 
bewußter Abhebung von monastischen Idealen - deutlich als •com- 
munitas ad dispersionem" (etwa: Gemeinschaft von solchen, die immer 
wieder zu apostolischem Tun auseinandergehen) gekennzeichnet. Den- 
noch ist der in sich ruhende Gemeinschaftscharakter auf eine bisher in 
den Dokumenten des Jesuitenordens unerhörte Weise betont. Wir haben 
die Idee dieser •apostolischen Kommunität", zumindest in Deutsch- 
land, noch kaum in Wirklichkeit übersetzt. Wo das geschieht, erweist sie 
sich als außerordentlich positiv, oft als lebensrettend. 

Aber zugleich scheint mir, daß diese Neuentwicklung auf der Linie 
•Kloster- Ortsgemeinde''liegt, nicht auf der Linie •Wanderapostel". Ent- 
sprechend müßten wir auch hier darauf achten, daß wir bei der Beurtei- 
lung der Armut unserer •apostolischen Kommunitäten" nicht die kogni- 
tive Dissonanz noch vermehren, indem wir immer nur den Maßstab der 
Wanderapostel des Evangeliums anlegen. In der apostolischen Kommu- 
nität kann die Armut nur vom Typ •Kloster" her konzipiert werden, 
nicht als Wanderexistenz. 

Um so schlimmer ist es allerdings mit dem anderen Pol der Aufteilung 
in Kommunität und Werk. Statt in apostolischer Armut zu wandern, wir- 
ken wir in oft teuer finanzierten Werken und oft mit einem ganzen Stab 
von Bediensteten. Wir üben Tätigkeiten im Stil unserer Gesellschaft und 
unserer an sie angepaßten Kirche aus. Keine Rede, daß wir in Armut 
wandern und predigen würden. Als Ignatius die Kollegien zuließ, tat er 
es, um die Professen als Wanderprediger zu retten. Unsere Werke liegen 



Norbert Lohfink 338 

weithin auf ganz anderer Linie als auf der des armen Wanderaposto- 
lats7. 

Die Unterscheidung von Professen und geistlichen Koadjutoren spielt 
heute keine praktische Rolle mehr. Auch die Professen arbeiten heute 
meist in den •Werken". Haben wir überhaupt noch Professen im Sinne 
des Ignatius? Wir mögen Profeßgeiübde ablegen - was Ignatius meinte, 
hat höchsten Seltenheitswert. Und zwar nicht, weil wir nicht wollen, 
sondern weil wir nicht können. Die Welt ist nicht darnach, und auch die 
Kirche ist nicht darnach. Es gibt zwar noch Seelsorgsbezirke in der Kir- 
che. Man benutzt für sie das Wort •Gemeinde". Aber diese •Gemein- 
den" brauchen keine Wanderprediger, die bei ihnen einkehren. Sie brau- 
chen kirchliche Bildungs-, Erziehungs-, Forschungs- und Sozialinstitu- 
tionen, mit einem solchen Institutionen angepaßten Mitarbeiterstab. Die 
letzte, in sich keineswegs indiskutable Gestalt von Wanderpredigern 
in unserem Lande waren die sogenannten •Volksmissionare". Der 
Jesuitenorden zumindest hat deren keine mehr. Er hat sicherlich viele 
Patres, die ständig von Ort zu Ort unterwegs sind. Aber sie sind meist 
hoch spezialisiert, und dies oft für Arbeiten, deren Gestalt und Ablauf 
durchaus die allgemeine Gesellschaft vorentwirft. Hier entsteht für uns 
die größte kognitive Dissonanz. 

Wenn wir uns letztlich nicht anpassen wollen und die Sehnsucht nach 
dem ignatianischen Ansatz, also nach der Armut der Wanderapostel, 
aufrechterhalten, dann müssen wir uns irgendwann dazu entschließen, 
nicht mehr in diesem uns auferlegten System mitzuspielen, sondern vor 
allem Kraft darauf zu verwenden, daß wieder neutestamentlich verfaßte 
Gemeinden entstehen. Dann erst werden auch wieder Wanderapostel 
nötig, wird apostolische Armut möglich sein. 

Der paulinische Kompromiß der Jesuiten 

Wie sehr unsere Armut tatsächlich von der konkreten Gestalt der allge- 
meinen Gesellschaft und vom Vorhandensein oder NichtVorhandensein 
echter christlicher Gemeinden abhängt, zeigt die andere Veränderung, 
die wir in unser Armutsrecht eingeführt haben: Früher lebten wir von 
Almosen, heute von unserer Arbeit. Das II. Vatikanische Konzil hat es 
uns angeraten. Wir sind dem Rat gefolgt. Es ist die gleiche Entscheidung 

7 Wie sehr die Wirklichkeit und die Rechtssprache inzwischen auseinanderklaffen, ist 
daran erkennbar, daß die Trennung von •Werk" und •Kommunität" dadurch überhaupt 
erst durchsetzbar wurde, daß man sich auf die Formel einigte: Die Werke sollen nach dem 
Armutsrecht für Kollegien, die Kommunitäten nach dem der Profeßhäuser konzipiert 
werden. 



Die Armut der Jesuiten 339 

wie die, die Paulus getroffen hat, Sie ist von ihm her auch legitimiert. 
Wir sollten sie allerdings niemals anders begründen wollen als Paulus. 
Deshalb zunächst einige Gedanken zur Begründung dieses neuen An- 
satzes. 

Ich glaube, meistens betrachten wir diese Änderung als die endlich 
fällige Anpassung an die sozio-ökonomische Entwicklung unserer Welt. 
Diese bejahen wir oder nehmen sie als gleichsam naturnotwendige Evo- 
lution undiskutiert zur Kenntnis. Die Welt hat sich eben so entwickelt, 
daß jeder sich seine Brötchen verdienen muß. Da sollten wir keine 
Formen der Unterhaltsregelung aus feudalen Zeiten mit uns herum- 
schleppen. 

Wie manches andere am etwas naiven Fortschrittsoptimismus des 
Konzils sieht auch dieses schon nach zwanzig Jahren anders aus. Inzwi- 
schen wird die Berufsarbeit immer rarer. Angesichts strukturell beding- 
ter und keineswegs durch politische Maßnahmen rückgängig zu ma- 
chender massenhafter Arbeitslosigkeit denken wir darüber nach, wie 
man das Bewußtsein, ohne Berufsarbeit sei man kein Mensch, möglichst 
rasch wandeln könnte. 

Aber gut, heute ist das noch das allgemeine Bewußtsein. Wer in sei- 
nem Sinne fordert, daß auch alle Ordensleute sich ihr Leben gefälligst 
selbst verdienen sollen, bejaht unsere Gesellschaft, wie sie ist, und plä- 
diert für eine stärkere Integration des Ordens in sie. Biblisch läßt sich 
diese Forderung nicht begründen. Paulus hat die Notwendigkeit, sich 
als Apostel durch seine Arbeit selbst ernähren zu müssen, als Teil seines 
apostolischen Leidens aufgefaßt. 

Es kommt noch mehr dazu. Denn meistens ideologisieren wir das 
Ganze sogar noch durch eine Art neuer Theorie der Ordensarmut. Wir 
sagen nämlich, in unserer Gesellschaft könnten es sich nur sehr reiche 
Leute leisten, nicht zu arbeiten. Alle armen Leute dagegen müßten ar- 
beiten. Daher müsse man, wolle man selbst zu den •Armen" gehören 
oder mit ihnen •solidarisch" sein, ebenfalls arbeiten und von dem Lohn 
der eigenen Arbeit leben. Was ist dazu zu sagen? 

Zunächst ist diese Analyse gar nicht so sicher. Es stimmt gar nicht, 
daß in unserer Gesellschaft stets die Armen arbeiten und die Reichen 
faulenzen. Gerade in den Führungseliten unserer Gesellschaft wird oft 
wirklich geschuftet, bis zum frühen Herzinfarkt. In den Unterschichten 
gibt es dagegen manchmal eine überraschend pfiffige Ausnützung aller 
Chancen unserer Wohlfahrtssysteme. 

Aber vor allem setzt diese Betrachtung voraus, daß die •apostolische" 
Armut eine sich solidarisierende Anpassung an die •Ausbeutungsar- 
mut" sei, wie sie sich notwendig in den Unterschichten schlechter Ge- 



Norbert Lohfink 340 

sellschaftssysteme zeigt. Das läßt sich aber aus der Bibel in keiner Weise 
begründen. Zur Ausbeutungsarmut gehört wesentlich ihr Zwangscharak- 
ter und die legitime Sehnsucht der Armen, möglichst bald aus ihr her- 
auszukommen. Beides trifft für die apostolische Armut nicht zu. Zu ihr 
gehört umgekehrt wesentlich das von mir schon beschriebene subtile 
Wechselwirkungsverhältnis zu dem neuen Gesellschaftsgefüge der Orts- 
gemeinden, in denen es keine Armen mehr gibt und man sich gemein- 
sam der vorhandenen Fülle erfreut. 

Ich glaube daher nicht, daß wir die Entscheidung, von unserer Arbeit 
zu leben, anders begründen dürfen als Paulus. Als er sich von den Juden 
zu den Griechen wandte, kam er aus einem gesellschaftlichen Raum, der 
schon zu der neuen Gesellschaft Gottes gehörte oder doch aus den eige- 
nen Traditionen heraus für sie ein echtes Vorverständnis hatte, in einen 
anderen, der reine Gesellschaft dieser Welt war. Hier konnte die aposto- 
lische Armut nicht funktionieren. Sie konnte nicht einmal verstanden 
werden. Sie schadete der Verkündigung mehr, als daß sie ihr nützte. 

Genauso ist die westliche Zivilisation in den letzten Jahrhunderten 
aus einem gesellschaftlichen Gefüge, das mindestens noch vage Erinne- 
rungen an die Gottesherrschaft besaß und sich ihr deshalb auch immer 
wieder neu punktuell oder inselhaft zuwenden konnte, in eine gesell- 
schaftliche Gestalt hineingeglitten, deren tragenden Strukturen davon 
nichts mehr aufweisen und in der christliche Verhaltensmuster und Vo- 
kabeln nur noch umgedeutete Relikte mit ornamentaler Funktion dar- 
stellen. Es gibt so gut wie keine christliche Gemeinde mehr, die durch 
die Weise des Miteinanderumgehens als Anfang einer Gegengesellschaft 
zu dieser modernen Gesellschaft erschiene. Insofern gibt es auch das un- 
entbehrliche Komplement zur apostolischen Armut nicht mehr. Wird sie 
dennoch zu leben versucht, kann sie leicht mißverstanden werden. Dann 
ist sie der Verkündigung eher schädlich als nützlich. 

Sie wird dann, wie zur Zeit des Apostels Paulus, als Schmarotzertum 
des Klerus erlebt. Man kann es bei uns ja nicht allzuselten hören, durch 
die Kirchensteuer beuteten wir mit Hilfe des Staates die kleinen Leute 
aus und machten uns dann im Namen der Religion ein schönes Leben 
ohne Arbeit. Ich habe solche Reden jedenfalls schon ganz massiv entge- 
gengeschmettert bekommen. Sie sind sachlich falsch. Dennoch: Der An- 
satzpunkt zu solchen Urteilen ist gegeben. 

Ist er gegeben, dann ist es aber für die Verkündigung des Wortes Got- 
tes, die allem anderen voranzustellen ist, besser, man verdient sich sein 
Leben auf die Weise, wie es in unserer Gesellschaft üblich ist. Das gilt 
wenigstens als ehrbar, und man wird als normaler Mensch betrachtet. 
Allein so, scheint mir, ist die Entscheidung, daß wir nicht mehr von AI- 



Die Armut der Jesuiten 341 

mosen, sondern von unserer Arbeit leben sollen, zu rechtfertigen. Allein 
wenn wir so denken und reden, sind wir ehrlich und durch Paulus ge- 
deckt. Allerdings folgt daraus einiges. 

Erstens, daß wir alles wieder von neuem unterlaufen, wenn wir unsere 
apostolische Arbeit selbst - zumindest da, wo sie wirklich priesterlich ist 
- als die Arbeit betrachten, die wir uns bezahlen lassen und von der wir 
leben. Denn dann verraten wir ja das innerste Wesen des Wanderaposto- 
lats: daß unsere Verkündigung kein Geschäft ist. Und doch tun wir das 
weithin. Wir müssen es praktisch so tun, weil wir zutiefst in die Struktu- 
ren unserer Kirche eingefügt sind, die sich selbst wiederum vergleichba- 
ren Organisationen und Institutionen unserer Gesellschaft völlig ange- 
paßt hat. Da sind auch die meisten Dinge, die wir tun, in Geld berechen- 
bar. Wir sind so sehr in alles verheddert, daß ich keinerlei konkreten 
Ausweg sehe und daß auch unser Pater General nur noch leise mahnend 
hin und wieder an die Unentgeltlichkeit unserer Arbeiten zu erinnern 
wagt. 

Eigentlich dürften wir nur in normalen Berufen, die nichts mit Ver- 
kündigung zu tun haben, unseren Lebensunterhalt verdienen, wenn wir 
dem Vorbild des Paulus folgen wollen. Dann wäre unsere in der verblie- 
benen Freizeit gemachte Verkündigung wieder glaubwürdig. 

Oder: Einige von uns müßten in normalen Berufen das Geld verdie- 
nen, das es dann anderen ermöglicht, für die Verkündigung frei zu sein. 
Ignatius hatte keine Hemmungen, in seinem gerade erst gegründeten Or- 
den die keineswegs vorgesehene Gruppe der Koadjutoren einzuführen, 
damit die Professen frei und in völliger Armut predigen könnten. Wür- 
den wir es überhaupt noch wagen, solche Gedanken zuzulassen? Viel- 
leicht sogar ernsthaft darüber nachzudenken, daß wir allein schon für 
die Finanzierung unserer Verkündigungsfreiheit heute von neuem und 
in größerer Zahl als früher in unserem Orden Laienmitbrüder brauchten 
und endlich unsere Lethargie gegenüber dem Ausbleiben der sogenann- 
ten Brüderberufe beenden müßten? Wäre der Entschluß, nicht nur 
unseren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, sondern ihn auch unab- 
hängig von unserem Verkündigungstun zu verdienen, nicht die heute 
einzig mögliche Fortsetzung der harten ignatianischen Entscheidung für 
die Einführung von •Kollegien" und •Koadjutoren"? 

Das wäre das eine: Wenn wir schon den paulinischen Kompromiß 
eingehen, dann wenigstens ehrlich und konsequent. Das andere: Wir 
müßten mit Paulus überzeugt sein, daß es apostolisches Leiden ist. Wir 
müßten darauf aus sein, daß die Notwendigkeit, die uns dazu zwingt, 
unseren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, möglichst bald wieder 
überwunden wird. Wir dürfen niemals bereit sein, diese Regelung - und 



Norbert Lohfink 342 

mag sie zweihundert Jahre lang dauern - als etwas Definitives anzuse- 
hen. Erst recht nicht als etwas Ideales. 

All unser Streben müßte darauf gehen, durch unsere Verkündigung 
dazu beizutragen, daß Gott wieder Gemeinden entstehen läßt, die dieses 
Ehrennamens wert sind und zu unserer in den Wurzeln unbarmherzigen 
Gesellschaft eine Gegengesellschaft darstellen. In dem Maße, in dem sie 
entstehen, wird es auch wieder zumindest einem Teil des Ordens mög- 
lich sein, zur wahren Armut der Wanderapostel zurückzukehren. Bei ih- 
nen wären •Professen" im ursprünglichen Sinn der jesuitischen Ordens- 
geschichte wieder gefragt. 

Daß dies eintritt, müßte einer der zentralen Inhalte unserer Hoffnung 
sein. Hoffnung: Im alten Israel war das die Erwartung des Wunders. 
Wenn es um unsere Armut geht, müssen wir und dürfen wir auf ein 
Wunder hoffen: daß Gott wieder Gemeinden entstehen läßt, in denen es 
die Differenz von arm und reich nicht mehr gibt und die Fülle der 
Schöpfung und des Glücks sichtbar wird - denn allein wenn es sie gibt, 
kann uns auch wieder die Gnade der wirklichen apostolischen Armut 
geschenkt werden. 




