Die Armut der Jesuiten 323

auf aus ist, Freirdume menschlichen Miteinanders schon hier auf Erden
zu verwirklichen. Die Sprache der Keuschheit befreit von der Fixierung
auf die Welt, niherhin auf die Welt der Sexualitit. Und als eine Lebens-
weise 148t sich dies in der Form dauernder Ehelosigkeit darstellen.

- Gehorsam: ,Religiéser Gehorsam® soll nicht die Botschaft von der
Freiheit des Christen (vgl. Gal 4,4) pervertieren. Der Gehorsame will
vielmehr ganz bereit sein, auf das Wort Gottes, auf das Wort der Liebe
selbst, zu hdren, dieser Liebe auch in aller Zerbrochenheit in Fleisch
und Blut zu dienen. Er 148t sich das Wort Gottes in seine Freiheit hinein-
sagen. Und dieses Wort kommt uns in der Welt auch im Willen unserer
Mitmenschen entgegen. Der Gehorsame 143t sich aus der Fixierung auf
den ,,Eigenwillen“, auf eigene Monologe zum Gesprich befreien, zum
Gespriach mit dem Mitbruder und dem Ordensoberen — der ja selbst auf
Gott zu héren hat und das Vernommene weitergeben soll - iiber das,
was Gott durch den Gehorchenden wirken will.

Schon diese wenigen Aspekte der ,evangelischen Rite* Armut,
Keuschheit und Gehorsam verdeutlichen, worin jeder zu reifen hat. Viel-
leicht ist diese Sprache hin und wieder wie neu zu lernen. Denn in Sa-
chen ,,Armut, Keuschheit und Gehorsam* kennt man Riickschritte — es
gibt aber auch den Neuanfang: personlich und gemeinsam. Dabei ist
selbstverstindlich, daB erst im Blick auf Christus die ,,evangelischen
Rite” ihren letzten Sinn bekommen und sich existentiell nahelegen.

Die Armut der Jesuiten

Kritische Deutung im Licht der biblischen Uberlieferung*

Norbert Lohfink, Frankfurt

Es gibt eine schon jahrhundertealte unaufgearbeitete Dissonanz zwi-
schen unserem Willen zur Armut, den wir in einem Geliibde ausspre-
chen, und unserer faktischen Lebenswirklichkeit. Unser neues Armuts-
recht, das erst die letzte Generalkongregation (1983) endgiiitig verab-
schiedet hat, haben wir theologisch noch kaum bedacht. Erst recht

* In den Jahren 1985 und 1986 mehrfach vor verschiedenen Kommunititen des Jesuitenor-
dens gehaltener Vortrag. Der persénliche Wir-Stil des gesprochenen Wortes wurde bewuBt
beibehalten. Die Redaktion.



Norbert Lohfink 324

haben wir es noch nicht persdnlich verinnerlicht. Periodisch bricht in
letzter Zeit irgendwo in unserer Mitte immer wieder neu der Drang auf,
aus unseren Kollegien auszuziehen und in kleinen Mietwohnungen mit-
ten zwischen den einfachen Menschen ein einfaches Leben zu fiihren.
All das zeigt an, daB wir an Dissonanzen leiden, die mit dem Wort ,,Ar-
mut® zusammenhéngen. Es ist nicht einfach mangelnder Wille zur Ar-
mut von unserer Seite aus. Es ist Ungeklartes, das wir zum Teil sogar
schon geerbt haben.

Vielleicht 148t sich von der Bibel her einiges kliren. Von dort kommt
unsere Armut. Von dorther ist sie in den Exerzitien bei der Meditation
des Lebens Jesu in unser Leben getreten. Dorthin vor allem miissen wir
uns wenden, wenn die Dissonanzen im Umbkreis unseres Armutsverhal-
tens uns beunruhigen.

Der bibeltheologische Bezugsrahmen fiir die apostolische Armut

Gott will die Fiille

Gott hat ein Interesse am Diesseits. Er will in dieser Welt, wie es das Va-
terunser erbittet, seinen Namen heiligen. Sein Wille bezieht sich auf
diese Geschichte. Seit Jesus ist seine Herrschaft in dieser Welt am Kom-
men. Es gibt keinen Grundgegensatz zwischen Diesseits und Jenseits.
Der eigentliche Abgrund klafft zwischen dem alten und dem neuen Aon.
Der Uberschritt von einem zum andern liegt bei der Taufe. Der neue
Aon hat eine diesseitige Dimension.

Gott hat Interesse an der Matrerie. Niemals ist in der Bibel von Metho-
den die Rede, wie der Geist sich von der Materie befreien und beim rei-
nen Selbst Einkehr halten kénne. Gott fiihrt sein Volk in ein Land, wo
Milch und Honig flieBen. Und Jesus beschiftigt sich vor allem damit,
Kranke zu heilen. Die Hauptnachrichten, die wir in der Apostelge-
schichte iiber die Urgemeinde bekommen, beziehen sich auf den Um-
gang mit irdischen Giitern und die Essensversorgung fiir die Witwen.

Gott hat Interesse an der Gesellschaft. Auch jede biirgerliche ,,Regio-
nalisierung” des Religiosen auf das Individuum ist der Bibel vollig un-
bekannt. Gott erldst aus Agypten ein Volk. Er gibt diesem am Sinai eine
Gesellschaftsordnung. Die Zukunft wird zusammengefait im Symbol
des neuen Zion, also einer Stadt, So auch im Neuen Testament, wo alles
um die ,ekklesia“ kreist, die ,,Versammlung®.

Gott hat Interesse an Fiille und Reichtum. Gott ist der Schopfer. Er hat
eine iiberschiumende Fiille an Realitit geschaffen. Gerade die Zu-
kunftsprophetie ist ganz vom Schopfungsthema beherrscht. Gerade in



Die Armut der Jesuiten 325

der erlosten Welt der Endzeit wird endlich die bisher durch die Siinde
niedergehaltene Schopfung sich in ihrem ganzen Reichtum entfalten
kénnen, und alle sollen Anteil daran haben.

Diese Interessen Gottes entfesseln ein Drama. Denn durch die Siinde
der Welt kommen sie nicht zum Zug. Gott muBl handeln, um seine Inter-
essen in seiner Schopfung durchzusetzen. Wir reden viel von Heilsge-
schichte. Aber das scheint eher ideologische Rede zu sein. Denn sonst
miiBiten ja zum Beispiel unsere Kommunitéten, unsere konkreten Wohn-
und Lebensgemeinschaften, Woche fiir Woche und Jahr fiir Jahr die Er-
eignisse, die ihr Leben ausmachen, als Teilvorginge e¢ines dramatisch-
geschichtlichen Handelns Gottes an einer sich gegen ihn wehrenden
Welt deuten. Genau ein solcher Deutungsprozefl macht die Essenz der
Bibel aus. Erst wo so etwas unter Christen auf Verstindnis st68t, kann
tberhaupt begriffen werden, was ,,Option“ Gottes ,.fiir die Armen*!
meint. Statisch und metaphysisch gesehen, wire es eine Eingrenzung der
Liebe Gottes auf eine bestimmte Menschengruppe. Doch heilsgeschicht-
lich handelt es sich darum, daBl Gottes Plidne fiir das Drama der Ver-
wandlung der korrupten Menschenwelt in eine iberstromend reiche
Welt Gottes in einer bestimmten Phase genau bei den Armen, und nir-
gends sonst, ansetzen.

Das Drama der Welt fiihrt zum ,, Evangelium an die Armen*

Die Geschichte Israels hat mit der Befreiung von Armen und Unter-
driickten begonnen. Denn der Inhalt des Glaubensbekenntnisses Israels
ist der Exodus: die Befreiung dgyptischer Sklaven und ihre Hineinfiih-
rung in ein Land, wo ,Milch und Honig flieBen*“. Gott begann das
Heilsdrama in der Geschichte, indem er Arme und Ausgebeutete rettete
und aus ihnen eine Kontrastgesellschaft machte, in der es keine Armut
mehr geben sollte.

Israel ist aus seiner Aufgabe, Gottes Therapie fiir seine abgefallene
Schopfung zu sein, immer wieder herausgefallen. Als es durch seine
Schuld alles, was ithm geschenkt war, verloren hatte und sich fern von
seinem Land im babylonischen Exil wiederfand, wurde es von den Vél-
kern der Welt nicht nur niedrig gehalten, sondern wegen der Zugehorig-
keit zu seinem Gott und wegen seines geschichtlichen Anspruchs noch
verfolgt und getdtet. Aber damit war es wieder eine Versammiung von
Armen: der Armen Jahwes. An sie ging abermals eine frohe Nachricht,

' Vgl. Dekrete der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 1974/75, Privatdruck 1976,
bes. Nr. 96-99.



Norbert Lohfink 326

ein ,,Evangelium®: Der Herr wird sein Rettungstun von neuem beginnen
(vgl. Jes 41,17 u.6.). Er wird es endgiltig und unwiderruflich tun. Er
wird einen neuen Exodus wirken, die Sammlung seiner Armen aus allen
Volkern, in die sie zerstreut sind. Er wird Zion von neuem strahlend ma-
chen, und die Wallfahrt der Volker zu dieser Gesellschaft des Segens
wird einsetzen.

Diese Ansage hatte sich noch nicht in der Geschichte erfiillt, als Jesus
von Nazaret auftrat. Er nahm dieses Evangelium fiir Jahwes Arme auf
und fligte nur eines hinzu: Jetzt ist das Ende der Zeit, jetzt ist die Zeit
der Erfullung gekommen. Jetzt sind selig die Augen, die sehen, was ihr
seht. Selig seid ihr Armen, denn jetzt kommt die Gottesherrschaft, in der
es definitiv keine Armut mehr gibt.

Und um ihn herum begann das Wunder der verdnderten Welt sichtbar
zu werden. Die Kranken, die Armsten der Armen, wurden gesund. Die
Menschen um ihn begannen, anders miteinander umzugehen, und das
bedeutete auch, daf} sie anders mit ihrem Geld und ihren Giitern umgin-
gen. Messianisches Gliick wurde sichtbar. In einem Zusammenhang, in
dem Jesus selbst darauf hinwies, daf} jetzt die prophetischen Verheifun-
gen in Erfilllung gingen, fugte er allerdings, an die Adresse des gréB8ten
aller Propheten, Johannes des Taufers, gerichtet, hinzu: ,,Selig, wer an
mir keinen Anstoff nimmt.” (Mt 11,6) Denn diese Fiille der Zeit und der
Welt kam nun doch in anderer Gestalt, als viele sie erwartet hatten. Nie-
mals ilibersprang sie die menschliche Freiheit. Man konnte glauben,
oder man konnte sich weigern zu glauben.

Die paradoxe Gestalt der aufgehobenen Armut

In dem MaB, in dem sich der Unterschied von reich und arm in der
neuen Gestalt menschlicher Gemeinschaft aufloste und das Gliick dort
FuB fafite, rottete sich die Welt von ehemals zusammen, um das Neue zu
vernichten. Die Armut verschwand, es kam die Verfolgung. Das Markus-
evangelium schildert in seinen ersten Kapiteln genau dieses Drama, das
zur Scheidung in Israel und zur Vernichtung des Messias am Kreuz
fithrte. Deshalb sind die Evangelien verlidngerte Passionsgeschichten.
Nur folgen dem Tod des Gottesknechtes seine Auferweckung und die
Kraft des ausgegossenen Geistes. Das von Jesus gebrachte Neue ist
nicht mehr aus der Geschichte hinauszuwerfen, weil es das Werk Gottes
18t.

Doch es wird die paradoxe Gestalt behalten, da3 die Armut aufgeho-
ben und trotzdem den Kindern des Reiches in der Gestalt der Verfol-
gung zugleich stets von neuem bereitet wird. Das Paradox tritt zum Bei-



Die Armut der Jesuiten 327

spiel in den Seligpreisungen der Bergpredigt zutage. Sie beginnen mit
der Armut, sie enden mit der Verfolgung. Von Anfang bis Ende aber
wird seliggepriesen. Bei Lukas entsprechen den Seligpreisungen noch
Weherufe. Sie unterscheiden zwar Arme und Reiche. Trotzdem setzen
sie sicher voraus, daf} eigentlich ganz Israel arm war und daB das Evan-
gelium an ganz Israel erging. Aber sie realisieren zugleich, daBl nur die
wirklich Armen das Evangelium annahmen, wihrend die wirklich Rei-
chen zu Verfolgern wurden.

Ignatius von Loyola folgt den Evangelien genau. Er verbindet stets
Armut mit Schmihung, das heifit Verfolgung.

Neben der Aussage, daB die neue Gesellschaft Gottes stets neu in die
Armut der Verfolgung gestoflen wird, bleibt aber die andere: daB die
eschatologische Dynamik weiterlauft. Die prophetische Ansage der Be-
kehrung der Vilker, also der Ausdehnungskraft der neuen Gesellschaft,
in der es keine Armen mehr gibt, gilt weiter. Sie verifiziert sich anfang-
haft in dem, was die Apostelgeschichte erzdhlt. Die Hoffnung der Gliu-
bigen geht auf das baldige Kommen des Menschensohnes. Wenn wir
heute ohne hermeneutische Bedenken die biblischen Bilder der Schép-
fung von einer falschen Fixierung an den Anfang der Zeit zu 18sen wis-
sen, dann miilten wir Entsprechendes an sich auch mit den Aussagen
vom Ende der Zeit tun. Auch was dort vom Ende gesagt wird, gilt schon
jetzt. Der Menschensohn wird in dieser Geschichte kommen. In dem
MabB, in dem das Reich sich durchsetzt in unserer Welt, kommt er. Wer
nicht mehr damit rechnet, daB} er selbst es erleben kann, wie das Wunder
der neuen Gesellschaft sich weltweit entfaltet und sich in Fiille ausbrei-
tet, der weiBl nicht mehr, was neutestamentliche Hoffnung ist.

Die neue Wirklichkeit realisiert sich in der Gestalt von ,,Kirche®, kon-
kret: Gemeinde. In der messianischen Gemeinde, wie das Neue Testa-
ment sie sieht, ist die Armut aufgehoben; in Fille wird gelebt, wenn
auch unter Verfolgungen. Es gibt keine Teilung der Gesellschaft in Rei-
che und Arme mehr. Der urspriinglich intendierte Reichtum von Gottes
Schopfung tritt zutage.

Wie fiigen sich in dieses Bild Menschen ein, die um des Evangeliums
willen ihren Besitz aufgeben und als Arme leben wollen? Wir verlassen
die skizzenhafte Zeichnung des Hintergrundes. Wir fragen direkt nach
der biblischen Basis unserer jesuitischen Armut. Sie kann nicht die Ar-
mut der Armen sein, an die das Evangelium ergeht. Denn ihnen bringt
es ja gerade die Beendigung der Armut. Und sie kann, obwohl sie eng-
stens damit zusammenhéngt, nicht einfach jene Armut sein, die durch
die Verfolgung entsteht. Denn diese ist allen angesagt, all jenen, die in
ihrem Leben die messianische Fiille erleben sollen. Zu ihr entschlieBt



Norbert Lohfink 328

man sich auch nicht. Sie kommt iiber einen. Wo ist also der Ort der
apostolischen Armut“?

Die Armut Jesu und seiner Nachfolger nach der Bibel

Die Armut Jesu

Jesus war nicht nur der Messias der Armen, sondern zugleich der ,,arme
Messias“, wie es schon in Sach 9,9 vorhergesagt ist und wie es Matthius
in seiner redaktioneilen Bearbeitung der Perikope vom Einzug Jesu in

- Jerusalem und von der Reinigung des Tempels thematisiert. Die Armut
Jesu ist zuniichst einmal einfach die Armut des Gottesknechtes, sein 4n-
teil an der Verfolgungsarmut aller, die in die Gottesherrschaft eingetreten
sind. Sie endet am Kreuz. Allen, die an ihn glauben, sagt er Anteil daran
voraus.

Doch es muf} an seiner Armut noch einmal einen besonderen Aspekt
geben, der gerade deshalb abhebbar ist, weil Jesus auch andere Men-
schen, aber keineswegs alle, auffordert, sich ihm darin anzuschlieBen.
Das ergibt sich aus den ,Berufungserzihlungen®, die wir alle kennen.

Jesus fordert einzelne auf, ihren vorgegebenen Lebenszusammenhang
(Grundbesitz, Familie, Handwerksbetrieb oder anderen Erwerb) und
den damit gegebenen Lebensstil zu verlassen und mit ihm oder fiir ihn
iiber die Dorfer zu ziehen, um die Ankunft der Gottesherrschaft auszu-
rufen. Ob dies in der historischen Ursituation temporir oder schon auf
Lebensdauer gemeint war, kann hier offen bieiben. Jesus fordert dabei
jedenfalls absolute Armut. Nicht einmal die iibliche Wanderausriistung
gestattet er (vgl. Mt 10,9f; Lk 10,4). Genau das lebt er auch selbst (vgl.
Mt 8,20; Lk 9,58).

Daf} er das nicht von allen verlangt, wird zum Beispiel aus der Ge-
schichte von der Heilung des Besessenen von Gerasa deutlich. Dieser
bittet Jesus, bei ithm bleiben zu diirfen. Aber Jesus schickt ihn zuriick in
seine Familie (vgl. Mk 5,18f).

Auch aus vielen anderen Erzihlungen der Evangelien ist es offenkun-
dig, daB viele Menschen an Jesus glaubten, ohne daf3 sie deshalb mit
ihm gewandert wiren. Auch die Urgemeinde spiter war fest ansissig,
ebenso alle frithen Gemeinden. Nur die Apostel und Missionare waren
in Armut unterwegs. Es handelt sich also um eine besondere Berufung
fur einzelne. Jesus selbst lebt sie vor.

Ignatius hat das, was eigentlich erst das ,,6ffentliche” Leben Jesu
kennzeichnet, in den Exerzitien schon an der Kindheit Jesu festgemacht,
namlich an der Opposition zwischen der Betrachtung des Gehorsams



Die Armut der Jesuiten 329

Jesu in Nazaret und der Betrachtung des im Tempel zuriickbleibenden
Jesusknaben?.

Wir kénnten von der Wanderarmut Jesu sprechen, welche die wan-
dernden Apostel i{ibernehmen. Natiirlich wird sie im Geschick Jesu
dann hineingerissen in die alles iiberflutende Verfolgungsarmut, ebenso
wie bei den meisten seiner Jiinger. Trotzdem: Wir miissen sie als eigene
Armutsgestalt wahrnehmen.

Der Sinn der Wanderarmut

Jesus und seine Jiinger wandern in Armut von Ort zu Ort, um die Bot-
schaft von der anbrechenden Gottesherrschaft auszurufen. Ziel ist die
Neuschaffung des schon vorhandenen, aber nicht mehr lebendigen Is-
rael und nach Jesu Auferstehung, wenn die Grenzen Israels iiberschrit-
ten sind, das Wachsen neuer Gemeinden des in die Volkerwelt hinein er-
weiterten Gottesvolkes. Das ist thematisiert in den Aussendungsreden
Jesu. Es steht lebendig vor uns in der Gestalt des Vélkerapostels Paulus.

Die Armut und der Verkiindigungsauftrag der in diese Nachfolge Ge-
rufenen hiingen offenbar engstens zusammen. Dagegen kann ich in die-
sem Zusammenhang keinerlei Motiv der Solidarisierung mit den Armen
der Welt entdecken. Diese Auslegung findet sich heute vor allem im
Kontext der Theologie der Befreiung. Ich moéchte ihr hohes Ethos auch
keineswegs in Frage stellen. Aber sie kommt in den Evangelien im Zu-
sammenhang mit der Nachfolge Jesu in Armut nicht vor. So entsteht die
Frage, warum denn, wenn nicht wegen der Solidaritit mit den Unter-
driickten der Systeme, die Frohe Botschaft in Armut gepredigt werden
muf. Ich will versuchen, die Frage méglichst im Sinne des Neuen Testa-
mentes zu beantworten.

Das, worum es eigentlich geht, ist die unter den Festanséssigen entste-
hende neue Gesellschaft Gottes. Jesus und die mit ihm Wandernden die-
nen diesem Ziel durch ihr Tun und ihre dafiir abgezweckte Lebensweise.
Es ist ein Paradox: Nirgends ist Gott das, was er mit Israel im Sinn
hatte, je so gelungen wie in dem Menschen Jesus, und doch ist das, was

2 Vgl. dazu das ,,Vorwort zur Betrachtung iiber die Stinde*: ,Nachdem wir das Beispiel
betrachtet haben, das Christus unser Herr uns fiir den ersten Stand, der in der Befolgung
der Gebote besteht, gegeben hat, indem er seinen Eltern gehorsam war; und auf gleiche
Weise fiir den zweiten Stand, der in der evangelischen Vollkommenheit besteht, als er im
Tempel zuriickblieb und Seinen Nihrvater und Seine natiirliche Mutter verlieB, um frei zu
sein fiir den reinen Dienst Seines Ewigen Vaters; so beginnen wir jetzt, in Verbindung mit
der Betrachlung Seines Lebens, zu erforschen und zu erbitten, in welchem Leben oder
Stand Seine Géttliche Majestit Sich unser zu bedienen wiinscht.” (EB, Nr. 135)



Norbert Lohfink 330

er eigentlich wollte, nicht dieser rastios Wandernde, sondern das in sei-
nen Dorfern und Stiadten gliicklich lebende Israel.

In dieses Paradox werden die mit Jesus Wandernden hineingerissen.
Eigentlich will Gott die Armut beenden. Aber eben aus diesem Grunde
wandern und verkiinden sie in Armut. Die Armut des apostolischen
Wanderers hat einen vollig anderen Charakter als einerseits die inner-
halb der Systeme dieser Welt aus der Ausbeutung und Unterdriickung
resultierende Armut und andererseits die Armut derer, die um des Got-
tesreiches willen verfolgt werden. Man konnte hier von der Armut des
von allen Kindern des Reiches Geliebten und um des Gottesreiches
willen freudig Aufgenommenen sprechen. In seiner Armut hat der Wan-
dernde Anteil am Reichtum aller Gemeinden und aller dort Lebenden. Er
ist also eigentlich zugleich aulerordentlich reich.

Was ich konkret meine, 146t sich gut an den Aussendungsreden able-
sen. Sie sprechen an einem bestimmten Punkt wie selbstverstindlich von
der Aufnahme, die der Wanderer in einem Hause findet, wenn er in eine
Stadt kommt. Zur apostolischen Armut gehért es fest dazu, daB man,
wohin man auch kommt, in einem Haus aufgenommen wird und dort
bleiben kann, bis man weiterzieht. Die Verkiindigung geschieht stets um-
sonst. Aber es gibt so etwas wie ein Recht der Apostel, aufgenommen zu
werden (vgl. Mt 10,8-12).

Petrus sagt zu Jesus: ,,Du weifit, wir haben alles verlassen und sind dir
nachgefolgt.“ Und Jesus antwortet: , Jeder, der um meinetwillen und um
des Evangeliums willen Haus oder Briider oder Schwestern oder Mutter
oder Vater oder Kinder oder Acker verlassen hat, wird das Hundertfa-
che empfangen, jetzt, in dieser Zeit: Hauser und Briider und Schwestern
und Miitter und Kinder und Acker — wenn auch unter Verfolgungen.*
(Mk 10,28-30) Dies ist eine VerheiBung. Aber, wie alle Verheiflungen
Gottes, erfiillt sie sich dann durch Menschen. Die Apostel erfuhren die
Erfiillung jedesmal neu, wenn sie auf ihren Wanderungen in eine neue
Gemeinde kamen. Menschen, die den Geschmack der Gottesherrschaft
schon gekostet hatten, nahmen sie auf. Solange sie bei ihnen waren, ge-
horten sie einfach zur Familie und konnten alles, was ihre Gastgeber
hatten, auch als das lhre betrachten. Sie hatten keine ,.alte Familie“
mehr. Aber die ,neue Familie®, die Jesus gestiftet hatte, kam ihnen an
jedem Ort mit neuen Gesichtern entgegen und war dann mehr Liebe,
mehr Zuwendung, mehr Reichtum fiir sie, als ihre alte Familie es je
hitte sein konnen.

Hier wird ein Wechselspiel zwischen den eigentlichen Zellen der Got-
tesherrschaft, den Ortsgemeinden, und den armen apostolischen Wande-
rern sichtbar, das fiir die Kirche wesentlich zu sein scheint. Im Volizug



Die Armut der Jesuiten 331

dieses durch die staubbedeckten Wanderer provozierten gegenseitigen
Schenkens und Beschenkiwerdens im Geistlichen und Materiellen zu-
gleich wird immer wieder das Entscheidende der Gottesherrschaft, das
so leicht in Vergessenheit gerit, hervorgelockt. Man kénnte, wenn man
wollte, hier aus der neueren Theologie der Orden den Begriff des ,,Zei-
chens® einfithren. Die Gemeinden, in denen es keine Armen mehr gibt,
fernen an den armen Aposteln, dal diese Aufhebung der Armut nur
mdglich ist angesichts solcher Modelle, die in allen Christen die Lust an
der geistlichen Armut (wie man spéter sagen wird) wecken. Die Wander-
apostel, arm um der Verkiindigung willen, erfahren zugleich inmitten
ihrer Armut, daBl diese Art von Armut hdchster Reichtum ist, und zwar
durchaus auf der materiell greifbaren Ebene.

Paulus: ,,Wir sind arm und machen doch viele reich (durch unsere
Predigt). Wir haben nichts und haben doch alles (materiell, wohin wir
auch kommen).“ (2 Kor 6,10)

Die Krise der wanderapostolischen Armut bei Paulus

Paulus hat fiir sich persénlich den ihm schon vorgegebenen Wechsel-
bezug zwischen armem Wanderapostel und ihn aufnehmender und mit
allem Reichtum beschenkender Ortsgemeinde zunichst iibernommen,
dann aber zumindest zeitweise in Frage gestellt und seinen Lebensunter-
halt durch Handarbeit selbst verdient. Wir wissen es sicher von der Zeit
in Korinth und in Thessalonich. Er hat das nicht aus Vergniigen an der
Handarbeit getan. Daf3 er arbeiten muB, zédhlt er in 1 Kor 4,12 in der
Liste seiner Verfolgungsleiden auf, mitten zwischen Heimatlosigkeit und
Beschimpfungen. DaB er arbeiten muf, wird ihm um Christi willen
angetan. Was ist geschehen?

Paulus gehdrt durchaus zu den Wanderaposteln. Er betont, daB er ei-
gentlich das ,Recht“ hitte, von der Gemeinde, der er dient, erndhrt zu
werden. Aber offenbar gab es Umstinde, die ihn zu dem Entschlufl
brachten, fir seinen Lebensunterhalt zu arbeiten. Aus | Kor 9 wird deut-
fich, daB er dem Evangelium keine Hindernisse in den Weg legen wollte.
Nur so war er von niemandem abhingig und konnte sich auch an die
Heiden wenden. Offenbar wire er, wenn er sich hitte unterhalten las-
sen, von Judenchristen unterhalten worden. Und diese hitten ihn unter
Druck setzen kénnen, die Verkiindigung an die Heiden zu unterlassen.
Um dem zu entgehen, machte er sich finanziell unabhéngig.

Natiirlich fragen wir uns, warum er sich nicht von Heidenchristen auf-
nehmen lieB. Als die Gemeinde in Korinth etwas #lter geworden war,
haben andere Wanderapostel das durchaus getan. Das Problem muf3



Norbert Lohfink 332

also mit der Anfangssituation zusammenhingen. Vermutlich war die
Aufnahme eines Wanderapostels im israelitischen Traditionsraum, wo
man die Geheimnisse des Reiches Gottes schon in einer Art Vorbegriff
kannte, eine Selbstverstindlichkeit. Griechischen Neubekehrten dage-
gen wird so etwas von ihrer kulturellen und religiésen Herkunft her zu-
nichst fremd gewesen sein. Der Apostel wire ihnen vielleicht sogar ver-
déchtig geworden. Es gab zu viele stliche Religionspropagandisten, die
in dem Mintelchen irgendeines orientalischen Kults ihren Lebensunter-
halt organisierten. In deren Nihe wollte Paulus auf keinen Fall geraten.

Man sieht deutlich: Bei der Mission des Paulus ging es nicht mehr
einfach um eine Revitalisierung Israels, sondern um erste Bekehrung.
Die Erfahrung dessen, was Gottes neue Gesellschaft ist und wie sie
funktioniert, muBte erst langsam wachsen. Es brauchte seine Zeit, bis
das hochst subtile Wechselspiel zwischen dem ,,Reichtum*® der aus dem
Gegensatz von arm und reich herausgewachsenen Gemeinden und der
»~Armut“ jener Wandercharismatiker, deren ,Reichtum“ eben die Lie-
beskraft der nicht mehr in arm und reich gespaltenen Gemeinden war,
sich einstellen und in seinem Wert begriffen werden konnte. Bis es so-
weit war, muBlte Paulus es als eines seiner apostolischen Leiden auf sich
nehmen, dafl er um des Evangeliums willen sich auch noch seinen Le-
bensunterhalt verdienen muBte.

Offenbar ist die ,,apostolische Armut“ allein innerhalb der schon in
einem Gefiige von Gemeinden existierenden neuen Gesellschaft Gottes
lebensfdhig. AuBerhalb, auch wenn es um Mission und Aufbau von Ge-
meinden geht, kann sie wegen der noch fehlenden kommunitiren Erfah-
rung der Gottesherrschaft héchst miBverstindlich sein und als Schma-
rotzertum empfunden werden. Die einzig moralisch verantwortbare Ent-
scheidung ist dann die des Paulus: um der Schwachen willen auch noch
die Last der Arbeit fiir den Lebensunterhalt zur groBen Last der Verkiin-
digung hinzuzunehmen und dies als Teil der Kreuzesnachfolge Christi
zu betrachten.

Die Gesellschaft Jesu ist ja vor kurzem zu einer dhnlichen Entschei-
dung wie Paulus gekommen. Friiher lebten wir von Almosen, jetzt ist
das Prinzip: sich den Lebensunterhalt verdienen. Wir kénnen unsere Ar-
mut, der wir uns jetzt zuwenden, also durchaus vom Neuen Testament
her beleuchten. Aber beginnen wir nicht bei der letzten Variante, die im
ibrigen eher eine juristische als eine faktische Verinderung darstellt,
sondern bei der urspriinglichen Konzeption unserer Armut.



Die Armut der Jesuiten 333
Die Armut der jesuitischen Wanderapostel
Der wanderapostolische Ansatz

Das ignatianische Charisma zielt auf eine neue Gestalt des Wanderapo-
stolats. Dies wird schon aus den zentralen Exerzitienbetrachtungen vom
Ruf des Konigs und von den zwei Bannern deutlich. So sein wie Jesus,
mit ihm zusammen wandernd das Evangelium verkiinden — das sind die
zentralen Gedanken. Das gleiche schwebte den Griindervitern vor, als
sie von Paris aufbrachen, um im Heiligen Land predigend umherzuzie-
hen. Die vorgesehene und dann de facto eingetretene Alternative dazu:
sich dem Papst fiir jegliche Aussendung zur Verfiigung zu stellen, die
Praxis der ersten Gefihrten und die Zeichnung der Professen (d.h. der
Jesuiten mit allen vier Geliibden) in den Satzungen der Gesellschaft
Jesu haben daran nicht das Geringste gedndert.

Es ist vielleicht niitzlich, dies ein wenig ordensgeschichtlich einzuord-
nen.

Als Nachfolger der Wanderapostel der Urkirche gehoren die Jesuiten
zu einer bestimmten Gruppe von Orden, die sich von einer anderen
Gruppe wesentlich unterscheidet. Die andere Gruppe richtet sich nim-
lich nicht an den Wanderaposteln, sondern an der Urgemeinde von Jeru-
salem (vgl. Apg 2,44-47) aus. Das ist bei den Monchsvitern Pachomius
und Benedikt mit Hinden zu greifen. In der Ausrichtung an den Wan-
deraposteln sind Ignatius schon Franziskus und Dominikus vorausge-
gangen. Vermutlich sollte in der traditionellen Ordenstheologie die Ein-
teilung in kontemplative und aktive Orden diesen Unterschied erfassen.
Diese Unterscheidung kommt nicht von der Bibel, sondern von den grie-
chischen Philosophen her, und deshalb wird sie der Sache wohl nicht
ganz gerecht3.

In den beiden Typen von Orden ist die sogenannte Armut etwas
durchaus Verschiedenes. Die seit dem Mittelalter herrschende Ordens-
theorie, die auf der Konzeption der drei Geliibde aufbaut, verschleiert
das eher.

In den Gemeinschaften, die sich an der Urgemeinde inspirieren, ist
nicht Armut angezielt, sondern die Aufhebung jedes Elends und jeder
Ungleichheit - in einer ,,Gemeinde”, in der niemand mehr persénlich et-
was sein eigen nennt und jeder erhilt, was er braucht. Da in einer Welt
voller Elend eine solche Gemeinschaft auch noch vielen Elenden auBler-
halb helfen soll und da Geben seliger ist als Nehmen, wird der gemein-
3 Sie vernachlissigt, allerdings mit Recht, eine dritte biblische Begriindungsfigur, die es in

den Anfingen des Mdnchtums gab: Die Anachoreten beriefen sich speziell auf die Ge-
schichte vom ,,reichen Jiingling™ (vgl. Mt 19,16-21).



Norbert Lohfink 334

same Lebensstil auch im Vergleich zur Umwelt niemals hoch hinaus
gehen dirfen. Man mag das ,,Armut“ nennen. In Wirklichkeit ist es die
Aufhebung der Armut.

Die Gemeinschaften, die sich an den Wanderaposteln orientieren,
halten sich demgegeniiber an die Aussendungsreden Jesu (vgl. Lk
10,1-16 par; Mk 6,7-13 parr). Das ist dann echte Armut. Sie setzt, wie
ich darzulegen versucht habe, allerdings die Existenz von neutestament-
lich verfaB3ten Gemeinden voraus, die auf Wanderapostel warten und sie
aufnehmen, so daB diese das, was sie verlassen haben, ohne daB sie es
irgendwie in regelbarer Weise selbst in der Hand hitten, doch aus der je-
weiligen freien Liebe der Gemeinden hundertfach wiederbekommen.

Eine solche christlich strukturierte Gesellschaft konnten Dominikus
und Franziskus trotz aller Degeneration und Mifstinde in ihrer Zeit
und ihren Landen wohl noch voraussetzen.

Ignatius sah offenbar zunichst nicht, daB das zu seiner Zeit nicht
mehr ohne weiteres so war. Sein Traum vom Apostolat in Paldstina war
in dieser Hinsicht absolut unrealistisch. In Europa begann er mit seinen
Gefihrten, dieses Ideal der Wanderapostel sehr streng zu leben, muf3te
aber dann einen Lernprozel durchmachen, der vielleicht, wenn ich
recht sehe, von der Gesellschaft Jesu bis heute nicht voll durchreflektiert
und angeeignet worden ist. Vermutlich deshalb, weil er sich nicht mehr
in den Satzungen des Ordens niedergeschlagen hat. Es begann damit,
daB das stundenlange Betteln zu einer Last wurde, die Abstriche an der
Verkiindigung erzwang. In der Urkirche hatten die Wanderapostel ja
nicht gebettelt. Sie waren in die Héuser der Gldubigen aufgenommen
worden, als gehorten sie zur Familie. Auch Franziskus war noch keines-
wegs aufs Betteln fixiert. Er wollte an sich, daBl die Briider arbeiteten.
Sie mufiten nur dann mit dem zufrieden sein, was sie dafiir erhielten.
Noch deutlicher zeigte sich bei den ersten Jesuiten die Problematik bald
daran, dal} sie nicht von wirklichen Gemeinden, sondern von Fiirsten,
geistlichen wie weltlichen, ihr Brot gereicht bekamen.

Der Kollegskompromif3

Der LernprozeB des Ignatius, bei dem er trotz aller neuen Schritte stets
leidenschaftlich versuchte, die wanderapostolische Urintuition zumin-
dest fiir einen Kern des Ordens moglichst unversehrt zu erhalten, fiihrte
zu den ,,Kollegien” und zu den (,.geistlichen* und ,,weltlichen®) ,,Koad-
jutoren“4. Bei Kollegien denke ich an solche, die nicht nur der Ausbil-
dung des eigenen Nachwuchses dienen sollen.

4 ,Kollegien“ waren Studienh#user, in denen Lehrer und Schiiler zusammen lebten. Die
Studien, die dort gemacht wurden, waren auf Gymnasial-, aber auch auf Universitits-



Die Armut der Jesuiten 335

Ignatius hat sich konkret von Notwendigkeiten leiten lassen, die sich
bei der Entwicklung des jungen Ordens ergaben. Die Bitte um seelsorg-
liche und erzieherische Aktivititen, die an sich nicht Aufgabe von Wan-
derpredigern, sondern von fest an einem Ort lebenden Christen waren,
drang von vielen Seiten auf ihn ein. Von diesen Bitten her hat er in den
Satzungen, die er fiir den Orden verfaBte, auch selbst die Entwicklung
begrifflich gefaBt. Aber was geschah, war mehr, als daB3 er nur auf Hilfe-
rufe eingegangen wire. Ich will versuchen, den wirklichen Vorgang
moglichst einfach und grundsitzlich zu formulieren. Ich benutze dabei
ein bei Ignatius selbst nicht entwickeltes, an der Bibel abgelesenes Deu-
tungsmuster, das sich aus dem bisher Gesagten ergibt.

Indem Ignatius den Gedanken des ,, Kollegs* dachte, verliel er den
Gedanken eines Ordens, der nur aus Wanderaposteln besteht. Mit dem
,Kolleg* greift der junge Orden hiniiber in die andere Mdglichkeit der
Ordenskonzeption, zum ,,Kloster”, das als solches letztlich an der Urge-
meinde orientiert ist>. Hier verwirklicht sich, da es das in der Christen-
heit offenbar schon damals kaum noch gab, innerhalb des entstehenden
Ordens selbst die KomplementirgroBe zu den Wanderern, die stabile
Ortsgemeinde.

Natiirlich war die Jesuitenkommunitit, die das Zentrum eines ,,Kol-
legs* ausmachte, nicht wirklich eine ,,Gemeinde*“ in allen ihren Weltdi-
mensionen, sondern eine Gruppe von Menschen, die auf ganz be-
stimmte seelsorgliche und erzieherische Arbeiten spezialisiert waren.
Aber sie waren ja zugleich eine Art christlicher Kern, um den herum
sich zunidchst einmal die Schiilerschaft im Kolleg selbst, dann in den
Stadten, in denen die Kollegien errichtet wurden, veranlafit durch ihr

ebene. ,,Koadjutoren“ bedeutet ,,Helfer*. Vor allem im Blick auf die Arbeit und Kommu-
nititen in den Kollegien schuf Ignatius neue Weisen der Mitgliedschaft im Orden: Priester
(geistliche* Koadjutoren) und Nichtpriester (..zeitliche* Koadjutoren — was nicht heifit:
.auf Zeit“, sondern ,,im zeitlichen, welthaften Bereich titig“, also etwa fiir den Haushalt,
die Landwirtschaft, Bauten und andere handwerkliche Titigkeiten). Die ,, Koadjutoren*
legen nicht das 4. Gelubde der ,,Professen“ ab, ndmlich bereit zu sein, sich vom Papst
uberallhin zu apostolischen Auftrigen senden zu lassen.

s Den Griindervitern standen die verschiedenen Typen von Orden durchaus vor Augen.
G. Switek hat mich auf ein Dokument aus dem Jahre 1541 aufmerksam gemacht, das dem
ersten Entwurf der ,,Satzungen“ des neuen Ordens noch vorausliegt: ,,Fundacion de Colle-
gio®, in: MI Const. 1, 48-65. In seinem letzten Teil (,,Fundacion de casa*) wird ausdriick-
lich iiber die Beziehung zur Armut der alten Ménchsorden und der alten Bettelorden re-
flektiert (ebd., 61-62). In diesem Abschnitt geht es allerdings nicht um die Kollegien,
sondern um die ,,ProfeBhiuser®. Selbst hier will man Positives auch vom traditionellen
Typ des Klosters lernen. Allerdings wird dann konkret auf wohlausgertistete Pilgerhospize
hingewiesen. Doch wenn schon bei ProfeBhiusern auch ein Seitenblick auf Kloster gewor-
fen wurde, um wieviel mehr werden diese, auch wenn es nicht ausdriicklich gesagt wird,
bei der Entwicklung des Kollegsgedankens ein Leitbild gewesen sein.



Norbert Lohfink 336

Leben und Tun, auch noch sehr viel anderes entwickelte und gruppierte,
das wieder starker christlichen Gemeindecharakter aufwies.

Die gegenreformatorische christliche Revitalisierung der Stadte ge-
schah sicherlich nicht weniger durch die Kollegien als durch die umher-
ziehenden Jesuitenprediger und -exerzitienmeister, die als ,,Professen*
nach dem Ideal der Wanderapostel lebten. Diese wiederum hatten in
den Kollegien den Ort, der sie aufnahm, ohne daB sie dabei in Abhin-
gigkeit von den Michtigen geraten wiren.

Wihrend sich die Konstitutionen gegen einen Zusammenhang der
Professen mit den Kollegien noch sperren, sieht die Praxis der letzten
Jahre des Ignatius ganz anders aus. Die Professen werden auch inner-
halb der Kollegien titig. Grundsitzlich jedoch hat Ignatius, weil es
keine wirklichen Gemeinden mehr gab, die Berufung zumindest der Pro-
fessen zum Wanderapostolat dadurch erhalten, daB er in dem um die
Koadjutoren erweiterten Orden innerhalb der Gesellschaft Jesu selbst
das ortsgemeindliche Komplement in der Gestalt der Kollegien schuf®.

Im Armutsrecht des Ordens wurden dabei fiir die Kollegien entspre-
chende Varianten zum Armutsrecht der ProfeBhauser geschaffen, fiir die
das sehr viel strengere Armutsideal der Wanderapostel galt. Dagegen
blieb die Armutsspiritualitit auch in den folgenden Jahrhunderten ganz
an der urspriinglichen der Wanderapostel ausgerichtet. Hier entstand
das erste Stiick kognitiver Dissonanz, das den Orden seitdem hinsicht-
lich seiner Armutspraxis begleitet.

Weiterentwicklungen der letzten Jahrzehnte sind zunichst die klare
armutsrechtliche Scheidung zwischen ,, Kommunitit“ und ,, Werk*, dann
die Betonung der Kommunitit als Ort christlichen Lebens, dem immer -
nicht nur in einer Situation, die der des ehemaligen ,,Kollegs“ entspri-
che - neben der apostolischen Tétigkeit ein eigenes Gewicht zukommt.

Im Hintergrund steht die gewaltige Aufficherung unserer Tatigkeiten,
die der wachsenden Komplexitit der heutigen Gesellschaft entspricht.
Sie hat das Institut des Kollegs immer mehr diversifiziert und dazu, ent-
sprechend dem Stil, in dem in unserer Gesellschaft Tatigkeiten erzieheri-
scher, seelsorglicher, wissenschaftlicher oder vergleichbarer Art betrie-
ben werden, aus den Werken immer gréBere und auch finanziell gewich-
tigere Unternehmen gemacht. Manche Werke sind von vornherein in ein
staatliches oder kirchliches Finanzierungsraster eingebunden. So ent-
¢ Bei Ignatius spielt auch der Gedanke, nur die Allerbesten diirften ,,Professen werden,
eine Rolle. Das wire eine qualitative Abstufung der Ordensmitglieder. Dieser Gesichts-
punkt trat spiter in der Ordensgeschichte in den Vordergrund. Doch ich glaube, bei Igna-
tius ist der MaBistab, an dem gemessen wird, ob jemand ,besser” sei, eben die Berufung

zum Wanderapostel. Fiir die spezielle Berufung der ,Koadjutoren* fehlt die rechte
Sprache.



Die Armut der Jesuiten 337

stand die Frage, was alle diese ,,Werke* noch mit unserer Armut zu tun
haben.

Die Dinge wurden dadurch noch komplizierter, daf} es, obwohl es sel-
ten ausgesprochen wird, so gut wie keine echten Wanderprediger mehr
gibt. Die von Ignatius im Normalfall als Wanderapostel gedachten Pro-
fessen betreiben gerade die oft so méchtigen und finanzkriftigen Werke.

So war es sinnvoll, neu nach einem Ort der Armut zu fragen. Man
fand ihn, indem man ,, Kommunitit“ und ,Werk“ auseinandernahm.
Mogen die Werke reich ausgestattet sein: wenigstens der Raum, wo wir
leben, kann von uns in Armut und Bescheidenheit gestaltet werden.

Doch zugleich wuchs das Bewuftsein, dafl wir nicht apostolisch tétig
sein konnen, wenn wir nicht eine echte Gemeinschaft haben, die uns
trigt und die auch als solche schon missionarisch ausstrahlt. Im Hinter-
grund steht zweifellos die Tatsache, daB3 die neutestamentliche Ortsge-
meinde in dem, was heute als christliche ,,Gemeinde* existiert, noch-
mals weniger erkennbar ist als zur Zeit der Ordensgriindung. So kam es
zu den in unserer Ordensgeschichte ganz neuen Tonen, die nun das Lob
der ,,apostolischen Kommunitit“ singen. Sie wird zwar - zweifellos in
bewuBter Abhebung von monastischen Idealen - deutlich als ,,com-
munitas ad dispersionem* (etwa: Gemeinschaft von solchen, die immer
wieder zu apostolischem Tun auseinandergehen) gekennzeichnet. Den-
noch ist der in sich ruhende Gemeinschaftscharakter auf eine bisher in
den Dokumenten des Jesuitenordens unerhorte Weise betont. Wir haben
die Idee dieser ,apostolischen Kommunitit“, zumindest in Deutsch-
land, noch kaum in Wirklichkeit {ibersetzt. Wo das geschieht, erweist sie
sich als auBerordentlich positiv, oft als lebensrettend.

Aber zugleich scheint mir, daB8 diese Neuentwicklung auf der Linie
., Kloster- Ortsgemeinde“liegt, nicht auf der Linie ,,Wanderapostel®. Ent-
sprechend miiBten wir auch hier darauf achten, da3 wir bei der Beurtei-
lung der Armut unserer ,,apostolischen Kommunitdten“ nicht die kogni-
tive Dissonanz noch vermehren, indem wir immer nur den Mal}stab der
Wanderapostel des Evangeliums anlegen. In der apostolischen Kommu-
nitdt kann die Armut nur vom Typ ,,Kloster“ her konzipiert werden,
nicht als Wanderexistenz.

Um so schlimmer ist es allerdings mit dem anderen Pol der Aufteilung
in Kommunitit und Werk. Statt in apostolischer Armut zu wandern, wir-
ken wir in oft teuer finanzierten Werken und oft mit einem ganzen Stab
von Bediensteten. Wir iiben Tétigkeiten im Stil unserer Gesellschaft und
unserer an sie angepaBten Kirche aus. Keine Rede, dal wir in Armut
wandern und predigen wiirden. Als Ignatius die Kollegien zulieB, tat er
es, um die Professen als Wanderprediger zu retten. Unsere Werke liegen



Norbert Lohfink 338

weithin auf ganz anderer Linie als auf der des armen Wanderaposto-
lats’.

Die Unterscheidung von Professen und geistlichen Koadjutoren spielt
heute keine praktische Rolle mehr. Auch die Professen arbeiten heute
meist in den ,,Werken“. Haben wir iiberhaupt noch Professen im Sinne
des Ignatius? Wir mogen Profelgeliibde ablegen ~ was Ignatius meinte,
hat hochsten Seltenheitswert. Und zwar nicht, weil wir nicht wollen,
sondern weil wir nicht kdnnen. Die Welt ist nicht darnach, und auch die
Kirche ist nicht darnach. Es gibt zwar noch Seelsorgsbezirke in der Kir-
che. Man benutzt fiir sie das Wort ,,Gemeinde“. Aber diese ,,Gemein-
den® brauchen keine Wanderprediger, die bei ihnen einkehren. Sie brau-
chen kirchliche Bildungs-, Erziehungs-, Forschungs- und Sozialinstitu-
tionen, mit einem solchen Institutionen angepafBiten Mitarbeiterstab. Die
letzte, in sich keineswegs indiskutable Gestalt von Wanderpredigern
in unserem Lande waren die sogenannten ,Volksmissionare®, Der
Jesuitenorden zumindest hat deren keine mehr. Er hat sicherlich viele
Patres, die stindig von Ort zu Ort unterwegs sind. Aber sie sind meist
hoch spezialisiert, und dies oft fiir Arbeiten, deren Gestalt und Ablauf
durchaus die allgemeine Gesellschaft vorentwirft. Hier entsteht fiir uns
die groBte kognitive Dissonanz.

Wenn wir uns letztlich nicht anpassen wollen und die Sehnsucht nach
dem ignatianischen Ansatz, also nach der Armut der Wanderapostel,
aufrechterhalten, dann miissen wir uns irgendwann dazu entschlieflen,
nicht mehr in diesem uns auferlegten System mitzuspielen, sondern vor
allem Kraft darauf zu verwenden, daB wieder neutestamentlich verfaBte
Gemeinden entstehen. Dann erst werden auch wieder Wanderapostel
notig, wird apostolische Armut méglich sein.

Der paulinische Kompromif3 der Jesuiten

Wie sehr unsere Armut tatsachlich von der konkreten Gestalt der allge-
meinen Gesellschaft und vom Vorhandensein oder Nichtvorhandensein
echter christlicher Gemeinden abhingt, zeigt die andere Verdnderung,
die wir in unser Armutsrecht eingefiihrt haben: Frither lebten wir von
Almosen, heute von unserer Arbeit. Das I1. Vatikanische Konzil hat es
uns angeraten. Wir sind dem Rat gefolgt. Es ist die gleiche Entscheidung

7 Wie sehr die Wirklichkeit und die Rechtssprache inzwischen auseinanderklaffen, ist
daran erkennbar, daB die Trennung von ,,Werk® und , Kommunitit* dadurch iiberhaupt
erst durchsetzbar wurde, da man sich auf die Formel einigte: Die Werke sollen nach dem
Armutsrecht fiirr Kollegien, die Kommunitiiten nach dem der ProfeBhiuser konzipiert
werden,



Die Armut der Jesuiten 339

wie die, die Paulus getroffen hat. Sie ist von ihm her auch legitimiert.
Wir sollten sie allerdings niemals anders begriinden wollen als Paulus.
Deshalb zunichst einige Gedanken zur Begriindung dieses neuen An-
satzes.

Ich glaube, meistens betrachten wir diese Anderung als die endlich
fillige Anpassung an die sozio-6konomische Entwicklung unserer Welt.
Diese bejahen wir oder nehmen sie als gleichsam naturnotwendige Evo-
Iution undiskutiert zur Kenntnis. Die Welt hat sich eben so entwickelt,
daB jeder sich seine Brotchen verdienen muB. Da sollten wir keine
Formen der Unterhaltsregelung aus feudalen Zeiten mit uns herum-
schleppen.

Wie manches andere am etwas naiven Fortschrittsoptimismus des
Konzils sieht auch dieses schon nach zwanzig Jahren anders aus. Inzwi-
schen wird die Berufsarbeit immer rarer. Angesichts strukturell beding-
ter und keineswegs durch politische MaBlinahmen riickgéingig zu ma-
chender massenhafter Arbeitslosigkeit denken wir dariiber nach, wie
man das BewuBtsein, ohne Berufsarbeit sei man kein Mensch, moglichst
rasch wandeln konnte.

Aber gut, heute ist das noch das allgemeine BewuBtsein. Wer in sei-
nem Sinne fordert, daB3 auch alle Ordensleute sich ihr Leben gefélligst
selbst verdienen sollen, bejaht unsere Gesellschaft, wie sie ist, und pli-
diert fiir eine stirkere Integration des Ordens in sie. Biblisch 148t sich
diese Forderung nicht begriinden. Paulus hat die Notwendigkeit, sich
als Apostel durch seine Arbeit selbst erndhren zu miissen, als Teil seines
apostolischen Leidens aufgefafit.

Es kommt noch mehr dazu. Denn meistens ideologisieren wir das
Ganze sogar noch durch eine Art neuer Theorie der Ordensarmut., Wir
sagen nidmlich, in unserer Gesellschaft kdnnten es sich nur sehr reiche
Leute leisten, nicht zu arbeiten. Alle armen Leute dagegen miiiten ar-
beiten. Daher miisse man, wolle man selbst zu den ,,Armen“ gehéren
oder mit ihnen ,,solidarisch* sein, ebenfalls arbeiten und von dem Lohn
der eigenen Arbeit leben. Was ist dazu zu sagen?

Zunichst ist diese Analyse gar nicht so sicher. Es stimmt gar nicht,
daB in unserer Gesellschaft stets die Armen arbeiten und die Reichen
faulenzen. Gerade in den Fithrungseliten unserer Gesellschaft wird oft
wirklich geschuftet, bis zum frithen Herzinfarkt. In den Unterschichten
gibt es dagegen manchmal eine iiberraschend pfiffige Ausniitzung aller
Chancen unserer Wohlfahrtssysteme.

Aber vor allem setzt diese Betrachtung voraus, daB die ,apostolische*
Armut eine sich solidarisierende Anpassung an die ,, Ausbeutungsar-
mut“ sei, wie sie sich notwendig in den Unterschichten schlechter Ge-



Norbert Lohfink 340

sellschaftssysteme zeigt. Das 148t sich aber aus der Bibel in keiner Weise
begriinden. Zur Ausbeutungsarmut gehdrt wesentlich ihr Zwangscharak-
ter und die legitime Sehnsucht der Armen, moglichst bald aus ihr her-
auszukommen. Beides trifft fiir die apostolische Armut nicht zu. Zu ihr
gehort umgekehrt wesentlich das von mir schon beschriebene subtile
Wechselwirkungsverhiltnis zu dem neuen Gesellschaftsgefiige der Orts-
gemeinden, in denen es keine Armen mehr gibt und man sich gemein-
sam der vorhandenen Fiille erfreut.

Ich glaube daher nicht, daBl wir die Entscheidung, von unserer Arbeit
zu leben, anders begriinden diirfen als Paulus. Als er sich von den Juden
zu den Griechen wandte, kam er aus einem gesellschaftlichen Raum, der
schon zu der neuen Gesellschaft Gottes gehdrte oder doch aus den eige-
nen Traditionen heraus fiir sie ein echtes Vorverstindnis hatte, in einen
anderen, der reine Gesellschaft dieser Welt war. Hier konnte die aposto-
lische Armut nicht funktionieren. Sie konnte nicht einmal verstanden
werden. Sie schadete der Verkiindigung mehr, als daB sie ihr niitzte.

Genauso ist die westliche Zivilisation in den letzten Jahrhunderten
aus einem gesellschaftlichen Gefiige, das mindestens noch vage Erinne-
rungen an die Gottesherrschaft besall und sich ihr deshalb auch immer
wieder neu punktuell oder inselhaft zuwenden konnte, in eine gesell-
schaftliche Gestalt hineingeglitten, deren tragenden Strukturen davon
nichts mehr aufweisen und in der christliche Verhaltensmuster und Vo-
kabeln nur noch umgedeutete Relikte mit ornamentaler Funktion dar-
stellen. Es gibt so gut wie keine christliche Gemeinde mehr, die durch
die Weise des Miteinanderumgehens als Anfang einer Gegengesellschaft
zu dieser modernen Gesellschaft erschiene. Insofern gibt es auch das un-
entbehrliche Komplement zur apostolischen Armut nicht mehr. Wird sie
dennoch zu leben versucht, kann sie leicht miBverstanden werden. Dann
ist sie der Verkiindigung eher schidlich als niitzlich.

Sie wird dann, wie zur Zeit des Apostels Paulus, als Schmarotzertum
des Klerus ertebt. Man kann es bei uns ja nicht allzuselten hdren, durch
die Kirchensteuer beuteten wir mit Hilfe des Staates die kleinen Leute
aus und machten uns dann im Namen der Religion ein schones Leben
ohne Arbeit. Ich habe solche Reden jedenfalls schon ganz massiv entge-
gengeschmettert bekommen. Sie sind sachlich falsch. Dennoch: Der An-
satzpunkt zu solchen Urteilen ist gegeben.

Ist er gegeben, dann ist es aber fiir die Verkiindigung des Wortes Got-
tes, die allem anderen voranzustellen ist, besser, man verdient sich sein
Leben auf die Weise, wie es in unserer Gesellschaft iiblich ist. Das gilt
wenigstens als ehrbar, und man wird als normaler Mensch betrachtet.
Allein so, scheint mir, ist die Entscheidung, daBl wir nicht mehr von Al-



Die Armut der Jesuiten 341

mosen, sondern von unserer Arbeit leben sollen, zu rechtfertigen. Allein
wenn wir so denken und reden, sind wir ehrlich und durch Paulus ge-
deckt. Allerdings folgt daraus einiges.

Erstens, daB3 wir alles wieder von neuem unterlaufen, wenn wir unsere
apostolische Arbeit selbst - zumindest da, wo sie wirklich priesterlich ist
- als die Arbeit betrachten, die wir uns bezahlen lassen und von der wir
leben. Denn dann verraten wir ja das innerste Wesen des Wanderaposto-
lats: daB unsere Verkiindigung kein Geschift ist. Und doch tun wir das
weithin. Wir miissen es praktisch so tun, weil wir zutiefst in die Struktu-
ren unserer Kirche eingefiigt sind, die sich selbst wiederum vergleichba-
ren Organisationen und Institutionen unserer Gesellschaft vollig ange-
paBt hat. Da sind auch die meisten Dinge, die wir tun, in Geld berechen-
bar. Wir sind so sehr in alles verheddert, daB3 ich keinerlei konkreten
Ausweg sehe und daBl auch unser Pater General nur noch leise mahnend
hin und wieder an die Unentgeltlichkeit unserer Arbeiten zu erinnern
wagt.

Eigentlich diirften wir nur in normalen Berufen, die nichts mit Ver-
kiindigung zu tun haben, unseren Lebensunterhalt verdienen, wenn wir
dem Vorbild des Paulus folgen wollen. Dann wire unsere in der verblie-
benen Freizeit gemachte Verkiindigung wieder glaubwiirdig.

Oder: Einige von uns miiiten in normalen Berufen das Geld verdie-
nen, das es dann anderen ermoglicht, fiir die Verkiindigung frei zu sein.
Ignatius hatte keine Hemmungen, in seinem gerade erst gegriindeten Or-
den die keineswegs vorgesehene Gruppe der Koadjutoren einzufiihren,
damit die Professen frei und in vélliger Armut predigen kénnten. Wiir-
den wir es iiberhaupt noch wagen, solche Gedanken zuzulassen? Viel-
leicht sogar ernsthaft dariiber nachzudenken, dal wir allein schon fiir
die Finanzierung unserer Verkiindigungsfreiheit heute von neuem und
in gréBerer Zahl als frither in unserem Orden Laienmitbriider briuchten
und endlich unsere Lethargie gegeniiber dem Ausbleiben der sogenann-
ten Briiderberufe beenden miiBten? Wire der Entschluf3, nicht nur
unseren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, sondern ihn auch unab-
hingig von unserem Verkiindigungstun zu verdienen, nicht die heute
einzig mdgliche Fortsetzung der harten ignatianischen Entscheidung fiir
die Einfithrung von ,Kollegien* und ,,Koadjutoren“?

Das wire das eine: Wenn wir schon den paulinischen Kompromif3
eingehen, dann wenigstens ehrlich und konsequent. Das andere: Wir
miiflten mit Paulus liberzeugt sein, dali es apostolisches Leiden ist. Wir
miifiten darauf aus sein, daf die Notwendigkeit, die uns dazu zwingt,
unseren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, moglichst bald wieder
tiberwunden wird. Wir diirfen niemals bereit sein, diese Regelung — und



Norbert Lohfink 342

mag sie zweihundert Jahre lang dauern - als etwas Definitives anzuse-
hen. Erst recht nicht als etwas Ideales.

All unser Streben mifite darauf gehen, durch unsere Verkiindigung
dazu beizutragen, dafl Gott wieder Gemeinden entstehen 1463t, die dieses
Ehrennamens wert sind und zu unserer in den Wurzeln unbarmherzigen
Gesellschaft eine Gegengesellschaft darstellen. In dem MaSe, in dem sie
entstehen, wird es auch wieder zumindest einem Teil des Ordens mdg-
lich sein, zur wahren Armut der Wanderapostel zuriickzukehren. Bei ih-
nen wiren ,,Professen” im urspriinglichen Sinn der jesuitischen Ordens-
geschichte wieder gefragt.

DaB dies eintritt, mii3te einer der zentralen Inhalte unserer Hoffnung
sein. Hoffnung: Im alten Israel war das die Erwartung des Wunders.
Wenn es um unsere Armut geht, miissen wir und dirfen wir auf ein
Wunder hoffen: da3 Gott wieder Gemeinden entstehen 148t, in denen es
die Differenz von arm und reich nicht mehr gibt und die Fiille der
Schopfung und des Gliicks sichtbar wird ~ denn allein wenn es sie gibt,
kann uns auch wieder die Gnade der wirklichen apostolischen Armut
geschenkt werden.





