Martin Luther — Ignatius von Loyola -
Teresa von Avila

Okumenische Gemeinsamkeit in spirituellen Grunderfahrungen*

Rogelio Garcia-Mateo, Miinchen

Inzwischen ist deutlich geworden, dal Martin Luther erst dann recht
verstanden werden kann, wenn man ihn auf dem Hintergrund der mysti-
schen und spirituellen Stromungen seiner Zeit versteht. Dieses Einge-
bundensein in die Spiritualitit des beginnenden 16. Jahrhunderts hort
nicht auf mit seinem reformatorischen Umbruch. Die Luther-Forscher
Heiko A. Oberman (evang.) und Erwin Iserloh (kath.) sind der Meinung,
daB sich in bezug auf die mystische Dimension in der Entwicklung Lu-
thers kaum etwas gedndert hat'. ,Weder durch sein Kennenlernen der
Mystik Taulers und der ,Theologia Deutsch’ noch durch die Abwehr der
Schwirmer, auch nicht durch die reformatorische Wendung... In ziemli-
cher Kontinuitit hidlt Luther seine Linie durch. Er steht positiv zur My-
stik als einer sapientia experimentalis, als einer Lebensweisheit, gemiB
der der Mensch den religiosen Wirklichkeiten nicht theoretisch spekulie-
rend gegeniibersteht, sondern in ihnen steht und aus ihnen lebt. Letzthin
ist es nur die eine Wirklichkeit: Christus.*?

Gemeinsamkeit im Grundanliegen

Diese Art Mystik, deren Ziel weder Vergottung noch Entriickung oder
BewuBtseinserweiterung, sondern erfahrene Gemeinschaft mit Gott in
Jesus Christus ist, verbindet Luther insbesondere mit den spanischen
Reformmuystikern des 16. Jahrhunderts: Ignatius von Loyola, Teresa von
Avila, Johannes vom Kreuz, Johannes von Avila, Pedro Alcantara. Ihr
Reformwerk ist von Luther im wesentlichen unabhingig; es ist bei allen

* Die gemeinsame Okumenische Kommission (vgl. Herder-Korrespondenz 40 [1986]
135-139) hat zu den einzelnen Verwerfungen reformatorischer Theologie im 16. Jh. (nach
eingehender Priifung) festgestellt, dal viele davon der Lehre und Praxis der heutigen Chri-
stenheit nicht mehr entsprechen bzw. die zu kritisierende Praxis kaum mehr vorhanden ist.
DaR die Einheit im Bereich der Spiritualitit immer schon weithin gegeben war, mdchte
dieser Beitrag erweisen.

' Vgi. Kirche, Mystik, Heilung und das Natiirliche bei Luther, hrsg. von 1. Asheim, Gottin-
gen 1967, 201f.

1 E. Iserloh, Luther und die Mystik, in: 1. Asheim, aaQ. (Anm. 1), 60f.



Rogelio Garcia-Mateo 344

Beriihrungen und Uberschneidungen mit der katholischen Reform au-
Berhalb des reformatorischen EinfluBbereichs entstanden. Es ist einfach
die innerkirchliche Reformbestrebung, die in der ,,ecclesia semper refor-
manda“ (der sich immer erneuernden Kirche) immer wieder zu finden
ist und an der auch die Reformation angesetzt hat. So spricht J. Lortz
(kath.) von dem gemeinsamen Uranliegen von Reformation und katholi-
scher Reform: ,, Luther, der urspriinglich die Reform in der einen alten
Kirche durchfiithren wollte, hat es (dieses Uranliegen) in seinem ersten
dffentlichen Wort zur Krise des 16. Jahrhunderts méichtig und tief ka-
tholisch ausgesprochen: ,Als unser Herr Jesus Christus sagte: ,tuet
BuBe!‘, da wollte er, daBl das ganze Leben der Christen eine Bufle sei.’
Diese Forderung zerschligt das VerduBerlichte; ihr Ernst ist frei von
Oberflichlichkeit..., er meint echte BuBe.., christliche Existenz im
Glauben und im Beten.*3

Auch die Reformtiitigkeit von sogenannten ,,gegenreformatorischen®
Heiligen wie Petrus Canisius, Philipp Neri, Franz Borja, Karl Borro-
maeus, Franz von Sales ist nicht einfach eine Reaktion gegen die aufkom-
mende evangelische Kirche; sie stammt vielmehr vor allem aus dem
Ernst des Evangeliums. Auch diese katholischen Heiligen bejahen das
reformatorische Uranliegen Luthers, dem Umkehrruf Jesu zu folgen. Be-
sonders deutlich wird dies in der spanischen Reformmystik. Wie Luther
suchte auch sie Vertiefung, Vergeistigung und Verinnerlichung des
christlichen Lebens gegen die VerduBerlichung religidser Praktiken, die
in iibertriebener Reliquienverehrung, in Walifahrtssucht und entartetem
AblaBBbetrieb bestand.

Auf Gemeinsamkeiten haben bereits J. Moltmann und J. Sudbrack
aufmerksam gemacht?. Moltmann behauptet in bezug auf Teresa: ,Es
ist...unzutreffend und auch ein MiBbrauch ihres Namens, wenn sie
lange Zeit eine ,Hauptfigur der Gegenreformation® genannt wurde...
Was sie in Wirklichkeit war, 1aBt sich treffender mit dem Ausdruck
,Hauptfigur der katholischen Reform‘ bezeichnen. In der Notwendigkeit
der griindlichen Reform der Kirche war sich Teresa mit den Reformato-
ren sogar ganz einig.“® J. Sudbrack geht hier einen Schritt weiter, ver-
sucht, die theologische Grundstruktur der religiosen Erfahrung Luthers

3J. Lortz, Die Reformation als religioses Anliegen, Trier 1948, 212.

4 Vgl. dazu Teresa von Avila - Martin Luther. Grofe Gestalten kirchlicher Reform, hrsg. von
W. Herbstrith, Miinchen 1983.

5J. Moltmann, Die Wendung zur Christusmystik bei Teresa von Avila. Oder: Teresa von
Avila und Martin Luther, in: Gott allein. Teresa von Avila heute, hrsg. von W, Herbstrith,
Freiburg 1982, 186. Moltmann bringt hier sein gebrochenes Verhiiltnis zur Mystik wieder
zum Ausdruck, indem er je nachdem die mystische Erfahrung als Mittel fiir seine Theolo-
gie benutzt.



Luther — Ignatius — Teresa 345

und der spanischen Reformmystiker zu kennzeichnen: ,,Luthers Insistie-
ren auf die ,Extra‘-Dimension, die von H. A. Oberman geschickt als ,si-
mul gemitus et raptus‘, zugleich seufzend nach Gott und hinweggerissen
von Gott, ausgedeutet wurde; die schlichte, aber so intensive Frommig-
keit der ,Imitatio Christi‘, die man mit dem einen Wort zusammenfassen
mochte: Du!; die Dialektik der Nachterfahrung des Johannes vom
Kreuz..., die Klarheit und Entscheidungskraft der ignatianischen My-
stik; und besonders der Reichtum des teresianischen Gotteserlebens...,
allen Erfahrungen liegt eine Grundstruktur zugrunde...: der Uberstieg
Uiber die eigenen Moglichkeiten des Menschen... und zugleich die Be-
gegnung der gegeniiberstehenden Freiheit... Es entspricht der Unter-
scheidung, die Karl Rahner mit ,natiirliche* Mystik von Welt und Selbst
und ,iibernatiirliche’ Mystik von Gott vorgelegt hat.“¢ Grundgemeinsam-
keiten zwischen Luther, Ignatius und Teresa lassen sich an vielen Stellen
aufzeigen.

Lebenswende und Rechtfertigungserfahrung

Ignatius ist acht Jahre spéter als Luther geboren (1491). Als dieser 1546
starb, war Teresa noch eine oberflachliche, ungliickliche Nonne im 33.
Lebensjahr. Alle drei Zeitgenossen haben eine grundlegende Verdnde-
rung in ihrem Leben durchgemacht. Bei Ignatius geschah es 1521, als
Luther vor dem Reichstag zu Worms stand und in seinem Versteck auf
der Wartburg unter vielem Nachsinnen und innerem Kédmpfen tiber den
Sinn seiner Entscheidung das Neue Testament ins Deutsche iibersetzte.
In diesem Jahr erlitt der Offizier Ifiigo Lopez de Loyola bei der Verteidi-
gung der Festung Pamplona eine schwere Verwundung; sie brachte ihn
an die Todesgrenze und gab seinem Leben eine ganz neue Richtung.
Todeserfahrung steht auch am Anfang der Lebenswende des Erfurter
Studenten Martin Luther, als er bei einem lebensgefihrlich starken Ge-
witter gelobte, Monch zu werden. Zwar nicht Lebensgefahr, aber das
Denken an den Tod und damit verbunden die Angst um ihr Heil bestim-
men den Ordenseintritt Teresas: ,,Schrecken ergriff mich beim Gedan-
ken, ich wire auf dem Wege zur Holle gewesen, wenn der Tod mich
iiberrascht hitte; jetzt sah ich ein, der Ordensstand war das Beste und
Sicherste fiir mich.“’” Die erschiitternde Konfrontation mit der Realitét

¢J. Sudbrack, Der Mensch im Uberstieg. Teresas Gotteserfahrung in Gkumenischer Besin-
nung, in: Der Weg zum Quell — Teresa von Avila 1582-1982, hrsg. von J. Kotschner, Diissel-
dorf 1982, 87f.

7 Theresia von Avila, Sdmtliche Schriften, hrsg. von A. Alkofer, Miinchen 1933-1941; Bd.
1: Leben von ihr selbst beschrieben, 44, (Alle weiteren Zitate aus Werken der Teresa von
Avila sind dieser Ausgabe entnommen.)



Rogelio Garcia-Mateo 346

des Todes, d.h. die Grunderfahrung menschlicher Ohnmacht, bildet das
gemeinsame Erlebnis, das die Bekehrung des Ignatius und die geistliche
Berufung Luthers und Teresas miteinander verbindet.

Bruder Martins Anfechtungen in den Augustinerklgstern zu Erfurt
und Wittenberg zeigen manche Beriihrungspunkte mit der nach der Be-
kehrung eintretenden inneren Auseinandersetzung des zum Pilger ge-
wordenen Offiziers Iiigo in der Einsamkeit von Manresa. Bei beiden
geht es um den Durchbruch eines tiefen religiosen Erlebnisses, das we-
sentlich mit der Wirklichkeit der Siinde zusammenhingt. Oder wie der
evangelische Kirchenhistoriker H. Boehmer es ausdriickt: ,,Loyolas See-
lenkdmpfe in der Dominikanerzelle zu Manresa und Luthers Seelen-
kdampfe in den schwarzen Klgstern zu Erfurt und Wittenberg. Was beide
Minner so michtig bewegt, das ist im Grunde dasselbe: die Sehnsucht
nach persénlicher GewiBheit der Vers6hnung mit Gott.“®

Diese Sehnsucht blieb eine Zeitlang ohne Antwort. Orientierungslo-
sigkeit und tiefe seelische Anfechtungen brechen in das Leben des Bii-
Bers von Manresa ein: ,,Er betete tiglich auf den Knien sieben Stunden,
stand regelmiBig um die Mitternacht auf und fiihrte alle ibrigen, schon
erwihnten Frommigkeitsiitbungen weiter. Aber bei all dem fand er kein
Mittel gegen seine Skrupel, und diese Qual dauerte schon durch meh-
rere Monate..., daf} er plétzlich zu Gott laut und mit Worten aufschrie:
JHilf Du mir, Herr; denn bei keinem Menschen und bei keinem Ge-
schopf kann ich irgendwelche Hilfe finden. Keine Miithe wire mir zu
groB, wenn ich damit erhoffen diirfte, irgendwie Hilfe zu finden. Zeige
Du mir den Weg, Herr, wo ich sie finden kann. Selbst wenn ich einem
Hiindlein nachlaufen miifite, um von ihm Hilfe zu bekommen, wiirde
ich es sofort tun.* In dieser Seelenverfassung kamen ihm oftmals gar hef-
tige Versuchungen, sich durch ein groBes Loch, das im Boden der Zelle
war, in die Tiefe zu stiirzen.**

Die Erfahrung des Ignatius scheint nicht restlos erklédrt zu sein, wenn
man sie nur allgemein psychologisch als Produkt von Schuldgefiihlen
und Verzweiflungszustinden deutet. Sie spielt sich auf der Ebene der in
der spanischen Mystik so genannten ,,Dunklen Nacht*“ ab. Sie ruft —
dhnlich wie Johannes vom Kreuz es erlebt und beschrieben hat!® - De-

8 H. Boehmer, Ignatius von Loyola, Stuttgart 1941, 37.

o Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider, Freiburg 21986, Nr.
23-24.

10 Unter den Beschreibungen, die hier an Ignatius erinnern, sind jene anzufiihren, die von
der geistigen Liuterung sprechen: .....allein die reine lduternde Trockenheit geht zusam-
men mit einem regelmifBigen Dienstverlangen und mit der Besorgnis und Furcht, nichts
fiir Gott zu leisten. Und wenn diese Liuterungsweise sich auch mitunter die Melancholie



Luther — Ignatius — Teresa 347

pressionszustinde hervor. Der Mensch erfihrt sich dabei nicht nur ver-
worfen und verlassen, sondern vor allem so sehr von Gott verstoflen,
daB ihm der Tod gegeniiber dieser abgriindigsten Erfahrung als Erleich-
terung vorkommt. Die menschliche Existenz ist geldhmt und verfinstert.
Die Verlassenheit Jesu am Kreuz wird miterlebt.

In seinem Suchen nach dem gnidigen Gott kannte auch Luther diesen
Verzweiflungszustand: ,,Das Wort Rém 1,17: ,Die Gerechtigkeit Gottes
wird im Evangelium geoffenbart‘, stand mir bis dahin im Wege. Denn
ich haBte dieses Wort... Obwohl ein untadelhafter Monch, fiithlte ich
mich vor Gott als Siinder, litt die gréBte Gewissensunruhe und konnte
mir Gott nicht als durch meine Genugtuung verséhnt mit Trost vorstel-
len... Endlich wurde ich durch Gottes Erbarmen bei meinem Tag und
Nacht fortgesetzten Nachgriibeln auf die Verbindung der Worte auf-
merksam. Die Gerechtigkeit Gottes wird in jenem (Evangelium) geoffen-
bart, wie geschrieben ist: ,Der Gerechte lebt aus dem Glauben.® Da fing
ich an, die Gerechtigkeit als solche zu verstehen, durch die der Gerechte
durch Gottes Geschenk lebt, nimlich aus dem Glauben. Da fihlte ich
mich geradezu wie wiedergeboren und glaubte durch offene Tiiren ins
Paradies einzutreten. Sofort erschien mir die ganze Heilige Schrift mit
anderem Gesicht.”!!

Dieses fiir den reformatorischen Durchbruch grundlegende, soge-
nannte ,, Turmerlebnis“ bedeutet die Begegnung mit dem ,gnédigen
Gott“, das Eintreten in ein neues Verhiltnis zu Gott. Luther erfihrt, dal3
im Glauben an Jesus Christus Gottes Gerechtigkeit nichts anderes als
Vergebung und Hingabe an den Menschen ist. Diese neue Gottesbezie-
hung besagt zugleich die Durchklirung, Vertiefung und Ausformung
seiner religiosen Personlichkeit; ein Vorgang, mit dem sich auch die
Gotteserfahrung des Ignatius in Manresa vollendet, namlich mit der
,Erleuchtung* am FluB Cardoner: ,,Einmal fithrte ihn seine Andacht zu
einer Kirche, die etwas mehr als eine Meile von Manresa entfernt war...
Der Weg dorthin fiihrt den Flu3 entlang. In Andacht versunken, ging er
so dahin und setzte sich eine kleine Weile nieder mit dem Blick auf den

oder eine andere Gemiitsverstimmung zunutze macht, so wirkt sie dennoch reinigend...“
(zit. nach 1. Behn, Spanische Mystik, Diisseldorf 1957, 616).

1 WA 54, 185f. Zu den Gemeinsamkeiten von Luthers Anfechtungen und der spanischen
Mystik sagt H. J. Lauter: ,,Was Luther mit den groBen katholischen Mystikern gemeinsam
hat, ist zunichst die Erfahrung der Priifung und Liuterung, der ,Anfechtung‘. Hier zeigen
sich erstaunliche Parallelen, nicht nur zu Tauler..., sondern auch zum Beispiel zu Johan-
nes vom Kreuz: ,...was ihr (der Seele) aber am schmerzlichsten fillt, ist die Furcht, daB sie
Gottes nie wiirdig werde und all ihre Gnadenschitze eingebiifit habe. Die Ursache davon
ist die tiefe Versenkung des Geistes in die Erkenntnis und in das Gefiihl ihrer Stinden und
ihres Elendes. “ (zit. nach Teresa von Avila - Martin Luther, aaO. [Anm. 4], 121)



Rogelio Garcia-Mateo 348

FluB... Wie er nun so dasaf}, begannen die Augen seines Verstandes sich
ihm zu er6ffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hiitte,
sondern es wurde ihm das Verstindnis und die Erkenntnis vieler Dinge
sowohl iiber das geistliche Leben wie auch iiber die Wahrheiten des
Glaubens und iiber das menschliche Wissen geschenkt. Dies war von
einer so groBBen Erleuchtung begleitet, dall ihm alles im neuen Licht er-
schien ... Dieses Ereignis war so nachdriicklich, daB} sein Geist wie ganz
erleuchtet blieb. Und es war ihm, als sei er ein anderer Mensch gewor-
den und habe einen anderen Verstand erhalten, als er frither besaB3.«!?

Bei allen Unterschieden sind grundsitzliche Ahnlichkeiten zwischen
Ignatius’ Manresa- und Luthers Turmerlebnis nicht zu bestreiten. Bei
beiden handelt es sich um seelische Befreiung und geistliche Lebens-
erhohung, um den Aufbau eines neuen religidsen Ich. Luther fiihlte sich
»wie wiedergeboren®; fiir Ignatius war es, ,als sei er ein anderer
Mensch geworden; das heifit: Bei beiden geht es - nach einer ,,my-
stisch® zu nennenden Anfechtung — um eine Neugestaltung der Persén-
lichkeit als Folge einer neuen Gottesbeziehung.

Einen &dhnlichen Umwandlungsproze3 machte Teresa von Avila
durch. Sie war vor zwanzig Jahren aus Angst um ihr Heil ins Kloster ein-
getreten und blieb immer noch eine dngstliche, unentschiedene Nonne,
die vor ihrer MittelmiBigkeit beinahe schon kapituliert hatte. Das Gebet
wurde fiir sie eine Last. Aber auch ihre Freundschaften freuten sie nicht
mehr. In diesem Zustand jahrelanger Orientierungslosigkeit, in dem es
ihr so vorkam, als kdmpfte sie mit einem Todesschatten, betrat sie wie
iiblich ihren Gebetsraum: ,,Als ich eines Tages ins Oratorium ging, ge-
schah es, dal} ich eine Figur erblickte..., sie stellte Christus schwer ver-
wundet dar und war so andachterweckend, daB3 es mich bei ihrer Be-
trachtung zutiefst ergriff, ihn so zu sehen; denn es war gut zum Aus-
druck gebracht, was er fiir uns gelitten hat. Ich empfand so sehr, wie
iibel ich diese Wunden vergolten hatte, dall mir das Herz zu brechen
schien. Ich warf mich vor ihm nieder und bat ihn unter reichlich stro-
menden Trinen, er moége mich doch mit einem Mal stiarken, damit ich
ihn nicht mehr beleidige.“!?

Dieses Teresa neu bekehrende Erlebnis weist die gleiche religidse
Grundstruktur auf, die auch Luther und Ignatius erfahren haben: ein
Entdecken der Realitdt der Stinde und zugleich das innige Verlangen,
von ihr befreit zu werden, d.h. das Eintreten in die echte Beziehung zu
Gott, der Einbruch des religiosen Ernstes in das pers6énliche Leben

12 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, aaQ. (Anm. 9), Nr. 30.
13 Theresia von Avila, Leben, aaO. (Anm. 7), 93.



Luther — Ignatius — Teresa 349

durch die Begegnung mit Christus. Dazu sagt J. Sudbrack: ,,Vor aller
Theologie... steht die Erfahrung, von der Teresa berichtet: dal Gott ein
Gegeniiber ist; daB das Gegeniibersein Gottes sich in Jesus Christus so
sehr in unsere Welt eingesenkt hat, daB3 alle Gotteserfahrung von diesem
Jesus geprigt ist; daB deshalb Mystik wie jede Gotteserfahrung... die in-
nere Struktur des ,extra‘, des Uberschreitens, des ,supra‘, des Uberhin-
aus, haben muB, um wirklich Gotteserfahrung und nicht Selbst- oder
Seins- oder Naturerlebnis zu sein... Fiir Teresa bleibt noch einiges nach-
zutragen. Der lutherische Grundsatz ,simul iustus et peccator’, zugleich
Gerechter und Siinder, kénnte auch von ihren Schriften her verifiziert
werden — wenn auch in anderer Gestalt. So berichtet sie...: ,Ich kenne
eine Person, die neben dem Verlangen, zu sterben, um Gott zu schauen,
auch deshalb nach dem Tod sich sehnte, um nicht bestindig von der Er-
innerung an ihren Undank gegen den gequilt zu werden, dem sie immer
so vieles zu verdanken hatte und so vieles schuldig war. Sie war darum
der Meinung, keines Menschen Siinden konnten den ihrigen gleichen,
ja, daB es keinen Menschen gebe, den Gott mit so groler Langmut ertra-
gen und dem er so viele Gnade erwiesen habe. Vor der Hélle haben sol-
che Seelen keine Furcht, wohl aber werden sie von der Furcht, Gott zu
verlieren, manchmal, jedoch selten, sehr gequailt. Sie fiirchten nur das
eine: Gott moge seine Hand von ihnen zuriickziehen ... .*14

Solche Bekenntnisse machen, wenn auch nicht wissenschaftlich for-
muliert, geistlich-existentiell den theologischen Sinn von Luthers ,ge-
recht und Siinder zugleich® deutlich. Dazu sagt K. Rahner: ,,Die refor-
matorische Christenheit war im tiefsten und radikalsten Sinne eine Chri-
stenheit des erschrockenen Gewissens des Siinders vor Gott. Sie glaubte
— durchaus mit Recht —, daB man nur dann Christ werden und sein
konne, wenn man radikal vor Gott kapituliere. Wenn dem Menschen die
unendliche Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes aufgeht, wird er zutiefst
der erschrockene Siinder. Aus sich, aus eigener Kraft kann er nicht ge-
rettet werden. Gnade, Rechtfertigung, Heil entspringen allein Gottes Er-
barmen. Immer und iiberall ist der Mensch auf dieses gerecht-
sprechende Erbarmen Gottes angewiesen. Hier liegt der richtige Aus-
gangspunkt fiir die protestantische Formel ,gerecht und Siinder zu-
gleich®.“1

Ist diese Erfahrung nicht genau das, was das Turm-, Manresa- und
Oratoriumserlebnis gemeinsam kennzeichnet? Was haben Luther wie
Ignatius und Teresa dabei anderes erlebt als das Erzittern des Siinders

14 J. Sudbrack, aaO. (Anm. 6), 84f.
15 K. Rahner, Gerecht und Siinder zugleich, in: GuL 36 (1963) 435.



Rogelio Garcia-Mateo 350

vor der unendlichen Heiligkeit Gottes und das Begliickende der Hin-
gabe an ihn?

Dieses Erlebnis der eigenen Rechtfertigung hat seine Ur- und Ziel-
gestalt in Jesus Christus; daher wird die daraus entstehende Gottes-
beziehung zutiefst christozentrisch.

Schriftmeditation und Kreuzesnachfolge

Luthers, Ignatius’ und Teresas Rechtfertigungserleben bringt ein Neu-
entdecken von Gebet und Meditation mit sich; sie finden die Heilige
Schrift, und zwar in einem christozentrischen Sinne. Fiir alle drei wird
die Bibel zur Grundquelle ihres geistlichen Lebens. Und selbst wenn Lu-
ther als Theologe, Exeget und Sprachgenie ein besonderes Verhiltnis
zur Schrift hatte, so ist doch seine geistliche Beziehung zur Bibel wenig
von der des Ignatius und der der Teresa unterschieden.

Diese geistliche Beziehung zur Schrift ist von der auf das 12. Jahrhun-
dert zuriickgehenden ,oratio mentalis“ (dem inneren Gebet) geprigt.
Solche Form des Betens wird als Bestandteil des geistlichen Lebens (ex-
ercitium spirituale) nach einer vierstufigen Reihenfolge verrichtet: lectio
(Lesung), meditatio (Betrachtung), oratio (Gebet) und contemplatio (Be-
schauung). Diese Stufen sind aber nicht als getrennt voneinander zu ver-
stehen; sie geh6ren, wie F. Wulf herausstellt, ,,vielmehr zusammen als
Teile ein und derselben Ubung. Die ersten niitzen ohne die folgenden
wenig oder gar nichts‘... Denn ,die Lesung ohne Betrachtung bleibt trok-
ken, die Betrachtung ohne Lesung aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet
ohne Betrachtung bleibt matt, Betrachtung ohne Gebet unfrucht-
bar...‘“16

Innerhalb dieser durch die Devotio moderna weiter ausgeformten
geistlichen Haltung hat sich Luther als Monch eingeiibt, wie M. Nicol in
seiner umfassenden Monographie herausgearbeitet hat!'”. Dabei stellt er
fest, dal Luther bei allem reformatorischen Umbruch mit den Medita-
tionsweisen der Tradition jedoch nicht gebrochen hat, sondern diese
vielmehr als Bestandteil der Schriftauslegung ansieht, und zwar als fest-
umrissene Frommigkeitsiibung, die ihr Charakteristikum in den Inter-
pretationsvorgang einbringt, ,indem sie auf die ,Konformitit der Af-
fekte® abzielt. Dieses hermeneutische Prinzip ist also keineswegs, wie K.
Holl meinte, ,Luthers persénliche Errungenschaft‘, sondern erklirt sich
aus einer langen und selbstverstandlichen Tradition. Es besagt, daB fiir

16 F. Wulf, Das innere Gebet und die Betrachtung, in: GuL 25 (1952) 385.
17 M. Nicol, Meditation bei Luther, Géttingen 1984, 43,



Luther — Ignatius — Teresa 351

ein angemessenes Verstehen der Heiligen Schrift die Affekte des Schrei-
bers und des Lesers zum Einklang kommen miissen. Verstehen ist also
mehr als nur ein intellektuelles Einsehen von Sachverhalten; man
konnte es durchaus als ein geistgewirktes Einfithlen und Einleben in die
Schrift bezeichnen. Diesen Grundsatz der Affektkonformitét formuliert
Luther klar und in einer Weise, welche die Verbindung mit der Tradition
erkennen 146t“8,

Luther hat allerdings diese Tradition in eigener Weise gestaltet. So hat
er die vierstufige Reihenfolge in oratio (Gebet), meditatio (Betrachtung)
und tentatio (Anfechtung) umgeformt. Ziel der Meditation ist fiir ihn
also nicht die ekstatische, gefiihivolle Beschauung, sondern die Erfah-
rung Gottes in der Anfechtung. So faszinierte ihn an Tauler die Rede
von den Anfechtungen der Gottesferne, in denen der Glaubende seinen
einzigen Halt am Gekreuzigten findet, in dem Gott verborgen ist. Wer
wahrhaft glaubt, wird sich diesem Gott anheimgeben und bereit erklid-
ren, die Pein der Gottesferne zu ertragen.

Dieser Zusammenhang von Meditation und Kreuzesnachfolge kommt
in seiner Kreuzestheologie am deutlichsten zum Ausdruck, wie W. Loe-
wenich betont: ,,Wenn jemals behauptet wurde, Luther stelle geringere
praktische Anforderungen an den Menschen als der mittelalterliche Ka-
tholizismus, so hitte ein Blick in Luthers theologia crucis geniigen miis-
sen, um vom Gegenteil iiberzeugt zu werden... Unerbittlich in ihrer ein-
tonigen Wucht klingt uns aus Luthers Kreuzestheologie die Melodie
entgegen: Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst...“!

Eine vom Kreuz her gesehene Auffassung der mittelalterlichen geist-
lichen Ubung kennzeichnet auch die Spiritualitat des Ignatius von
Loyola. Der bis zum Extrem angefochtene BiiBer von Manresa hat seine
religiose Erfahrung in den ,,Ejercicios espirituales” meditationspiddago-
gisch niedergeschrieben, und zwar nach der Methode des inneren Be-
tens (,,oratio mentalis“) der Devotio moderna, die ihm durch Ludolf von
Sachsens ,,Vita Christi und des Abtes Garcia de Cisneros ,,Exercitato-
rium*“ bekannt wurde??. Die Stufen des inneren Betens finden sich bei
ihm in der Abfolge von consideracion (Erwigung), meditacion (Betrach-
tung), contemplacion (Anschauung), aplicacion de los sentidos (Anwen-
dung der Sinne). All diese Gebetsformen sind nun durch die Grundthe-
matik der Kreuzesnachfolge gekennzeichnet, wie H. Rahner heraus-
stellt: ,Das Wesen der geistlichen Ubungen besteht in der Gestaltung
(ordinatio) des Lebens, die sich enthiillt als Nachgestaltung des Gekreu-

18 M, Nicol, aa0. (Anm. 17), 171.
1*W, Loewenich, Luthers Theologia crucis, Witten 1984, 136.
20 Vgl. P. Leturia, Estudios Ignacianos, Bd. 2, Roma 1957, 59,



Rogelio Garcia-Mateo 352

zigten ... Das Kreuz des menschgewordenen Schopfers und Herrn aller
Dinge steht im Mittelpunkt der Heilsgeschichte und also auch der Le-
bensgeschichte des Ubenden.“?! Die Konzentration auf das Karfreitags-
geheimnis geschieht also nicht erst in der dritten Exerzitienwoche, sie
charakterisiert vielmehr die ignatianischen Exerzitien von Anfang an. So
erscheint bereits in der ersten Woche als Mitte der Siindenbetrachtung
der Gekreuzigte. Das heif3t, der Ursprung der Umkehr ist bei Ignatius —
im Gegensatz zu mancher mittelalterlichen BuBmeditation, die eine Um-
kehr aus Furcht vor der Strafe bewirkte — die Liebe Gottes in Jesus Chri-
stus?2. Insofern stimmt er hier wieder mit Luther Giberein, der ~ nach Ni-
col - die mittelalterliche BuBmeditation als Teilnahme an Christi Tod,
Hollenfahrt und Auferstehung umformte??. Daher kénnen die Medita-
tionen der ignatianischen Exerzitien iiber Siinde, Tod, Gericht und
Holle nicht als selbstindige Themen verstanden werden, sondern nur im
Blick auf das Erlosungsgeheimnis. Auch die Meditationen iiber das Le-
ben Jesu haben zum Hauptziel das Kreuzesgeschehen, und zwar — wie
H. Rahner weiter sagt — ,,dies immer im nie aus dem Auge verlorenen
Ziel zur Wahl hin: d. h. zu jener Bereitschaft fiir das Kreuz, die er (Igna-
tius) den dritten Grad von Demut nennt“?*; dieser besteht darin: ,,Wenn
ich ndmlich..., um Christus, unserem Herrn, je mehr nachzufolgen und
ihm je mehr in der Tat dhnlich zu werden, eher mit dem armen Christus
Armut will und erwihle als Reichtum...“?

Diese Spiritualitit des von Ignatius so benannten dritten Grades der
Demut besagt also keine asketische Technik der Selbsterniedrigung, son-
dern freiwilligen Nachvollzug des Kreuzes Christi. In diesem Sinne
steht die Spiritualitdt des Ignatius in der Linie der Kreuzestheologie Lu-
thers, der die mittelalterliche Passionsfrommigkeit von jedweder Werk-
heiligkeit reinigen und somit das Leiden Christi nicht einfachhin ethisch-
moralisch nachahmen mdéchte. Es geht beiden um den Nachvollzug
des Kreuzes Christi, um das Gleichformigwerden mit ihm als Leben in
Anfechtungen?. Dieses Einswerden mit dem leidenden Christus wird
von Ignatius in der dritten Woche der Exerzitien ausgedriickt in der
Bitte um ,,Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus, Zerschlagenheit

2! H. Rahner, Ignatius als Mensch und als Theologe, Freiburg 1964, 307.

22 In diesen Fragebereich ist letztlich auch die erbitterte mittelalterliche Kontroverse um
altritio und contritio, um Furcht- und Liebes-Reue, einzuordnen; vgl. P. Adnés, Art. Péni-
tence, in: Dict Spir X1I (1984) 946-1010.

23 M. Nicol, aa0. (Anm. 17), 106f.

% H. Rahner, aaO. (Anm. 21), 294.

% Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, hrsg. von A. Haas, Freiburg 1978, Nr. 167.
26 Vgl. M. Nicol, aa0. (Anm. 17), 1411,



Luther — Ignatius — Teresa 353

mit dem zerschlagenen Christus, Tranen, innerliche Pein iiber die groB3e
Pein, die Christus fiir mich gelitten hat*“?’,

Dieses ,,fiir mich®“ (lat. ,,pro me*) deutet wieder darauf hin, dal} Igna-
tius die Passion Christi im wesentlichen dhnlich wie Luthers Kreuzes-
theologie versteht, nimlich als ,,pro me* - wie auch Luthers Stichwort
hieB -, also nicht in erster Linie als Weg des Menschen zu Gott, sondern
als Weg der Liebe Gottes zu den Menschen. Oder, um es mit H. U. von
Balthasar zu sagen: Fiir Ignatius und Luther ,,geht es um das Heilwer-
den meiner héllisch-verlorenen Siindenexistenz durch das, was Jesus
Christus je voraus in Menschwerdung, Kreuz und Auferstehung fiir mich
getan hat. ,Meine Existenz‘ als begriindet durch ,Dein Kreuz* (Gal 2,20)
und dieses Griinden-in als ,Glaube‘: das ist gemeinsam“?® (Hervorhe-
bungen von mir).

Diese existentiell-theozentrische Christuserfahrung kennzeichnet
ebenfalls die Mystik Teresas. Auch fiir sie wurde das von der Schriftbe-
trachtung herkommende innere Gebet zur Methode, die sie in das geist-
liche Leben einfiihrte und die sie spéter aus ihrer persdnlichen religio-
sen Erfahrung heraus umgeprégt und meditationspddagogisch eigens ge-
staltet hat?®. Hauptinhalt der teresianischen Meditation bilden so wie bei
Luther und Ignatius die ,Mysterien Christi“, besonders die Passion:
,Ich versuchte, so gut ich konnte, mir Jesus Christus, unser Gut und un-
seren Herrn, zu vergegenwirtigen, und das war meine Art zu beten;
wenn ich an einen Abschnitt aus der Leidensgeschichte dachte, stellte
ich mir ihn innerlich vor.*3°

Diese innerliche affektive Versenkung in die Passion kommt im Be-
reich der Gefiihle nicht zum Ziel; sie fiihrt Teresa vielmehr in die Le-
bensvollziige der Kreuzesnachfolge als Antwort auf das ,,pro me / fiir
mich* des Leidens Christi: ,,Wenn du, o Herr, dies alles fiir mich leiden
willst, was leide ich fiir dich? ... Gerne will ich alle Leiden tragen, die
iiber mich kommen mégen... LaB uns, o Herr, miteinander gehen! Wo-
hin du gehst, dahin will auch ich gehen, wohin du das Kreuz trégst, da-
hin will ich es mittragen.“3!

Es geht also bei der Leidensmeditation im Sinne Luthers, Ignatius’
und Teresas nicht einfach um eine einfithlende Versenkung in die Pas-
sion Jesu und noch weniger um eine mystische Lauterung im Sinne des

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, aa0. (Anm. 25), Nr. 203.

28 4. U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen (Ignatius und Luther), in: Hochland 59 (1967)
403 f; vgl. auch ders., Liebe steigt ,,von oben* ab, in: GuL 55 (1982) 87-91.

2% Vgl. U. Dobhan, Gott, Mensch, Welt in der Sicht Teresas von Avila, Frankfurt 1978, 86f.
3¢ Theresia von Avila, Leben, aaO. (Anm. 7), 8.

31 Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7) Bd. 6: Weg der Vollkommenheit, 135.



Rogelio Garcia-Mateo 354

Buddhismus oder um Lust am Leiden im Sinne des Masochismus. Viel-
mehr hat sie zum Ziel die Gleichférmigkeit mit Christus bzw. die pauli-
nische Leidens- und Sterbensgemeinschaft mit ihm (Rém 8,17; 6,4),
d.h. die existentielle Teilnahme an Christi Tod und Auferstehung, die
das ,,Leben in Fiille* als objektiv-sakramentales Heilsgut zum persén-
lich erlebbaren Ereignis werden 148t. Oder mit Luther gesagt: Das ,sa-
cramentum* (das Heil Christi) soll ,,exemplum* (Nachfolge) werden3?;
die universale objektive Erlosung dringt zur individuellen Erfahrung.

Das Proprium christlicher Mystik und die Okumene

Es diirfte nach dem Gesagten unbestreitbar sein, da3 die reformatori-
sche Theologie Luthers ein ,,mystischer Grundzug*“ (Iserloh) kennzeich-
net, ja, dal3 ihre Eigenart auf die geistliche Erfahrung griindet. Das heif3t
nicht, daB3 Luther jede spirituelle Stromung bzw. Mystik iibernommen
hitte, die heute oft als typisch ,,mystisch* hingestellt wird. Luther geht
vielmehr, wie gesagt, von einer urpersdnlichen religidsen Erfahrung aus
(Turmerlebnis), die er nach der Begrifflichkeit der Tradition bzw. in
Auseinandersetzung mit ihr theologisch durchdachte. So fand er sich in
jenen spirituellen und mystischen Strémungen seiner Zeit wieder, die
die Christusmystik bzw. die Kreuzesnachfolge in den Vordergrund stell-
ten. Demgegeniiber lehnte er eine bloBe Wesensmystik neuplatonischer
Art ab, wie etwa den mystischen Aufstieg zu Gott des Pseudo-Diony-
sius, ja, er betrachtete sie als einen Irrweg; denn Gott ,,will dich nicht
also hinauf haben, sondern er kommt zu dir und hat eine Leiter, einen
Weg und eine Briicke zu dir gemacht... Er kommt erst zu uns... Er
spricht: ,Hierher, Bruder! Der Vater ist in mir, und ich in dem Vater.
Halte deine Augen fest auf mich, durch meine Menschheit kommt man
auf den Vater. «33

Luther verwirft eine blof} spekulative Mystik als nichtchristlich; diese
hat nur den unerschaffenen Logos, d.h. Gott auBerhalb der Menschwer-
dung, zum Ziel - ohne den Menschen Jesus Christus — und glaubt, daB
der Mensch aus sich heraus fihig sei, durch eine bestimmte Medita-
tionstechnik zum mystischen Aufstieg, zur Einigung mit Gott zu kom-
men.

Eine dhnlich energische Ablehnung gegeniiber solchen religidsen bzw.
mystischen Formen findet sich bei Teresa. Sie betont wie Luther die
Notwendigkeit des Menschseins Jesu - ,,Humanidad sacratisima“ - ge-

2 M. Lienhard, Martin Luthers christologisches Zeugnis, Berlin 1980, 64 ff.
3 WA 16 14, 16.



Luther — Ignatius — Teresa 355

gen spirituelle Auffassungen, die mehr das Schwelgen in religiosen Ge-
fahlen als die Nachfolge Jesu zum Ziel haben. Es war die durch die spa-
nischen Hluministen (Alumbrados) auch neuplatonisch geprigte Mystik,
die eine Vereinigung mit der Gottheit suchte, ohne dal man die persdn-
liche Umkehr fiir notwendig hielt. Eine solche Mystik und Spiritualitt,
die das GefiihlsmiBige, das Gegenstandslose und das Freiwerden vom
Ich oder das Verweilen im ruhevollen Zustand sucht und mit dem Men-
schen Jesus von Nazaret nicht viel anfangen kann, ist fiir Teresa sehr
fragwiirdig: ,,... Wollte mir aber eine entgegnen, diese Wonnegeniisse
wiirden bei ihr bestindig andauern, so daB sie sich mit der Betrachtung
der Menschheit Christi gar nicht beschiftigen konne, so hielte ich das
fiir etwas Verdidchtiges.“¥

Auch Ignatius muBte sich gegeniiber der vielgestaltigen Gruppe der
Alumbrados, mit denen er bei seinem Auftreten wiederholt verwechselt
wurde, abgrenzen. Wie im ,,alumbradismo* findet man bei Ignatius eine
Verinnerlichung des Glaubensvollzugs, der Gott im Licht der Schrift-
meditation in der persdnlichen Lebensgeschichte sucht, und eine Ge-
betsmethode der totalen Auslieferung an seinen Willen. Aber im Gegen-
satz zu thnen stellt Ignatius das Menschsein Jesu und besonders sein
Karfreitags- und Ostergeheimnis als das vermittelnde Geschehen jeder
Gottesbegegnung in die Mitte’>. Durch die Regeln zur Unterscheidung
der Geister und zur rechten Gesinnung in der Kirche, die er spiter den
Exerzitien hinzufiigte, grenzte er iiberdies die innere religiose Erfahrung
vom schwirmerisch spirituellen, kirchenfeindlichen Subjektivismus ab?.

Luther, Teresa und Ignatius kennzeichnen also, indem sie gemeinsam
das Menschsein Jesu als Zugang zum ewigen unbegreiflichen Gott beja-
hen, das spezifisch Christliche jeder mystischen Erfahrung. Das muB
man in einer Zeit besonders unterstreichen, in der die Faszination fiir
Mystik, Meditation, Esoterik so tiberwiltigend wird, dafl man in eine
schwirmerische, unkritische, irrationale Begeisterung zu geraten droht.
Es tut der Sache der Mystik und der Religion alles andere als gut, echte
religiose Erfahrung mit blinder Begeisterung zu verwechseln. Dies kann
als Gegenreaktion wieder die rationalistische, mystikfeindliche Haltung
der Aufkliarung und des Positivismus hervorrufen. Selbst wenn man eine
»Dimension der Universalitit®, die weit iiber jede Religion und Kultur
hinausgreift, als mystische Erfahrung kennzeichnet, wird man dennoch

 Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7), Bd. 5. Seelenburg, 171.

3% Zum Christusverstdndnis der Alumbrados vgl. A, Marquez, Los Alumbrados. Origenes y
Silosofia (1525-1559), Madrid 1980.

3 Vgl. W. Loser, Die Regeln des Ignatius zur kirchlichen Gesinnung, in: GulL 57 (1984)
341-352.



Rogelio Garcia-Mateo 356

die Notwendigkeit der Unterscheidung nicht bestreiten kénnen; denn
Universalitit heit nicht Gleichmacherei, sondern Gemeinsamkeit in
der Verschiedenheit, heifit auch nicht, das Ureigene zu verdringen zu-
gunsten einer konturlosen Aligemeinheit. Dessen waren sich Teresa, Lu-
ther und Ignatius bewuflt; sie stellten den Menschen Jesus von Nazaret
als das Unterscheidungskriterium fiir eine christliche Mystik bzw. fiir je-
des christliche Tun heraus; sie wufBiten sich letztgiiltig an seine Person
gebunden. Den Buddhismus kann man als Lehre von Buddha von seiner
Person lostrennen. Bei Jesus sind Person und Botschaft derart eins, dafl
jede von seiner Person getrennte Doktrin nicht mehr christlich ist. Thn
entdeckt man nur in der Nachfolge; das heift, die Verwiesenheit an die
Person Jesu, sein Leben, Sterben und neues Leben macht das Unter-
scheidende jeder christlichen Mystik aus. Er bestimmt Leben und Han-
deln der ihm Nachfolgenden von innen her.

Mystik der Christusnachfolge bedeutet also nicht Kopieren oder In-
formieren und auch nicht einfach ein bloSes Nachahmen eines Vorbilds.
Sie ist in der Weise, wie der Reformator und die katholischen Reformer
gezeigt haben, nicht nur Christus-Anhangen, sondemn ein Hineingeris-
sen- und Umgestaltet-Werden in Christus, ein Christus-an-sich-Reien,
ein Sich-selbst-entrissen-Werden, ,,simul gemitus et raptus®™, zugleich
seufzend nach Gott und hinweggerissen von Gott. Darum ist das Ziel
der christlichen Mystik nicht Einheit, sondern Gemeinschaft, keine un-
terschiedslose Identitit, kein Aufgehen im Absoluten, sondern Dasein
bei Gott in der Gemeinschaft des Ich und Du. Oder wie W. Kasper es
ausdriickt: ,,Sowenig nun aber Jesus Christus seiner Menschheit nach in
Gott aufgeht, sondern vielmehr wahrer Mensch ist und bleibt, ebenso-
wenig geht der Christ in der mystischen Erfahrung in Gott auf; er ver-
schwindet nicht wie ein Tropfen Milch im Meer. Christliche Mystik ist
vielmehr Begegnungsmystik (J. Sudbrack); sie ist eine intensive Form
des Gespriiches mit Gott.*¥

Christliche Mystik ist damit eine tiefe Form des Gebets; sie wartet auf
das befreiende Wort der Vergebung, hebt den Glauben bei aller Be-
schauung und Ekstase nicht auf, kennt Zweifel und Gottverlassenheit
bis in die Anfechtungen der ,dunklen Nacht* hinein; sie bleibt im Be-
reich des Endlichen, ist kein Besitz der kiinftigen Herrlichkeit, sondern
nur eine ihrer intensivsten Vorahnungen, die die Sehnsucht nach escha-
tologischer Erfiillung um so starker macht:

37 W, Kaspar, Teresa von Avila — Sendung und geistlicher Auftrag, in: Gott allein, aaO.
(Anm. 5), 65f.



Luther — Ignatius — Teresa 357

Nimm mich, Heiland, weg von hier!

Ja, nur darum will ich fleh’n:

Sterben mécht’ ich, dich zu seh’n.’8
Christliche Mystik besagt — weiterhin nach Teresa, Ignatius und Luther
— keine quietistische, weltfliichtige Meditationsform; sie dringt vielmehr
als Gotteserfahrung zur Weltverdnderung, von der Kontemplation zur
Aktion, von der Ekstase zur Praxis.

Entriickung, Erstrahlen, Stigmata, Levitation, Beriihrungserfahrung
sind fiir die christliche Mystik Begleitphinomene; maBgebend ist nicht
eine intensive dsthetische oder sentimentale Vergottung, sondern nach
wie vor die Menschheit Jesu bzw. eine den ganzen Menschen in An-
spruch nehmende Gemeinschaft mit Gott in Jesus Christus.

Die hier aufgezeigten Gemeinsamkeiten, Beriihrungspunkte und
Parallelen zwischen dem Reformator und den katholischen Reformern
bestitigen das, was K. Rahner als 6kumenischen Ansatz bereits 1963 an-
gesprochen hat und kaum in der dkumenischen Theologie ernstgenom-
men wurde, ndmlich: ,,Es gibt... nicht nur ein 6kumenisches Gesprich
auf dem Gebiet der Dogmatik, des Verfassungslebens und des prakti-
schen Handelns, sondern auch auf dem Gebiet des geistlichen Lebens.
Ja, da vor allem. Denn hier, in der urspriinglichen christlichen Erfah-
rung scheint - iiber alle bloB duBeren Mifstinde hinaus, die Anlall zur
Spaltung gaben und geben - der Sitz im Leben fiir die Trennung und
auch fiir die Begegnung zu sein, die die Einigung der Christenheit vor-
bereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig im unmittelbaren Vollzug des
christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung, daBl die reflexen
Aussagen dieses Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Deckung ge-
bracht werden.“3* Mit der ihm eigenen Prézision formuliert H. U. von
Balthasar: ,, Wenn hoffnungslos zunichst ,zwei Glaubensweisen® sich ge-
geneinanderzustellen schienen, so herrscht jetzt groBe Hoffnung, sie zu
einen. Okumenische Sternstunde. Unter der Voraussetzung allerdings,
daB man den Satz Marxens ernst nimmt: die implizite Christologie sei
mehr als die explizite, ndmlich das geballte Geheimnis der absoluten
Gnade und Einforderung inmitten der Geschichte. Nicht in gegenseiti-
gen Konzessionen und Abplattungen liegen die 6kumenischen Erfolge,
sondern im gemeinsamen Standhalten vor den maximalen Anspriichen
von Gottes uns maximal beschenkender Liebe, die sich denen, die dem

38 Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7), Bd. 5: Gedichte, 287.
3 K. Rahner, aaO. (Anm. 15), 434.



Friedrich Wulf 358

Feuer des Ursprungs standhalten, auch in den spiten Stunden von
Moab aus der Mitte neu auslegt.“*°

Luther, Ignatius und Teresa treffen sich im unmittelbaren Vollzug
christlichen Daseins*!. Insofern haben das ,sola fide“ (allein aus dem
Glauben) Luthers, das ,,ad maiorem Dei Gloriam* (zur gréBeren Ehre
Gottes) des Ignatius und das ,,s0lo Dios basta“ (Gott allein geniigt) Te-
resas in, mit und unter allen Differenzen nichts anderes im Sinn als eben
diese urspriingliche christliche Erfahrung: das Gottsein des je groBeren
Gottes Jesu Christi in allen Dingen und iiber alle Dinge zu suchen und
zu verkiinden. Dies wire zugleich der Beitrag der christlichen Mystik
zur Weltdkumene der Religionen bzw. der Mystiken aller Kulturkreise.

4 H.U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen, aaQ. (Anm. 28), 411 1.

41 Vgl. dazu neuerdings in: Grofie Mystiker. Leben und Wirken, hrsg. von G. Ruhbach, J.
Sudbrack, Miinchen 1984, 185-202: R. Schwarz, Martin Luther (1483-1546); 203-221: P.
Imhof, Ignatius von Loyola (1491-1556); 222-236: G. Hinricher, Teresa von Avila
(1515-1582), wo von der unverwechselbaren personalen Christlichkeit Teresas her ein Dia-
log mit der Zen-Meditation angezeigt werden kann, wihrend A. M. Haas, Meister Eckhart
{ca. 1260 bis ca. 1328), 156-170, und W. Riehle, Die Wolke des Nichtwissens (14. Jh.),
171-184, mit ihren in diesem Dialog oft mifibrauchten Autoren davor warnen: ,,Wenn (E.)
Fromm... auf die Parallelitit zwischen unserem Text und dem Zen-Buddhismus ver-
weist ..., 50 entspricht dies einem Modetrend...” (184).

Ordensreform
20 Jahre nach dem II. Vatikanischen Konazil

Riickschau und Ausblick*

Friedrich Wulf, Miinchen

Das Thema wurde im Zusammenhang mit der auBlerordentlichen Bi-
schofssynode formuliert, die Ende November/Anfang Dezember 1985
in Rom stattfand und die ein Zustandsbild der Kirche 20 Jahre nach
dem I1. Vatikanischen Konzil bzw. deren zukunftsweisenden Aufgaben
heute aufzeigen sollte. Diese Synode hatte auch die internationalen Ver-
einigungen der Ordensobern und -oberinnen veranlaBit, sich die gleiche
Aufgabe fiir ihren Bereich zu stellen. Im Oktober 1985 trafen sich zu die-
sem Zweck tiber 40 Generalobere und -oberinnen in Rom. Die dabei ge-

* Die folgenden Ausfiithrungen gehen auf ein Referat zuriick, das der Verfasser in jlingster
Zeit mehrfach gehalten hal. Die Redaktion.





