
Martin Luther - Ignatius von Loyola - 
Teresa von Avila 
Ökumenische Gemeinsamkeit in spirituellen Grunderfahrungen* 

Rogelio Garcia-Mateo, München 

Inzwischen ist deutlich geworden, daß Martin Luther erst dann recht 
verstanden werden kann, wenn man ihn auf dem Hintergrund der mysti- 
schen und spirituellen Strömungen seiner Zeit versteht. Dieses Einge- 
bundensein in die Spiritualität des beginnenden 16. Jahrhunderts hört 
nicht auf mit seinem reformatorischen Umbruch. Die Luther-Forscher 
Heiko A. Oberman (evang.) und Erwin Iserloh (kath.) sind der Meinung, 
daß sich in bezug auf die mystische Dimension in der Entwicklung Lu- 
thers kaum etwas geändert hat1. •Weder durch sein Kennenlernen der 
Mystik Taulers und der 5Theologia Deutsch* noch durch die Abwehr der 
Schwärmer, auch nicht durch die reformatorische Wendung... In ziemli- 
cher Kontinuität hält Luther seine Linie durch. Er steht positiv zur My- 
stik als einer sapientia experimentalis, als einer Lebensweisheit, gemäß 
der der Mensch den religiösen Wirklichkeiten nicht theoretisch spekulie- 
rend gegenübersteht, sondern in ihnen steht und aus ihnen lebt. Letzthin 
ist es nur die eine Wirklichkeit: Christus."2 

Gemeinsamkeit im Grandanliegen 

Diese Art Mystik, deren Ziel weder Vergottung noch Entrückung oder 
Bewußtseinserweiterung, sondern erfahrene Gemeinschaft mit Gott in 
Jesus Christus ist, verbindet Luther insbesondere mit den spanischen 
Reformmystikern des 16. Jahrhunderts: Ignatius von Loyola, Teresa von 
Avila, Johannes vom Kreuz, Johannes von Avila, Pedro Alcantara. Ihr 
Reformwerk ist von Luther im wesentlichen unabhängig; es ist bei allen 

* Die gemeinsame ökumenische Kommission {vgl. Herder-Korrespondenz 40 [19861 
135-139) hat zu den einzelnen Verwerfungen reformatorischer Theologie im 16. Jh. (nach 
eingehender Prüfung) festgestellt, daß viele davon der Lehre und Praxis der heutigen Chri- 
stenheit nicht mehr entsprechen bzw. die zu kritisierende Praxis kaum mehr vorhanden ist 
Daß die Einheit im Bereich der Spiritualität immer schon weithin gegeben war, möchte 
dieser Beitrag erweisen. 
1 Vgl. Kirche, Mystik, Heilung und das Natürliche bei Luther, hrsg. von I, Asheim, Göttin- 
gen 196?, 20ff. 
1 E. Iserloh, Luther und die Mystik, in: I, Asheim, aaö. (Anm, 1), 60f. 



Rogelio Garcia-Mateo 344 

Berührungen und Überschneidungen mit der katholischen Reform au- 
ßerhalb des reformatorischen Einflußbereichs entstanden. Es ist einfach 
die innerkirchliche Reformbestrebung, die in der •ecclesia semper refor- 
manda" (der sich immer erneuernden Kirche) immer wieder zu finden 
ist und an der auch die Reformation angesetzt hat. So spricht J. Lortz 
(kath.) von dem gemeinsamen Uranliegen von Reformation und katholi- 
scher Reform: •Luther, der ursprünglich die Reform in der einen alten 
Kirche durchführen wollte, hat es (dieses Uranliegen) in seinem ersten 
öffentlichen Wort zur Krise des 16. Jahrhunderts mächtig und tief ka- 
tholisch ausgesprochen: ,Als unser Herr Jesus Christus sagte: ,tuet 
Buße!', da wollte er, daß das ganze Leben der Christen eine Buße sei.' 
Diese Forderung zerschlägt das Veräußerlichte; ihr Ernst ist frei von 
Oberflächlichkeit..., er meint echte Buße..., christliche Existenz im 
Glauben und im Beten."3 

Auch die Reformtätigkeit von sogenannten •gegenreformatorischen" 
Heiligen wie Petrus Canisius, Philipp Neri, Franz Borja, Karl Borro- 
maeus, Franz von Sales ist nicht einfach eine Reaktion gegen die aufkom- 
mende evangelische Kirche; sie stammt vielmehr vor allem aus dem 
Ernst des Evangeliums. Auch diese katholischen Heiligen bejahen das 
reformatorische Uranliegen Luthers, dem Umkehrruf Jesu zu folgen. Be- 
sonders deutlich wird dies in der spanischen Reformmystik. Wie Luther 
suchte auch sie Vertiefung, Vergeistigung und Verinnerlichung des 
christlichen Lebens gegen die Veräußerlichung religiöser Praktiken, die 
in übertriebener Reliquienverehrung, in Wallfahrtssucht und entartetem 
Ablaßbetrieb bestand. 

Auf Gemeinsamkeiten haben bereits J. Moltmann und J. Sudbrack 
aufmerksam gemacht4. Moltmann behauptet in bezug auf Teresa: •Es 
ist...unzutreffend und auch ein Mißbrauch ihres Namens, wenn sie 
lange Zeit eine ,Hauptfigur der Gegenreformation' genannt wurde... 
Was sie in Wirklichkeit war, läßt sich treffender mit dem Ausdruck 
.Hauptfigur der katholischen Reform' bezeichnen. In der Notwendigkeit 
der gründlichen Reform der Kirche war sich Teresa mit den Reformato- 
ren sogar ganz einig."5 J. Sudbrack geht hier einen Schritt weiter, ver- 
sucht, die theologische Grundstruktur der religiösen Erfahrung Luthers 

3 J. Lortz, Die Reformation als religiöses Anliegen, Trier 1948, 212. 
4 Vgl. dazu Teresa von Avila - Martin Luther. Große Gestatten kirchlicher Reform, hrsg. von 
W. Herbstrith, München 1983. 
5 J. Moltmann, Die Wendung zur Christusmystik bei Teresa von Avila, Oder: Teresa von 
Avila und Martin Luther, in: Gott allein. Teresa von Avila heute, hrsg. von W. Herbstrith, 
Freiburg 1982, 186. Moltmann bringt hier sein gebrochenes Verhältnis zur Mystik wieder 
zum Ausdruck, indem er je nachdem die mystische Erfahrung als Mittel für seine Theolo- 
gie benutzt. 



Luther - Ignatius - Teresa 345 

und der spanischen Reformmystiker zu kennzeichnen: •Luthers Insistie- 
ren auf die ,Extra'-Dimension, die von H. A. Oberman geschickt als ,si- 
mul gemitus et raptus', zugleich seufzend nach Gott und hinweggerissen 
von Gott, ausgedeutet wurde; die schlichte, aber so intensive Frömmig- 
keit der Jmitatio Christi', die man mit dem einen Wort zusammenfassen 
möchte: Du!; die Dialektik der Nachterfahrung des Johannes vom 
Kreuz..., die Klarheit und Entscheidungskraft der ignatianischen My- 
stik; und besonders der Reichtum des teresianischen Gotteserlebens..., 
allen Erfahrungen liegt eine Grundstruktur zugrunde...: der Überstieg 
über die eigenen Möglichkeiten des Menschen... und zugleich die Be- 
gegnung der gegenüberstehenden Freiheit... Es entspricht der Unter- 
scheidung, die Karl Rahner mit natürliche' Mystik von Welt und Selbst 
und übernatürliche' Mystik von Gott vorgelegt hat."6 Grundgemeinsam- 
keiten zwischen Luther, Ignatius und Teresa lassen sich an vielen Stellen 
aufzeigen. 

Lebenswende und Rechtfertigungserfahrung 

Ignatius ist acht Jahre später als Luther geboren (1491). Als dieser 1546 
starb, war Teresa noch eine oberflächliche, unglückliche Nonne im 33. 
Lebensjahr. Alle drei Zeitgenossen haben eine grundlegende Verände- 
rung in ihrem Leben durchgemacht. Bei Ignatius geschah es 1521, als 
Luther vor dem Reichstag zu Worms stand und in seinem Versteck auf 
der Wartburg unter vielem Nachsinnen und innerem Kämpfen über den 
Sinn seiner Entscheidung das Neue Testament ins Deutsche übersetzte. 
In diesem Jahr erlitt der Offizier Inigo Lopez de Loyola bei der Verteidi- 
gung der Festung Pamplona eine schwere Verwundung; sie brachte ihn 
an die Todesgrenze und gab seinem Leben eine ganz neue Richtung. 
Todeserfahrung steht auch am Anfang der Lebenswende des Erfurter 
Studenten Martin Luther, als er bei einem lebensgefährlich starken Ge- 
witter gelobte, Mönch zu werden. Zwar nicht Lebensgefahr, aber das 
Denken an den Tod und damit verbunden die Angst um ihr Heil bestim- 
men den Ordenseintritt Teresas: •Schrecken ergriff mich beim Gedan- 
ken, ich wäre auf dem Wege zur Hölle gewesen, wenn der Tod mich 
überrascht hätte; jetzt sah ich ein, der Ordensstand war das Beste und 
Sicherste für mich."7 Die erschütternde Konfrontation mit der Realität 
6 J. Sudbrack, Der Mensch im Überstieg. Teresas Gotteserfahrung in ökumenischer Besin- 
nung, in: Der Weg zum Quell- Teresa von Avila 1582-1982, hrsg. von J. Kotschner, Düssel- 
dorf 1982, 87 f. 
7 Theresia von Avila, Sämtliche Schriften, hrsg. von A. Alkofer, München 1933-1941; Bd. 
1: Leben von ihr selbst beschrieben, 44. (Alle weiteren Zitate aus Werken der Teresa von 
Avila sind dieser Ausgabe entnommen.) 



Rogelio Garcia-Mateo 346 

des Todes, d. h. die Grunderfahrung menschlicher Ohnmacht, bildet das 
gemeinsame Erlebnis, das die Bekehrung des Ignatius und die geistliche 
Berufung Luthers und Teresas miteinander verbindet. 

Bruder Martins Anfechtungen in den Augustinerklöstern zu Erfurt 
und Wittenberg zeigen manche Berührungspunkte mit der nach der Be- 
kehrung eintretenden inneren Auseinandersetzung des zum Pilger ge- 
wordenen Offiziers Inigo in der Einsamkeit von Manresa. Bei beiden 
geht es um den Durchbruch eines tiefen religiösen Erlebnisses, das we- 
sentlich mit der Wirklichkeit der Sünde zusammenhängt. Oder wie der 
evangelische Kirchenhistoriker H. Boehmer es ausdrückt: •Loyolas See- 
lenkämpfe in der Dominikanerzelle zu Manresa und Luthers Seelen- 
kämpfe in den schwarzen Klöstern zu Erfurt und Wittenberg. Was beide 
Männer so mächtig bewegt, das ist im Grunde dasselbe: die Sehnsucht 
nach persönlicher Gewißheit der Versöhnung mit Gott."8 

Diese Sehnsucht blieb eine Zeitlang ohne Antwort. Orientierungslo- 
sigkeit und tiefe seelische Anfechtungen brechen in das Leben des Bü- 
ßers von Manresa ein: •Er betete täglich auf den Knien sieben Stunden, 
stand regelmäßig um die Mitternacht auf und führte alle übrigen, schon 
erwähnten Frömmigkeitsübungen weiter. Aber bei all dem fand er kein 
Mittel gegen seine Skrupel, und diese Qual dauerte schon durch meh- 
rere Monate..., daß er plötzlich zu Gott laut und mit Worten aufschrie: 
,Hilf Du mir, Herr; denn bei keinem Menschen und bei keinem Ge- 
schöpf kann ich irgendwelche Hilfe finden. Keine Mühe wäre mir zu 
groß, wenn ich damit erhoffen dürfte, irgendwie Hilfe zu finden. Zeige 
Du mir den Weg, Herr, wo ich sie finden kann. Selbst wenn ich einem 
Hündlein nachlaufen müßte, um von ihm Hilfe zu bekommen, würde 
ich es sofort tun.' In dieser Seelenverfassung kamen ihm oftmals gar hef- 
tige Versuchungen, sich durch ein großes Loch, das im Boden der Zelle 
war, in die Tiefe zu stürzen."9 

Die Erfahrung des Ignatius scheint nicht restlos erklärt zu sein, wenn 
man sie nur allgemein psychologisch als Produkt von Schuldgefühlen 
und Verzweiflungszuständen deutet. Sie spielt sich auf der Ebene der in 
der spanischen Mystik so genannten •Dunklen Nacht" ab. Sie ruft - 
ähnlich wie Johannes vom Kreuz es erlebt und beschrieben hat10 - De- 

8 H. Boehmer, Ignatius von Loyola, Stuttgart 1941, 37. 
9 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider, Freiburg 21986, Nr. 
23-24. 
10 Unter den Beschreibungen, die hier an Ignatius erinnern, sind jene anzuführen, die von 
der geistigen Läuterung sprechen: •...allein die reine läuternde Trockenheit geht zusam- 
men mit einem regelmäßigen Dienstverlangen und mit der Besorgnis und Furcht, nichts 
für Gott zu leisten. Und wenn diese Läuterungsweise sich auch mitunter die Melancholie 



Luther - Ignatius - Teresa 347 

pressionszustände hervor. Der Mensch erfährt sich dabei nicht nur ver- 
worfen und verlassen, sondern vor allem so sehr von Gott verstoßen, 
daß ihm der Tod gegenüber dieser abgründigsten Erfahrung als Erleich- 
terung vorkommt. Die menschliche Existenz ist gelähmt und verfinstert. 
Die Verlassenheit Jesu am Kreuz wird miterlebt. 

In seinem Suchen nach dem gnädigen Gott kannte auch Luther diesen 
Verzweiflungszustand: •Das Wort Rom 1,17: ,Die Gerechtigkeit Gottes 
wird im Evangelium geoffenbart', stand mir bis dahin im Wege. Denn 
ich haßte dieses Wort... Obwohl ein untadelhafter Mönch, fühlte ich 
mich vor Gott als Sünder, litt die größte Gewissensunruhe und konnte 
mir Gott nicht als durch meine Genugtuung versöhnt mit Trost vorstel- 
len... Endlich wurde ich durch Gottes Erbarmen bei meinem Tag und 
Nacht fortgesetzten Nachgrübeln auf die Verbindung der Worte auf- 
merksam. Die Gerechtigkeit Gottes wird in jenem (Evangelium) geoffen- 
bart, wie geschrieben ist: ,Der Gerechte lebt aus dem Glauben.' Da fing 
ich an, die Gerechtigkeit als solche zu verstehen, durch die der Gerechte 
durch Gottes Geschenk lebt, nämlich aus dem Glauben. Da fühlte ich 
mich geradezu wie wiedergeboren und glaubte durch offene Türen ins 
Paradies einzutreten. Sofort erschien mir die ganze Heilige Schrift mit 
anderem Gesicht."11 

Dieses für den reformatorischen Durchbruch grundlegende, soge- 
nannte •Turmerlebnis" bedeutet die Begegnung mit dem •gnädigen 
Gott", das Eintreten in ein neues Verhältnis zu Gott. Luther erfährt, daß 
im Glauben an Jesus Christus Gottes Gerechtigkeit nichts anderes als 
Vergebung und Hingabe an den Menschen ist. Diese neue Gottesbezie- 
hung besagt zugleich die Durchklärung, Vertiefung und Ausformung 
seiner religiösen Persönlichkeit; ein Vorgang, mit dem sich auch die 
Gotteserfahrung des Ignatius in Manresa vollendet, nämlich mit der 
•Erleuchtung" am Fluß Cardoner: •Einmal führte ihn seine Andacht zu 
einer Kirche, die etwas mehr als eine Meile von Manresa entfernt war... 
Der Weg dorthin führt den Fluß entlang. In Andacht versunken, ging er 
so dahin und setzte sich eine kleine Weile nieder mit dem Blick auf den 

oder eine andere Gemütsverstimmung zunutze macht, so wirkt sie dennoch reinigend..." 
(zit. nach I. Behn, Spanische Mystik, Düsseldorf 1957, 616). 
11 WA 54, 185 f. Zu den Gemeinsamkeiten von Luthers Anfechtungen und der spanischen 
Mystik sagt H. J. Lauter: •Was Luther mit den großen katholischen Mystikern gemeinsam 
hat, ist zunächst die Erfahrung der Prüfung und Läuterung, der .Anfechtung'. Hier zeigen 
sich erstaunliche Parallelen, nicht nur zu Tauler..., sondern auch zum Beispiel zu Johan- 
nes vom Kreuz:,... was ihr (der Seele) aber am schmerzlichsten fällt, ist die Furcht, daß sie 
Gottes nie würdig werde und all ihre Gnadenschätze eingebüßt habe. Die Ursache davon 
ist die tiefe Versenkung des Geistes in die Erkenntnis und in das Gefühl ihrer Sünden und 
ihres Elendes.'" (zit. nach Teresa von Avila - Martin Luther, aaO. [Anm. 4], 121) 



Rogelio Garcia-Mateo 348 

Fluß... Wie er nun so dasaß, begannen die Augen seines Verstandes sich 
ihm zu eröffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hätte, 
sondern es wurde ihm das Verständnis und die Erkenntnis vieler Dinge 
sowohl über das geistliche Leben wie auch über die Wahrheiten des 
Glaubens und über das menschliche Wissen geschenkt. Dies war von 
einer so großen Erleuchtung begleitet, daß ihm alles im neuen Licht er- 
schien... Dieses Ereignis war so nachdrücklich, daß sein Geist wie ganz 
erleuchtet blieb. Und es war ihm, als sei er ein anderer Mensch gewor- 
den und habe einen anderen Verstand erhalten, als er früher besaß."12 

Bei allen Unterschieden sind grundsätzliche Ähnlichkeiten zwischen 
Ignatius' Manresa- und Luthers Turmerlebnis nicht zu bestreiten. Bei 
beiden handelt es sich um seelische Befreiung und geistliche Lebens- 
erhöhung, um den Aufbau eines neuen religiösen Ich. Luther fühlte sich 
•wie wiedergeboren"; für Ignatius war es, •als sei er ein anderer 
Mensch geworden"; das heißt: Bei beiden geht es - nach einer •my- 
stisch" zu nennenden Anfechtung - um eine Neugestaltung der Persön- 
lichkeit als Folge einer neuen Gottesbeziehung. 

Einen ähnlichen Umwandlungsprozeß machte Teresa von Avila 
durch. Sie war vor zwanzig Jahren aus Angst um ihr Heil ins Kloster ein- 
getreten und blieb immer noch eine ängstliche, unentschiedene Nonne, 
die vor ihrer Mittelmäßigkeit beinahe schon kapituliert hatte. Das Gebet 
wurde für sie eine Last. Aber auch ihre Freundschaften freuten sie nicht 
mehr. In diesem Zustand jahrelanger Orientierungslosigkeit, in dem es 
ihr so vorkam, als kämpfte sie mit einem Todesschatten, betrat sie wie 
üblich ihren Gebetsraum: •Als ich eines Tages ins Oratorium ging, ge- 
schah es, daß ich eine Figur erblickte..., sie stellte Christus schwer ver- 
wundet dar und war so andachterweckend, daß es mich bei ihrer Be- 
trachtung zutiefst ergriff, ihn so zu sehen; denn es war gut zum Aus- 
druck gebracht, was er für uns gelitten hat. Ich empfand so sehr, wie 
übel ich diese Wunden vergolten hatte, daß mir das Herz zu brechen 
schien. Ich warf mich vor ihm nieder und bat ihn unter reichlich strö- 
menden Tränen, er möge mich doch mit einem Mal stärken, damit ich 
ihn nicht mehr beleidige."13 

Dieses Teresa neu bekehrende Erlebnis weist die gleiche religiöse 
Grundstruktur auf, die auch Luther und Ignatius erfahren haben: ein 
Entdecken der Realität der Sünde und zugleich das innige Verlangen, 
von ihr befreit zu werden, d. h. das Eintreten in die echte Beziehung zu 
Gott, der Einbruch des religiösen Ernstes in das persönliche Leben 

12 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, aaO. (Anm. 9), Nr. 30. 
13 Theresia von Avila, Leben, aaO. (Anm. 7), 93. 



Luther - Ignatius - Teresa 349 

durch die Begegnung mit Christus. Dazu sagt J. Sudbrack: •Vor aller 
Theologie... steht die Erfahrung, von der Teresa berichtet: daß Gott ein 
Gegenüber ist; daß das Gegenübersein Gottes sich in Jesus Christus so 
sehr in unsere Welt eingesenkt hat, daß alle Gotteserfahrung von diesem 
Jesus geprägt ist; daß deshalb Mystik wie jede Gotteserfahrung... die in- 
nere Struktur des ,extra', des Überschreitens, des ,supra', des Überhin- 
aus, haben muß, um wirklich Gotteserfahrung und nicht Selbst- oder 
Seins- oder Naturerlebnis zu sein... Für Teresa bleibt noch einiges nach- 
zutragen. Der lutherische Grundsatz ,simul iustus et peccator', zugleich 
Gerechter und Sünder, könnte auch von ihren Schriften her verifiziert 
werden - wenn auch in anderer Gestalt. So berichtet sie...: ,Ich kenne 
eine Person, die neben dem Verlangen, zu sterben, um Gott zu schauen, 
auch deshalb nach dem Tod sich sehnte, um nicht beständig von der Er- 
innerung an ihren Undank gegen den gequält zu werden, dem sie immer 
so vieles zu verdanken hatte und so vieles schuldig war. Sie war darum 
der Meinung, keines Menschen Sünden könnten den ihrigen gleichen, 
ja, daß es keinen Menschen gebe, den Gott mit so großer Langmut ertra- 
gen und dem er so viele Gnade erwiesen habe. Vor der Hölle haben sol- 
che Seelen keine Furcht, wohl aber werden sie von der Furcht, Gott zu 
verlieren, manchmal, jedoch selten, sehr gequält. Sie fürchten nur das 
eine: Gott möge seine Hand von ihnen zurückziehen...'."14 

Solche Bekenntnisse machen, wenn auch nicht wissenschaftlich for- 
muliert, geistlich-existentiell den theologischen Sinn von Luthers •ge- 
recht und Sünder zugleich" deutlich. Dazu sagt K. Rahner: •Die refor- 
matorische Christenheit war im tiefsten und radikalsten Sinne eine Chri- 
stenheit des erschrockenen Gewissens des Sünders vor Gott. Sie glaubte 
- durchaus mit Recht -, daß man nur dann Christ werden und sein 
könne, wenn man radikal vor Gott kapituliere. Wenn dem Menschen die 
unendliche Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes aufgeht, wird er zutiefst 
der erschrockene Sünder. Aus sich, aus eigener Kraft kann er nicht ge- 
rettet werden. Gnade, Rechtfertigung, Heil entspringen allein Gottes Er- 
barmen. Immer und überall ist der Mensch auf dieses gerecht- 
sprechende Erbarmen Gottes angewiesen. Hier liegt der richtige Aus- 
gangspunkt für die protestantische Formel ,gerecht und Sünder zu- 
gleich'."15 

Ist diese Erfahrung nicht genau das, was das Turm-, Manresa- und 
Oratoriumserlebnis gemeinsam kennzeichnet? Was haben Luther wie 
Ignatius und Teresa dabei anderes erlebt als das Erzittern des Sünders 

14 J. Sudbrack, aaO. (Anm. 6), 84 f. 
15 K. Rahner, Gerecht und Sünder zugleich, in: GuL 36 (1963) 435. 



Rogelio Garcia-Mateo 350 

vor der unendlichen Heiligkeit Gottes und das Beglückende der Hin- 
gabe an ihn? 

Dieses Erlebnis der eigenen Rechtfertigung hat seine Ur- und Ziel- 
gestalt in Jesus Christus; daher wird die daraus entstehende Gottes- 
beziehung zutiefst christozentrisch. 

Schriftmeditation und Kreuzesnachfolge 

Luthers, Ignatius' und Teresas Rechtfertigungserleben bringt ein Neu- 
entdecken von Gebet und Meditation mit sich; sie finden die Heilige 
Schrift, und zwar in einem christozentrischen Sinne. Für alle drei wird 
die Bibel zur Grundquelle ihres geistlichen Lebens. Und selbst wenn Lu- 
ther als Theologe, Exeget und Sprachgenie ein besonderes Verhältnis 
zur Schrift hatte, so ist doch seine geistliche Beziehung zur Bibel wenig 
von der des Ignatius und der der Teresa unterschieden. 

Diese geistliche Beziehung zur Schrift ist von der auf das 12. Jahrhun- 
dert zurückgehenden •oratio mentalis" (dem inneren Gebet) geprägt. 
Solche Form des Betens wird als Bestandteil des geistlichen Lebens (ex- 
ercitium spirituale) nach einer vierstufigen Reihenfolge verrichtet: lectio 
(Lesung), meditatio (Betrachtung), oratio (Gebet) und contemplatio (Be- 
schauung). Diese Stufen sind aber nicht als getrennt voneinander zu ver- 
stehen ; sie gehören, wie F. Wulf herausstellt, •vielmehr zusammen als 
Teile ein und derselben Übung. ,Die ersten nützen ohne die folgenden 
wenig oder gar nichts'... Denn ,die Lesung ohne Betrachtung bleibt trok- 
ken, die Betrachtung ohne Lesung aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet 
ohne Betrachtung bleibt matt, Betrachtung ohne Gebet unfrucht- 
bar...""6 

Innerhalb dieser durch die Devotio moderna weiter ausgeformten 
geistlichen Haltung hat sich Luther als Mönch eingeübt, wie M. Nicol in 
seiner umfassenden Monographie herausgearbeitet hat17. Dabei stellt er 
fest, daß Luther bei allem reformatorischen Umbruch mit den Medita- 
tionsweisen der Tradition jedoch nicht gebrochen hat, sondern diese 
vielmehr als Bestandteil der Schriftauslegung ansieht, und zwar als fest- 
umrissene Frömmigkeitsübung, die ihr Charakteristikum in den Inter- 
pretationsvorgang einbringt, •indem sie auf die ,Konformität der Af- 
fekte' abzielt. Dieses hermeneutische Prinzip ist also keineswegs, wie K. 
Holl meinte, ,Luthers persönliche Errungenschaft', sondern erklärt sich 
aus einer langen und selbstverständlichen Tradition. Es besagt, daß für 

16 F. Wulf, Das innere Gebet und die Betrachtung, in: GuL 25 (1952) 385. 
17 M. Nicol, Meditation bei Luther, Göttingen 1984, 43. 



Luther - Ignatius - Teresa 351 

ein angemessenes Verstehen der Heiligen Schrift die Affekte des Schrei- 
bers und des Lesers zum Einklang kommen müssen. Verstehen ist also 
mehr als nur ein intellektuelles Einsehen von Sachverhalten; man 
könnte es durchaus als ein geistgewirktes Einfühlen und Einleben in die 
Schrift bezeichnen. Diesen Grundsatz der Affektkonformität formuliert 
Luther klar und in einer Weise, welche die Verbindung mit der Tradition 
erkennen läßt"18. 

Luther hat allerdings diese Tradition in eigener Weise gestaltet. So hat 
er die vierstufige Reihenfolge in oratio (Gebet), meditatio (Betrachtung) 
und tentatio (Anfechtung) umgeformt. Ziel der Meditation ist für ihn 
also nicht die ekstatische, gefühlvolle Beschauung, sondern die Erfah- 
rung Gottes in der Anfechtung. So faszinierte ihn an Tauler die Rede 
von den Anfechtungen der Gottesferne, in denen der Glaubende seinen 
einzigen Halt am Gekreuzigten findet, in dem Gott verborgen ist. Wer 
wahrhaft glaubt, wird sich diesem Gott anheimgeben und bereit erklä- 
ren, die Pein der Gottesferne zu ertragen. 

Dieser Zusammenhang von Meditation und Kreuzesnachfolge kommt 
in seiner Kreuzestheologie am deutlichsten zum Ausdruck, wie W. Loe- 
wenich betont: •Wenn jemals behauptet wurde, Luther stelle geringere 
praktische Anforderungen an den Menschen als der mittelalterliche Ka- 
tholizismus, so hätte ein Blick in Luthers theologia crucis genügen müs- 
sen, um vom Gegenteil überzeugt zu werden... Unerbittlich in ihrer ein- 
tönigen Wucht klingt uns aus Luthers Kreuzestheologie die Melodie 
entgegen: Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst..."19 

Eine vom Kreuz her gesehene Auffassung der mittelalterlichen geist- 
lichen Übung kennzeichnet auch die Spiritualität des Ignatius von 
Loyola. Der bis zum Extrem angefochtene Büßer von Manresa hat seine 
religiöse Erfahrung in den •Ejercicios espirituales" meditationspädago- 
gisch niedergeschrieben, und zwar nach der Methode des inneren Be- 
tens (•oratio mentalis") der Devotio moderna, die ihm durch Ludolf von 
Sachsens •Vita Christi" und des Abtes Garcia de Cisneros •Exercitato- 
rium" bekannt wurde20. Die Stufen des inneren Betens finden sich bei 
ihm in der Abfolge von consideration (Erwägung), meditaciön (Betrach- 
tung), contemplaciön (Anschauung), aplicaciön de los sentidos (Anwen- 
dung der Sinne). All diese Gebetsformen sind nun durch die Grundthe- 
matik der Kreuzesnachfolge gekennzeichnet, wie H. Rahner heraus- 
stellt: •Das Wesen der geistlichen Übungen besteht in der Gestaltung 
(ordinatio) des Lebens, die sich enthüllt als Nachgestaltung des Gekreu- 
18 M. Nicol, aaO. (Anm. 17), 171. 
" W. Loewenich, Luthers Theologia crucis, Witten 1984, 136. 
20 Vgl. P. Leturia, Estudios Ignacianos, Bd. 2, Roma 1957, 59. 



Rogelio Garcia-Mateo 352 

zigten... Das Kreuz des menschgewordenen Schöpfers und Herrn aller 
Dinge steht im Mittelpunkt der Heilsgeschichte und also auch der Le- 
bensgeschichte des Übenden."21 Die Konzentration auf das Karfreitags- 
geheimnis geschieht also nicht erst in der dritten Exerzitienwoche, sie 
charakterisiert vielmehr die ignatianischen Exerzitien von Anfang an. So 
erscheint bereits in der ersten Woche als Mitte der Sündenbetrachtung 
der Gekreuzigte. Das heißt, der Ursprung der Umkehr ist bei Ignatius - 
im Gegensatz zu mancher mittelalterlichen Bußmeditation, die eine Um- 
kehr aus Furcht vor der Strafe bewirkte - die Liebe Gottes in Jesus Chri- 
stus22. Insofern stimmt er hier wieder mit Luther überein, der - nach Ni- 
col - die mittelalterliche Bußmeditation als Teilnahme an Christi Tod, 
Höllenfahrt und Auferstehung umformte23. Daher können die Medita- 
tionen der ignatianischen Exerzitien über Sünde, Tod, Gericht und 
Hölle nicht als selbständige Themen verstanden werden, sondern nur im 
Blick auf das Erlösungsgeheimnis. Auch die Meditationen über das Le- 
ben Jesu haben zum Hauptziel das Kreuzesgeschehen, und zwar - wie 
H. Rahner weiter sagt - •dies immer im nie aus dem Auge verlorenen 
Ziel zur Wahl hin: d.h. zu jener Bereitschaft für das Kreuz, die er (Igna- 
tius) den dritten Grad von Demut nennt"24; dieser besteht darin: •Wenn 
ich nämlich..., um Christus, unserem Herrn, je mehr nachzufolgen und 
ihm je mehr in der Tat ähnlich zu werden, eher mit dem armen Christus 
Armut will und erwähle als Reichtum..."25 

Diese Spiritualität des von Ignatius so benannten dritten Grades der 
Demut besagt also keine asketische Technik der Selbsterniedrigung, son- 
dern freiwilligen Nachvollzug des Kreuzes Christi. In diesem Sinne 
steht die Spiritualität des Ignatius in der Linie der Kreuzestheologie Lu- 
thers, der die mittelalterliche Passionsfrömmigkeit von jedweder Werk- 
heiligkeit reinigen und somit das Leiden Christi nicht einfachhin ethisch- 
moralisch nachahmen möchte. Es geht beiden um den Nachvollzug 
des Kreuzes Christi, um das Gleichförmigwerden mit ihm als Leben in 
Anfechtungen26. Dieses Einswerden mit dem leidenden Christus wird 
von Ignatius in der dritten Woche der Exerzitien ausgedrückt in der 
Bitte um •Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus, Zerschlagenheit 

21 H. Rahner, Ignatius als Mensch und als Theologe, Freiburg 1964, 307. 
22 In diesen Fragebereich ist letztlich auch die erbitterte mittelalterliche Kontroverse um 
attritio und contritio, um Furcht- und Liebes-Reue, einzuordnen; vgl. P. Adnes, Art. Peni- 
tence, in: Diet Spir ,¥7/(1984) 946-1010. 
23 M. Nicol, aaO. (Anm. 17), 106 f. 
24 H. Rahner, aaO. (Anm. 21), 294. 
25 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, hrsg. von A. Haas, Freiburg "1978, Nr. 167. 
26 Vgl. M. Nicol, aaO. (Anm. 17), 141 f. 



Luther - Ignatius - Teresa 353 

mit dem zerschlagenen Christus, Tränen, innerliche Pein über die große 
Pein, die Christus für mich gelitten hat"27. 

Dieses •für mich" (lat. •pro me") deutet wieder darauf hin, daß Igna- 
tius die Passion Christi im wesentlichen ähnlich wie Luthers Kreuzes- 
theologie versteht, nämlich als •pro me" - wie auch Luthers Stichwort 
hieß -, also nicht in erster Linie als Weg des Menschen zu Gott, sondern 
als Weg der Liebe Gottes zu den Menschen. Oder, um es mit H. U. von 
Balthasar zu sagen: Für Ignatius und Luther •geht es um das Heilwer- 
den meiner höllisch-verlorenen Sündenexistenz durch das, was Jesus 
Christus je voraus in Menschwerdung, Kreuz und Auferstehung für mich 
getan hat. ,Meine Existenz' als begründet durch ,Dein Kreuz' (Gal 2,20) 
und dieses Gründen-in als ,Glaube': das ist gemeinsam"28 (Hervorhe- 
bungen von mir). 

Diese existentiell-theozentrische Christuserfahrung kennzeichnet 
ebenfalls die Mystik Teresas. Auch für sie wurde das von der Schriftbe- 
trachtung herkommende innere Gebet zur Methode, die sie in das geist- 
liche Leben einführte und die sie später aus ihrer persönlichen religiö- 
sen Erfahrung heraus umgeprägt und meditationspädagogisch eigens ge- 
staltet hat29. Hauptinhalt der teresianischen Meditation bilden so wie bei 
Luther und Ignatius die •Mysterien Christi", besonders die Passion: 
•Ich versuchte, so gut ich konnte, mir Jesus Christus, unser Gut und un- 
seren Herrn, zu vergegenwärtigen, und das war meine Art zu beten; 
wenn ich an einen Abschnitt aus der Leidensgeschichte dachte, stellte 
ich mir ihn innerlich vor."30 

Diese innerliche affektive Versenkung in die Passion kommt im Be- 
reich der Gefühle nicht zum Ziel; sie führt Teresa vielmehr in die Le- 
bensvollzüge der Kreuzesnachfolge als Antwort auf das •pro me / für 
mich" des Leidens Christi: •Wenn du, o Herr, dies alles für mich leiden 
willst, was leide ich für dich? ... Gerne will ich alle Leiden tragen, die 
über mich kommen mögen... Laß uns, o Herr, miteinander gehen! Wo- 
hin du gehst, dahin will auch ich gehen, wohin du das Kreuz trägst, da- 
hin will ich es mittragen."31 

Es geht also bei der Leidensmeditation im Sinne Luthers, Ignatius' 
und Teresas nicht einfach um eine einfühlende Versenkung in die Pas- 
sion Jesu und noch weniger um eine mystische Läuterung im Sinne des 

27 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, aaO. (Anm. 25), Nr. 203. 
28 H.U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen (Ignatius und Luther), in: Hochland 59 (1967) 
403f; vgl. auch ders., Liebe steigt •von oben" ab, in: GuL 55 (1982) 87-91. 
29 Vgl. U. Dobhan, Gott, Mensch, Welt in der Sicht Teresas vonAvila, Frankfurt 1978, 86 f. 
30 Theresia von Avila, Leben, aaO. (Anm. 7), 8. 
31 Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7) Bd. 6: Weg der Vollkommenheit, 135. 



Rogelio Garcia-Mateo 354 

Buddhismus oder um Lust am Leiden im Sinne des Masochismus. Viel- 
mehr hat sie zum Ziel die Gleichförmigkeit mit Christus bzw. die pauli- 
nische Leidens- und Sterbensgemeinschaft mit ihm (Rom 8,17; 6,4), 
d.h. die existentielle Teilnahme an Christi Tod und Auferstehung, die 
das •Leben in Fülle" als objektiv-sakramentales Heilsgut zum persön- 
lich erlebbaren Ereignis werden läßt. Oder mit Luther gesagt: Das •sa- 
cramentum" (das Heil Christi) soll •exemplum" (Nachfolge) werden32; 
die universale objektive Erlösung drängt zur individuellen Erfahrung. 

Das Proprium christlicher Mystik und die Ökumene 

Es dürfte nach dem Gesagten unbestreitbar sein, daß die reformatori- 
sche Theologie Luthers ein •mystischer Grundzug" (Iserloh) kennzeich- 
net, ja, daß ihre Eigenart auf die geistliche Erfahrung gründet. Das heißt 
nicht, daß Luther jede spirituelle Strömung bzw. Mystik übernommen 
hätte, die heute oft als typisch •mystisch" hingestellt wird. Luther geht 
vielmehr, wie gesagt, von einer urpersönlichen religiösen Erfahrung aus 
(Turmerlebnis), die er nach der Begrifflichkeit der Tradition bzw. in 
Auseinandersetzung mit ihr theologisch durchdachte. So fand er sich in 
jenen spirituellen und mystischen Strömungen seiner Zeit wieder, die 
die Christusmystik bzw. die Kreuzesnachfolge in den Vordergrund stell- 
ten. Demgegenüber lehnte er eine bloße Wesensmystik neuplatonischer 
Art ab, wie etwa den mystischen Aufstieg zu Gott des Pseudo-Diony- 
sius, ja, er betrachtete sie als einen Irrweg; denn Gott •will dich nicht 
also hinauf haben, sondern er kommt zu dir und hat eine Leiter, einen 
Weg und eine Brücke zu dir gemacht... Er kommt erst zu uns... Er 
spricht: ,Hierher, Bruder! Der Vater ist in mir, und ich in dem Vater. 
Halte deine Augen fest auf mich, durch meine Menschheit kommt man 
auf den Vater.'"" 

Luther verwirft eine bloß spekulative Mystik als nichtchristlich; diese 
hat nur den unerschaffenen Logos, d. h. Gott außerhalb der Menschwer- 
dung, zum Ziel - ohne den Menschen Jesus Christus - und glaubt, daß 
der Mensch aus sich heraus fähig sei, durch eine bestimmte Medita- 
tionstechnik zum mystischen Aufstieg, zur Einigung mit Gott zu kom- 
men. 

Eine ähnlich energische Ablehnung gegenüber solchen religiösen bzw. 
mystischen Formen findet sich bei Teresa. Sie betont wie Luther die 
Notwendigkeit des Menschseins Jesu - •Humanidad sacratisima" - ge- 

1 M. Lienhard, Martin Luthers christologisches Zeugnis, Berlin 1980, 64 ff. 
WA 16 14, 16. 



Luther - Ignatius - Teresa 355 

gen spirituelle Auffassungen, die mehr das Schwelgen in religiösen Ge- 
fühlen als die Nachfolge Jesu zum Ziel haben. Es war die durch die spa- 
nischen Illuministen (Alumbrados) auch neuplatonisch geprägte Mystik, 
die eine Vereinigung mit der Gottheit suchte, ohne daß man die persön- 
liche Umkehr für notwendig hielt. Eine solche Mystik und Spiritualität, 
die das Gefühlsmäßige, das Gegenstandslose und das Freiwerden vom 
Ich oder das Verweilen im ruhevollen Zustand sucht und mit dem Men- 
schen Jesus von Nazaret nicht viel anfangen kann, ist für Teresa sehr 
fragwürdig: •...Wollte mir aber eine entgegnen, diese Wonnegenüsse 
würden bei ihr beständig andauern, so daß sie sich mit der Betrachtung 
der Menschheit Christi gar nicht beschäftigen könne, so hielte ich das 
für etwas Verdächtiges."34 

Auch Ignatius mußte sich gegenüber der vielgestaltigen Gruppe der 
Alumbrados, mit denen er bei seinem Auftreten wiederholt verwechselt 
wurde, abgrenzen. Wie im •alumbradismo" findet man bei Ignatius eine 
Verinnerlichung des Glaubensvollzugs, der Gott im Licht der Schrift- 
meditation in der persönlichen Lebensgeschichte sucht, und eine Ge- 
betsmethode der totalen Auslieferung an seinen Willen. Aber im Gegen- 
satz zu ihnen stellt Ignatius das Menschsein Jesu und besonders sein 
Karfreitags- und Ostergeheimnis als das vermittelnde Geschehen jeder 
Gottesbegegnung in die Mitte35. Durch die Regeln zur Unterscheidung 
der Geister und zur rechten Gesinnung in der Kirche, die er später den 
Exerzitien hinzufügte, grenzte er überdies die innere religiöse Erfahrung 
vom schwärmerisch spirituellen, kirchenfeindlichen Subjektivismus ab36. 

Luther, Teresa und Ignatius kennzeichnen also, indem sie gemeinsam 
das Menschsein Jesu als Zugang zum ewigen unbegreiflichen Gott beja- 
hen, das spezifisch Christliche jeder mystischen Erfahrung. Das muß 
man in einer Zeit besonders unterstreichen, in der die Faszination für 
Mystik, Meditation, Esoterik so überwältigend wird, daß man in eine 
schwärmerische, unkritische, irrationale Begeisterung zu geraten droht. 
Es tut der Sache der Mystik und der Religion alles andere als gut, echte 
religiöse Erfahrung mit blinder Begeisterung zu verwechseln. Dies kann 
als Gegenreaktion wieder die rationalistische, mystikfeindliche Haltung 
der Aufklärung und des Positivismus hervorrufen. Selbst wenn man eine 
•Dimension der Universalität", die weit über jede Religion und Kultur 
hinausgreift, als mystische Erfahrung kennzeichnet, wird man dennoch 

34 Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7), Bd. 5: Seelenburg, 171. 
35 Zum Christusverständnis der Alumbrados vgl. A, Märquez, Los Alumbrados. Origenes y 
filosofla (1525-1559), Madrid 1980. 
36 Vgl. W. Löser, Die Regeln des Ignatius zur kirchlichen Gesinnung, in: GuL 57 (1984) 
341-352. 



Rogelio Garcia-Mateo 356 

die Notwendigkeit der Unterscheidung nicht bestreiten können; denn 
Universalität heißt nicht Gleichmacherei, sondern Gemeinsamkeit in 
der Verschiedenheit, heißt auch nicht, das Ureigene zu verdrängen zu- 
gunsten einer konturlosen Allgemeinheit. Dessen waren sich Teresa, Lu- 
ther und Ignatius bewußt; sie stellten den Menschen Jesus von Nazaret 
als das Unterscheidungskriterium für eine christliche Mystik bzw. für je- 
des christliche Tun heraus; sie wußten sich letztgültig an seine Person 
gebunden. Den Buddhismus kann man als Lehre von Buddha von seiner 
Person lostrennen. Bei Jesus sind Person und Botschaft derart eins, daß 
jede von seiner Person getrennte Doktrin nicht mehr christlich ist. Ihn 
entdeckt man nur in der Nachfolge; das heißt, die Verwiesenheit an die 
Person Jesu, sein Leben, Sterben und neues Leben macht das Unter- 
scheidende jeder christlichen Mystik aus. Er bestimmt Leben und Han- 
deln der ihm Nachfolgenden von innen her. 

Mystik der Christusnachfolge bedeutet also nicht Kopieren oder In- 
formieren und auch nicht einfach ein bloßes Nachahmen eines Vorbilds. 
Sie ist in der Weise, wie der Reformator und die katholischen Reformer 
gezeigt haben, nicht nur Christus-Anhängen, sondern ein Hineingeris- 
sen- und Umgestaltet-Werden in Christus, ein Christus-an-sich-Reißen, 
ein Sich-selbst-entrissen-Werden, •simul gemitus et raptus", zugleich 
seufzend nach Gott und hinweggerissen von Gott. Darum ist das Ziel 
der christlichen Mystik nicht Einheit, sondern Gemeinschaft, keine un- 
terschiedslose Identität, kein Aufgehen im Absoluten, sondern Dasein 
bei Gott in der Gemeinschaft des Ich und Du. Oder wie W. Kasper es 
ausdrückt: •Sowenig nun aber Jesus Christus seiner Menschheit nach in 
Gott aufgeht, sondern vielmehr wahrer Mensch ist und bleibt, ebenso- 
wenig geht der Christ in der mystischen Erfahrung in Gott auf; er ver- 
schwindet nicht wie ein Tropfen Milch im Meer. Christliche Mystik ist 
vielmehr Begegnungsmystik (J. Sudbrack); sie ist eine intensive Form 
des Gespräches mit Gott."37 

Christliche Mystik ist damit eine tiefe Form des Gebets; sie wartet auf 
das befreiende Wort der Vergebung, hebt den Glauben bei aller Be- 
schauung und Ekstase nicht auf, kennt Zweifel und Gottverlassenheit 
bis in die Anfechtungen der •dunklen Nacht" hinein; sie bleibt im Be- 
reich des Endlichen, ist kein Besitz der künftigen Herrlichkeit, sondern 
nur eine ihrer intensivsten Vorahnungen, die die Sehnsucht nach escha- 
tologischer Erfüllung um so stärker macht: 

37 W. Kaspar, Teresa von Avila - Sendung und geistlicher Auftrag, in: Gott allein, aaO. 
(Anm. 5), 65 f. 



Luther - Ignatius - Teresa 357 

Nimm mich, Heiland, weg von hier! 
Ja, nur darum will ich fleh'n: 
Sterben möcht' ich, dich zu seh'n.38 

Christliche Mystik besagt - weiterhin nach Teresa, Ignatius und Luther 
- keine quietistische, weltflüchtige Meditationsform; sie drängt vielmehr 
als Gotteserfahrung zur Weltveränderung, von der Kontemplation zur 
Aktion, von der Ekstase zur Praxis. 

Entrückung, Erstrahlen, Stigmata, Levitation, Berührungserfahrung 
sind für die christliche Mystik Begleitphänomene; maßgebend ist nicht 
eine intensive ästhetische oder sentimentale Vergottung, sondern nach 
wie vor die Menschheit Jesu bzw. eine den ganzen Menschen in An- 
spruch nehmende Gemeinschaft mit Gott in Jesus Christus. 

Die hier aufgezeigten Gemeinsamkeiten, Berührungspunkte und 
Parallelen zwischen dem Reformator und den katholischen Reformern 
bestätigen das, was K. Rahner als ökumenischen Ansatz bereits 1963 an- 
gesprochen hat und kaum in der ökumenischen Theologie ernstgenom- 
men wurde, nämlich: •Es gibt... nicht nur ein ökumenisches Gespräch 
auf dem Gebiet der Dogmatik, des Verfassungslebens und des prakti- 
schen Handelns, sondern auch auf dem Gebiet des geistlichen Lebens. 
Ja, da vor allem. Denn hier, in der ursprünglichen christlichen Erfah- 
rung scheint - über alle bloß äußeren Mißstände hinaus, die Anlaß zur 
Spaltung gaben und geben - der Sitz im Leben für die Trennung und 
auch für die Begegnung zu sein, die die Einigung der Christenheit vor- 
bereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig im unmittelbaren Vollzug des 
christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung, daß die reflexen 
Aussagen dieses Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Deckung ge- 
bracht werden."39 Mit der ihm eigenen Präzision formuliert H. U. von 
Balthasar: •Wenn hoffnungslos zunächst ,zwei Glaubensweisen' sich ge- 
geneinanderzustellen schienen, so herrscht jetzt große Hoffnung, sie zu 
einen. Ökumenische Sternstunde. Unter der Voraussetzung allerdings, 
daß man den Satz Marxens ernst nimmt: die implizite Christologie sei 
mehr als die explizite, nämlich das geballte Geheimnis der absoluten 
Gnade und Einforderung inmitten der Geschichte. Nicht in gegenseiti- 
gen Konzessionen und Abplattungen liegen die ökumenischen Erfolge, 
sondern im gemeinsamen Standhalten vor den maximalen Ansprüchen 
von Gottes uns maximal beschenkender Liebe, die sich denen, die dem 

! Theresia von Avila, aaO. (Anm. 7), Bd. 5: Gedichte, 287. 
» K. Rahner, aaO. (Anm. 15), 434. 



Friedrich Wulf 358 

Feuer des Ursprungs standhalten, auch in den späten Stunden von 
Moab aus der Mitte neu auslegt."40 

Luther, Ignatius und Teresa treffen sich im unmittelbaren Vollzug 
christlichen Daseins41, Insofern haben das •sola fide" (allein aus dem 
Glauben) Luthers, das •ad maiorem Dei Gloriam" (zur größeren Ehre 
Gottes) des Ignatius und das •solo Dios basta" (Gott allein genügt) Te- 
resas in, mit und unter allen Differenzen nichts anderes im Sinn als eben 
diese ursprüngliche christliche Erfährung: das Gottsein des je größeren 
Gottes Jesu Christi in allen Dingen und über alle Dinge zu suchen und 
zu verkünden. Dies wäre zugleich der Beitrag der christlichen Mystik 
zur Weltökumene der Religionen bzw. der Mystiken aller Kulturkreise. 

40 H.U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen, aaO. (Anm. 28), 411 f. 
41 Vgl. dazu neuerdings in: Große Mystiker. Leben und Wirken, hrsg. von G. Ruhbach, J. 
Sudbrack, München 1984, 185-202: R. Schwarz, Martin Luther (1483-1546); 203-221: P. 
Imhof, Ignatius von Loyola (1491-1556); 222-236: G. Hinricher, Teresa von Avila 
(1515-1582), wo von der unverwechselbaren personalen Christlichkeit Teresas her ein Dia- 
log mit der Zen-Meditation angezeigt werden kann, während A. M. Haas, Meister Eckhart 
(ca. 1260 bis ca. 1328), 156-170, und W. Riehle, Die Wolke des Nichtwissens (14. Jh.), 
171-184, mit ihren in diesem Dialog oft mißbrauchten Autoren davor warnen: •Wenn (E.) 
Fromm... auf die Parallelität zwischen unserem Text und dem Zen-Buddhismus ver- 
weist..., so entspricht dies einem Modetrend..." (184). 

Ordensreform 
20 Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil 
Rückschau und Ausblick* 

Friedrich Wulf, München 

Das Thema wurde im Zusammenhang mit der außerordentlichen Bi- 
schofssynode formuliert, die Ende November/Anfang Dezember 1985 
in Rom stattfand und die ein Zustandsbild der Kirche 20 Jahre nach 
dem II. Vatikanischen Konzil bzw. deren zukunftsweisenden Aufgaben 
heute aufzeigen sollte. Diese Synode hatte auch die internationalen Ver- 
einigungen der Ordensobzm und -Oberinnen veranlaßt, sich die gleiche 
Aufgabe für ihren Bereich zu stellen. Im Oktober 1985 trafen sich zu die- 
sem Zweck über 40 Generalobere und -Oberinnen in Rom. Die dabei ge- 

* Die folgenden Ausführungen gehen auf ein Referat zurück, das der Verfasser in jüngster 
Zeit mehrfach gehalten hat. Die Redaktion. 




