
Friedrich Wulf 35g 

Feuer des Ursprungs standhalten, auch in den späten Stunden von 
Moab aus der Mitte neu auslegt."40 

Luther, Ignatius und Teresa treffen sich im unmittelbaren Vollzug 
christlichen Daseins41. Insofern haben das •sola fide" (allein aus dem 
Glauben) Luthers, das •ad maiorem Dei Gloriam" (zur größeren Ehre 
Gottes) des Ignatius und das •solo Dios basta" (Gott allein genügt) Te- 
resas in, mit und unter allen Differenzen nichts anderes im Sinn als eben 
diese ursprüngliche christliche Erfährung: das Gottsein des je größeren 
Gottes Jesu Christi in allen Dingen und über alle Dinge zu suchen und 
zu verkünden. Dies wäre zugleich der Beitrag der christlichen Mystik 
zur Weltökumene der Religionen bzw. der Mystiken aller Kulturkreise. 

40 H.U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen, aaO. (Anm. 28), 411 f. 
41 Vgl. dazu neuerdings in: Große Mystiker. Leben und Wirken, hrsg. von G. Ruhbach, J. 
Sudbrack, München 1984, 185-202: R. Schwarz, Martin Luther (1483-1546); 203-221: V. 
Imhof, Ignatius von Loyola (1491-1556); 222-236: G. Hinricher, Teresa von Avila 
(1515-1582), wo von der unverwechselbaren personalen Christlichkeit Teresas her ein Dia- 
log mit der Zen-Meditation angezeigt werden kann, während A. M. Haas, Meister Eckhart 
(ca. 1260 bis ca. 1328), 156-170, und W. Riehle, Die Wolke des Nichtwissens (14. Jh.), 
171-184, mit ihren in diesem Dialog oft mißbrauchten Autoren davor warnen: •Wenn (E.) 
Fromm... auf die Parallelität zwischen unserem Text und dem Zen-Buddhismus ver- 
weist..., so entspricht dies einem Modetrend..." (184). 

Ordensreform 
20 Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil 
Rückschau und Ausblick* 

Friedrich Wulf, München 

Das Thema wurde im Zusammenhang mit der außerordentlichen Bi- 
schofssynode formuliert, die Ende November/Anfang Dezember 1985 
in Rom stattfand und die ein Zustandsbild der Kirche 20 Jahre nach 
dem II. Vatikanischen Konzil bzw. deren zukunftsweisenden Aufgaben 
heute aufzeigen sollte. Diese Synode hatte auch die internationalen Ver- 
einigungen der Ordensobzm und -Oberinnen veranlaßt, sich die gleiche 
Aufgabe für ihren Bereich zu stellen. Im Oktober 1985 trafen sich zu die- 
sem Zweck über 40 Generalobere und -Oberinnen in Rom. Die dabei ge- 

* Die folgenden Ausführungen gehen auf ein Referat zurück, das der Verfasser in jüngster 
Zeit mehrfach gehalten hat. Die Redaktion. 



Ordensreform •"" 

haltenen Referate und die sich daran anschließenden Gruppengesprä- 
che liegen in Maschinenschrift vor. Von ihnen ist auch im folgenden 
Gebrauch gemacht worden, ohne daß sie die dargelegten Gedanken ent- 
scheidend bestimmen; schon deswegen nicht, weil sich aus den römi- 
schen Berichten keine überzeugenden Richtlinien herauslesen lassen, 
wie die Krise der Orden zu überwinden sei und wie eine echte Reform 
des Ordenslebens, sowohl im Sinne einer religiösen, evangelischen Ver- 
tiefung als auch einer vom Konzil geforderten •Heutigung" (aggiorna- 
mento), vorangebracht werden könne. Der Klagen, aber auch der Fra- 
gen und Vorschläge sind zu viele. Das hängt zum Teil auch damit zu- 
sammen, daß die verschiedenen Gemeinschaften von Männern und 
Frauen häufig und auf vielfältige Weise in einer Ungleichzeitigkeit le- 
ben: die einen noch im Gestern, die anderen schon in einem vermeintli- 
chen Morgen. Wo ist das Nötige noch zu tun, und welches sind unsere 
Möglichkeiten dazu? Versuchen wir einiges dazu zu sagen, mehr zur An- 
regung und zu weiterer Überlegung als aus der Überzeugung, das ein- 
zige und Richtige für alle (Gemeinschaften und Länder) zu wissen. 

Rückschau 

Unsere erste Frage lautet: In welchem Zustand befinden sich die Orden 
20 Jahre nach dem Konzil? Die Antwort muß sehr unterschiedlich aus- 
fallen. In der westlichen Welt (im Unterschied zu einigen Ländern Ost- 
asiens oder Afrikas, in denen die Orden einen großen Zulauf haben) ist 
die schon kurz nach dem Konzil ausgebrochene Krise noch nicht über- 
wunden. Zwar scheint die Austrittsbewegung schon seit längerem ge- 
stoppt zu sein, dennoch begegnet man noch viel Unsicherheit in den Or- 
den. Die Eintritte haben zaghaft wieder zugenommen, nach Ländern 
und nach Gemeinschaften allerdings sehr unterschiedlich. Kaum ir- 
gendwo zeichnet sich die Aussicht ab, daß die früheren Zahlen wieder 
erreicht werden; Polen bildet hier aus besonderen Gründen eine Aus- 
nahme. Hinzu kommt, daß die spärlich eintretenden Kandidaten und 
Kandidatinnen sich in ihrer Berufung vielfach nicht mehr so sicher sind, 
wie das früher einmal der Fall war. Die rechte Einführung in das Or- 
densleben ist deshalb um einiges schwieriger geworden, und manche 
jungen Ordensleute bedürfen noch über Jahre hinweg einer klugen und 
einfühlsamen Begleitung. 

Eine fällige Krise... 

Recht besehen, ist dieser Prozeß nicht einfach negativ zu bewerten. Die 
Krise war fällig, überfällig. Zu viel hatte sich angestaut. Die Reglemen- 



Friedrich Wulf 360 

tierung des Ordensalltags bis ins einzelne fand schon seit langem an der 
ganz andersartigen Entwicklung der säkularen Gesellschaft, gerade für 
die jüngere Generation, keine Stütze mehr. Daß sich die unausbleiblich 
gewordene Spannung in den Orden so verschärfte, lag in der Natur der 
Sache: Dem Ungestüm der Jungen stellten sich meistens die Alten um 
so heftiger entgegen. Hier trat erst allmählich eine größere Duldung un- 
ter den Generationen ein. Aber nicht überall. Wo nicht die Einsicht 
folgte in die unausweichlichen Wandlungen der Lebensgewohnheiten 
der Zeit, wo man sich die durch das Konzil geschenkte tiefere Theologie 
des Ordenslebens und die entsprechende Spiritualität nicht innerlich an- 
eignete und ihren Reichtum verspürte, da verdorrten die humanen und 
religiösen Wurzelkräfte einer Gemeinschaft. Und solche Gemeinschaf- 
ten gibt es nicht wenige; sie leben mehr oder weniger so dahin. Die 
Folge davon ist, daß der Nachwuchs fast ganz ausbleibt und die Mutlo- 
sigkeit um sich greift. Ein Kenner der großen karitativen Frauengemein- 
schaften, der in diesen Gemeinschaften ungezählte Exerzitien gegeben 
hat und noch gibt, meinte dieser Tage, daß er nur dort frisches Leben 
und einen Aufwind angetroffen habe, wo man das Gründungscharisma 
der Gemeinschaft im Licht der Konzilsaussagen neu entdeckt habe und 
es ebenso neu in die Frömmigkeitsformen und in die Arbeiten der Ge- 
meinschaft umzusetzen versuche, und dies auch nach außen hin, vor al- 
lem im Blick auf junge Leute; wo das nicht geschehe, da gewinne man 
den Eindruck, die Mentalität der Schwestern sei bei aller Modernisie- 
rung der Arbeiten und Lebensgewohnheiten, trotz neuem Stundengebet 
und neuer Liturgie noch die gleiche wie vor dem Konzil. 

Neben diesen Schwierigkeiten und Ratlosigkeiten in den Orden, die 
sich im Gefolge des Konzils mit seinen neuen Inhalten und mit seiner 
Aufforderung zur Heutigung einstellten, gibt es aber noch andere, die 
mit dem Konzil unmittelbar nichts zu tun haben. Sie haben ihren Grund 
im gesellschaftlichen Klima der letzten Jahrzehnte. Es ist der Zeitgeist, 
der das Ordensleben und das religiöse Leben in der Kirche überhaupt 
bedroht. Der Säkularismus ist wie ein feiner Staub, der alle Wände 
durchdringt und auch vor den Ordenshäusern nicht halt macht. Wo 
nicht in einer ständigen Übung versucht wird, das Glaubensbewußtsein 
lebendig- und wachzuhalten, droht die Verbürgerlichung des noch so 
geistlich begonnenen Lebens (des einzelnen und der Gemeinschaft), 
rutscht die Haltung vieler in ein Konsumdenken mit seinen vielen Mög- 
lichkeiten und in die Beliebigkeit ab. Damit verliert das Leben seine 
Mitte in Gott und in Jesus Christus. Dagegen gibt es kein allgemeines 
Heilmittel. Hier hilft nur ein ständiges Aussteigen aus dem, was man, 
d. h. alle Welt, tut. 



Ordensreform 361 

Und noch auf ein anderes ist hinzuweisen, was den Orden in der 
nachkonziliaren Zeit zu schaffen macht: Mit Recht hat das Konzil auf 
die Notwendigkeit der aktiven Mitarbeit aller Glieder einer Gemeinschaft 
hingewiesen. Ohne eine größere Selbständigkeit und Eigenverantwor- 
tung, die Frucht menschlicher Reifung und des Bewußtseins der eigenen 
Identität, ist in unserer rationalen Zeit ein fruchtbares Arbeiten, auch 
der Ordensleute, nicht mehr möglich. Mit der rechten Erziehung der 
jungen Mitglieder zu solcher Selbständigkeit steht es nun vielerorts 
nicht gut. Es fehlt an der Hinführung zur Verantwortung für die Ge- 
meinschaft, insbesondere für die schwächeren Glieder. Von daher die 
Beobachtung, daß sich in den Orden vielfach ein Individualismus breit- 
macht, sich ein gewissermaßen autonomes, unabhängiges Denken im 
Streben nach eigenen Zielen und Erfüllungen entwickelt, das der geleb- 
ten Brüderlichkeit und Schwesterlichkeit, von der die Ordenserneuerung 
wesentlich abhängt, entgegensteht. Wo insbesondere Leistung und Er- 
folg zu hoch im Kurs stehen, wo damit das Konkurrenzdenken in einer 
Gemeinschaft Raum gewinnt, kann es in einer Kommunität ungemütlich 
werden, greifen Neid und Mißtrauen um sich, dominieren die Erfolgrei- 
chen und werden die Stillen und Schwachen an den Rand, in die Isolie- 
rung gedrängt. Die hier angedeutete Situation macht vor allem den akti- 
ven apostolischen Männerorden zu schaffen. Es wird noch einige Zeit 
dauern, ehe die Ordensgemeinschaften wegen der mannigfachen inne- 
ren Unruhen wieder für alle eine Heimat werden. Dieses Ziel mit allem 
Ernst anzustreben, ist um so wichtiger, als es davon mitabhängt, ob die 
Neueintretenden in ihrer Berufung durchhalten und sich mit ihrer 
Gemeinschaft identifizieren. 

...geglückte Neuerungen 

Nun wäre es nicht gut und auch objektiv falsch, nur oder auch 
vordringlich auf die nachkonziliaren Schwierigkeiten der Ordensleute 
hinzuweisen. Die positiven Wirkungen des Konzils in den Orden über- 
wiegen bei weitem. Folgendes scheint mir unbestreitbar zu sein: Vielen 
Gemeinschaften ist es gelungen, in der bewußten Rückkehr zu ihren 
Ursprüngen, in einer tieferen, historisch fundierten Erfassung der Inten- 
tionen des Gründers (der Gründergeneration) zu einem neuen Lebensge- 
setz (Konstitutionen) zu kommen, das die Gemeinschaft trägt und aus 
dem der einzelne leben kann, schon deshalb, weil auch die Sprache zeit- 
näher und unmittelbarer geworden ist, unter Vermeidung eines überlie- 
ferten frommen Vokabulars. Der Gottesdienst, insbesondere die Eucha- 
ristiefeier, ist lebendiger geworden; er fordert alle zum Mittun auf, gibt 



Friedrich Wulf 352 

den schöpferischen Kräften Raum und läßt ursprunghaft die Erfahrung 
machen, zusammenzugehören und füreinander dazusein. Angesichts des 
kritischen Klimas für den Glauben in unserer Zeit hat man immer mehr 
die Notwendigkeit und den Gewinn des Glaubensgesprächs in der 
Gruppe entdeckt, oder man teilt sich Gedanken für die Meditation mit. 
Aus beidem haben vor allem Ordensfrauen den Mut gewonnen und die 
Fähigkeit erworben, das im eigenen Kreis Gelernte anderen, insbeson- 
dere jungen Menschen, weiterzugeben. Hier ist vielfach bei jüngeren 
Mitgliedern, Männern und Frauen, ein missionarischer Geist entstanden, 
den es so früher nicht gab und der die eigene Berufung trotz des Man- 
gels an Nachwuchs und trotz der häufig begegnenden geringen Wert- 
schätzung des Ordenslebens in der Gesellschaft, selbst in kirchlichen 
Kreisen und katholischen Familien, mit neuer Freude und neuem Mut 
erfüllt. 

Zu den nachkonziliaren Anstößen gehört auch die Tatsache, daß die 
Ordensgemeinschaften aus ihrer Beschränkung auf sich selbst herausge- 
kommen sind. Die Zusammenarbeit mit anderen Gemeinschaften, auf 
der Ebene der Obern und der Diözese (Ordensrat, Ordenstag, Noviziats- 
schulung), ist inzwischen zur Gewohnheit geworden. Es gibt diözesan 
und interdiözesan gemeinsame Veranstaltungen mannigfacher Art, auf 
dem Gebiet des Spirituellen und des Theologischen (bis zum theologi- 
schen Fernkurs), des Humanen und des Gesellschaftlichen (Soziologi- 
schen). Wo heute ein Orden in seiner Führungsschicht wach ist, da ste- 
hen ihm zur Weiterbildung seiner Mitglieder mehr Möglichkeiten zur 
Verfügung, als es sie je gegeben hat. Nicht zuletzt ist hier in vielen Fäl- 
len die Gelegenheit gegeben, daß Ordensmänner und Ordensfrauen sich 
in den gleichen Aufgaben und Interessen begegnen und in Austausch 
treten können oder sogar im gleichen Werk arbeiten. Neu in der Ge- 
schichte des Ordenslebens - auch das eine Folge des Konzils - ist das 
Faktum, daß Otdensfrauen über die Schule und die Katechese hinaus 
spirituelle Aufgaben übernehmen, die früher dem Priester vorbehalten 
waren. Theologisch geschulte und lebenserfahrene Schwestern leiten 
heute nicht nur Gebetsgruppen und führen nicht nur in die verschieden- 
sten Weisen der Meditation ein, sondern geben auch jungen Leuten und 
sogar Seminaristen und Priestern Exerzitien oder bereiten Diakone auf 
die Priesterweihe vor. Natürlich können sie das zunächst nur aufgrund 
besonderer Begabung bzw. eines Charismas. Aber indem sie als Ordens- 
frauen sprechen und ihre Berufsfreude durchklingt, wird es für viele Hö- 
rer geradezu ein Neuheitserlebnis, wie hier auf so bisher nicht erfahrene 
Weise Glaube und Glaubenserfahrung vermittelt werden. 



Ordensreform 363 

Im ganzen gesehen wird man sagen müssen, daß man sich das Or- 
densleben in der katholischen Kirche ohne das Konzil gar nicht mehr 
vorstellen kann. Es hat hier eine Umwälzung in einem Ausmaß gegeben 
- nicht von außen, durch Verfolgung und revolutionäre Ereignisse, son- 
dern von innen, aus dem innersten Leben der Kirche heraus - wie kaum 
je zuvor im Leben der Kirche. Und wir stehen mitten in der Wirkungsge- 
schichte dieses Jahrhundertereignisses. Das Ende dieser geschichtlichen 
Periode ist noch gar nicht abzusehen. Man ist geneigt zu sagen: Das 
Entscheidende liegt noch vor uns. 

Ausblick 

Damit sind wir schon bei unserer zweiten Frage: Wie wird sich das Or- 
densleben aller Voraussicht nach in Zukunft (wenigstens in den europäi- 
schen Ländern) gestalten; welches werden seine wichtigsten Aufgaben 
nach innen sein; welche Rolle werden die Orden in Kirche und Gesell- 
schaft spielen? Vielfach hört man, und dies nicht zu Unrecht, die Orden 
hätten die Aussagen des II. Vatikanischen Konzils zum Ordensleben 
noch nicht gründlich genug gelesen oder zumindest in ihren Zusammen- 
hängen nicht genügend verstanden, um aus ihnen für ihre theologisch- 
spirituelle, ihre strukturelle und ihre apostolische Erneuerung die not- 
wendigen Konsequenzen zu ziehen. Es sei darum die gleiche Mahnung 
am Platz, die die außerordentliche Bischofssynode des vergangenen 
Jahres aus der gegenwärtigen Situation heraus an die ganze Weltkirche 
gerichtet habe: Das Konzil sei bisher noch nicht wirklich rezipiert, ge- 
schweige denn durchgeführt worden. Dieser Prozeß, so lehre die Ge- 
schichte, dauere lange. Wir stünden mitten darin. Was not tue, sei die 
Glaubenszuversicht an den in der Kirche wirkenden göttlichen Geist 
und das Hinhören auf den Ruf des Herrn. 

Ordensleben überholt? 

Wie wahr das ist, zeigt folgendes: In den Jahren nach dem Konzil, da es 
in vielen Orden turbulent zuging, meinten einige sogar, die Zeit der Or- 
den in der Kirche sei vorbei, das Ordensleben in seiner überlieferten 
Form sei überholt. Manche erinnerten an die Reformationszeit, die dem 
•Mönchtum" einen Stoß gegeben habe, von dem es sich in den evange- 
lisch gewordenen Ländern nicht mehr erholt habe. Stehe den katholi- 
schen Orden heute vielleicht ein ähnliches Schicksal bevor, nachdem 
man erkannt habe, daß vieles im bisherigen Ordensleben, sowohl von 
seiner theologisch-spirituellen Deutung als auch von seiner Isolierung 
gegenüber dem Gottesvolk her, nicht mehr haltbar sei? 



Friedrich Wulf 354 

Wer wirklich die entsprechenden Konzilstexte gelesen und verstan- 
den hat, wäre von solchen Verunsicherungen nicht betroffen worden. 
Allein die Tatsache, daß dem Ordensstand in der Kirchenkonstitution 
•Das Licht der Völker", also in einem betont theologischen Kontext, ne- 
ben dem priesterlichen Amt und dem Stand der Laien (den beiden 
kirchlichen Grundständen) ein fester, unbestrittener und unverzichtba- 
rer Platz eingeräumt wird, bedeutet, daß es vom Evangelium her in der 
Kirche Orden geben muß und immer geben wird, wie immer sie ausse- 
hen mögen und welche besonderen Ziele sie auch haben. Daß sie in 
ihrer konkreten Gestalt häufig bestimmten Gefahren spiritueller und 
glaubensmäßiger Art unterliegen - elitäres Bewußtsein, Heilsindividua- 
lismus, Gesetzesdenken, Werkfrömmigkeit -, braucht deswegen nicht 
geleugnet zu werden; sie bedürfen darum immer wieder der Reform; 
das Konzil hat es von neuem gezeigt. Aber ihre Evangeliumsgemäßheit 
darf deswegen nicht angezweifelt werden. Was nun die Reformationskir- 
chen betrifft, so sind inzwischen das •Mönchtum" und das kommuni- 
täre Leben durch zahlreiche Wiederbelebungen und Neugründungen, 
vor allem in •hochkirchlichen" Kreisen, von neuem als rechtmäßige 
Ausprägung eines vom Evangelium inspirierten Lebens bestätigt wor- 
den. Eine lutherisch-katholische Arbeitsgruppe von Theologen zur ge- 
meinsamen Auslegung des •Augsburger Bekenntnisses" von 1530 hat 
das in ihrem Kommentarband erst vor wenigen Jahren (1980) ausdrück- 
lich anerkannt. Gehört das nicht zu den •Zeichen der Zeit", in denen 
wir Gottes Hand erblicken dürfen? Sollen uns vielleicht durch die neu- 
zeitlichen und sehr unterschiedlichen evangelischen •Kommunitäten" 
sogar die Augen geöffnet werden für neue Erkenntnisse und Formen 
kommunitären Lebens? Man denke nur an die Ausstrahlungskraft von 
Taize. Ihrerseits übernehmen die reformierten und lutherischen •Kom- 
munitäten" sehr viel von den katholischen Orden, insbesondere vom be- 
nediktinischen Mönchtum. 

Befassen wir uns in Übereinstimmung mit dem Brief, den die letztjäh- 
rige außerordentliche römische Bischofssynode an die Weltkirche rich- 
tete, noch einmal mit dem Konzil, um herauszufinden, welche Anstöße 
sich von seinen Grunddokumenten her (Kirchenkonstitution, Pastoral- 
konstitution, Missionsdekret), die allen Christen gelten, für Neuansätze 
und für eine zeitgemäße Weiterentwicklung des Ordenslebens in unserer 
Zeit abzeichnen. 

Orden als •Organe" der Kirche 

Was dem Kenner der überlieferten Ordenstheologie in den Konzilstex- 
ten auffällt, ist die ständige und variationsreiche Kennzeichnung der Or- 



Ordensreform 365 

den als Organe der Kirche. Das ist nicht in erster Linie kkchenrechtlich 
gemeint (auch wenn diese Seite miteingeschlossen ist), sondern kirchen- 
theologisch. In der Vergangenheit nannte man die Orden den •Vollkom- 
menheitsstand", d. h. eine Gemeinschaft von Christen, die aufgrund 
einer charismatischen Berufung in einem Leben nach den Evangeli- 
schen Räten in privilegierter Weise, sozusagen von Berufs wegen, nach 
christlicher Vollkommenheit streben, nach ungeteilter Hingabe an Gott, 
und von daher - so früher - nach Liebe und Verantwortung für die Mit- 
menschen. Dort stand im Vordergrund der Betrachtung (wenigstens in 
den letzten Jahrhunderten) die individuelle Heiligkeit und nicht die Kir- 
che, wenn auch der Ordenschrist, wie jeder Gläubige, •zum Aufbau des 
Leibes Christi" (1 Kor 14,12) beitragen muß, was nicht nur durch apo- 
stolische und missionarische Arbeit, sondern nach ältester Überliefe- 
rung auch durch Gebet geschieht. Jetzt aber steht im Vordergrund oder 
sogar im tiefsten Grund der Schau des Ordensstandes das Geheimnis der 
Kirche, dem die Orden wesentlich zugeordnet sind. Die Orden versinn- 
bilden theologisch gesehen vor allem das Geheimnis der charismatischen 
Kirche, ihren Charakter der •Communio", der Einheit der Gläubigen im 
Geist. Eben dieses Geheimnis sollen sie in ihrem Leben, im Leben ihrer 
Gemeinschaft darstellen, •zur Erscheinung bringen, so daß man glauben 
kann, daß der Herr in ihrer Mitte ist", so die Synode der deutschen Bis- 
tümer: •Über die Orden und andere geistliche Gemeinschaften" 
(1,2.1.7)1. In diesem Sinne, so sagt die Synode, •haben die Orden nicht 
nur ihren Ort in der Kirche, sondern sind Kirche", oder genauer: sie 
sind eine zeichenhafte, quasisakramentale Verdeutlichung des charismati- 
schen Charakters der Kirche. 

Das muß nicht nur eine entsprechende, sich erheblich von der Ver- 
gangenheit abhebende Spiritualität zur Folge haben, sondern verlangt 
auch in den Gemeinschaften selbst Lebensweisen und Frömmigkeitsfor- 
men, die diese Spiritualität sichtbar machen. Was die kontemplativen 
Orden, besonders die kontemplativen Frauenorden, betrifft, so ist man 
in ihnen seit dem Konzil immer häufiger auf der Suche nach neuen 
Möglichkeiten aktiver Präsenz in der Kirche und im Gottesvolk. Aktive 
Präsenz heißt hier, daß die betreffende Gemeinschaft selbst dazu beizu- 
tragen hat, präsent zu werden, präsent in einem doppelten Sinn: daß die 
Menschen den Kontemplativen gegenwärtig sind, ihnen real vor Augen 
stehen, und die Kontemplativen den Menschen. Es genügt m. E. für die 
oben beschriebene, vom Geheimnis der Kirche inspirierte Spiritualität 
1 Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland, I: Beschlüsse der 
Vollversammlung,61985; //: Arbeitspapiere der Sachkommissionen,31981, Freiburg. Die Zif- 
fern im Text beziehen sich auf diese Ausgaben. 



Friedrich Wulf 366 

nicht mehr, hinter Klostermauern zu beten und unter Abschirmung von 
den Weltleuten Eucharistie zu feiern. Hat diese doch etwas mit dem in 
der Kirche sichtbar werdenden Geheimnis der Menschwerdung Gottes 
in Jesus Christus zu tun, das in der •Communio" der Christen greifbar 
wird. Das übersah die nachkonziliare Instruktion der Religiosenkongre- 
gation •Venite seorsum": •Über das kontemplative Leben und die Klau- 
sur der Nonnen" aus dem Jahr 1969, als sie ängstlich und restaurativ die 
Klausurierung der streng kontemplativen Nonnen auf eine ganz nach in- 
nen und auf das jenseitige Leben ausgerichtete Frömmigkeit festzulegen 
suchte. Inzwischen hat sich in einer weiten Auslegung von Art. 7 des Or- 
densdekrets •Perfectae caritatis" immer mehr die Erkenntnis der 
Unabtrennbarkeit der Kontemplation von der Aktion, der Mystik von 
der Sendung, des Hinhörens auf Gottes Wort vom Weitersagen seiner 
Botschaft (nach dem Vorbild der ersten Jüngergemeinde oder auch der 
großen kontemplativen Frauen des Mittelalters) durchgesetzt. Dieser Er- 
kenntnis haben inzwischen auch die •Römischen Leitlinien für die ge- 
genseitigen Beziehungen zwischen Orden und Ortskirche" von 1978 
Rechnung getragen, indem sie den kontemplativen Orden nahelegen, ja 
sie geradezu auffordern, den heutigen Menschen Hilfen zu Gebet und 
Meditation, zu einer Vertiefung des Glaubens und zu einem geistlichen 
Leben anzubieten, wie es auch die Synode der deutschen Bistümer in ih- 
rem Ordensbeschluß (I, 2.2.1) getan hatte. Diesen Aufforderungen sind 
in der Folgezeit schon sehr viele kontemplative Klöster durch ihre regel- 
mäßigen Angebote geistlicher Art nachgekommen. Sie haben damit er- 
füllt, was die Synode im Schlußsatz des •Grundauftrages" ihres Ordens- 
beschlusses (I, 2.2.7) von allen Orden gefordert hatte: •Entscheidend ist 
schließlich, daß die Gemeinschaften mitten im Gottesvolk ihren Platz ha- 
ben. Sie dürfen sich nicht isolieren noch isoliert werden." Wenn ein Kla- 
rissenkonvent in Münster schon seit Jahren seine Tagzeiten öffentlich 
im Dom betet und Gläubige, insbesondere Studentinnen und Studenten, 
sich ihnen anschließen, dann haben die Schwestern verstanden, was ihre 
Berufung heute von ihnen fordert. Von den Mitbeterinnen kommt dann 
auch schon einmal eine, die um Aufnahme in das Kloster bittet. 

Für die aktiven Orden, von Männern und Frauen, scheint es von vorn- 
herein klarer zu sein, was es in ihrem Leben bedeutet, sich von einer Spi- 
ritualität leiten zu lassen, die vom Mysterium der Kirche inspiriert ist. 
Stehen sie nicht durch ihre Arbeit, durch ihre seelsorgliche, lehrende 
und karitative Tätigkeit immer im öffentlichen Dienst der Kirche? 
Machen sie nicht überall, wo sie als Orden auftreten, Kirche präsent? - 
Machen sie das wirklich noch ? Unterscheiden sich viele ihrer großen Un- 
ternehmen: Krankenhäuser, Schulen u. ä., wegen der zahllosen Aufla- 



Ordensreform 367 

gen, die ihnen von der öffentlichen Hand gemacht werden und zu einem 
guten Teil gemacht werden müssen, sowie wegen der Technisierung und 
Rationalisierung aller Großbetriebe heute..., unterscheiden sie sich 
noch sehr von den entsprechenden Einrichtungen weltlicher Institutio- 
nen? Natürlich geht die Rechnung in der hier gemachten Gegenüberstel- 
lung nicht so einfach auf. Ordenseigene Schulen, Krankenhäuser, Alten- 
heime usw. sind kirchlicherseits nicht zu entbehren. Dennoch klagen 
viele Ordensleute, vor allem Ordensfrauen, daß sie in den großen Häu- 
sern und Kommunitäten nicht eigentlich zu dem kommen, was ihnen 
von ihrer Berufung her naheliegt. •Was Ordensleute den Menschen vor 
allem schulden", heißt es im Ordensbeschluß der Synode (I, 2.2.1), •ist 
ein geistlicher Dienst: Erhellung des Lebenssinnes, Glaubensermuti- 
gung, Zeugnis für Gottes Dasein und Liebe." Und dazu die Empfehlung 
(1,3.2): •Die Synode hält es für notwendig, daß für den unmittelbaren 
Dienst am Glauben mehr... Ordensfrauen und ... -brüder theologisch 
und religionspädagogisch ausgebildet werden." 

Wichtiger noch als das Einzelzeugnis ist das Zeugnis der Kommunitä- 
ten, die in besonders sichtbarer und eindrucksvoller Weise verdeutli- 
chen könnten, was Kirche ist. Sie müßten für die Menschen von heute 
ansichtig machen, wie Kirche aussehen sollte: eine brüderliche und 
schwesterliche Gemeinschaft, in der einer für den anderen da ist und 
sich alle für das Heil und die Not der Mitmenschen verantwortlich wis- 
sen. Das ist in unserer Zeit der vielen gegensätzlichen Meinungen und 
der schwieriger gewordenen Selbstfindung des einzelnen wohl das 
Schwerste, was ihnen heute abverlangt wird. Es gelingt - auch in kleinen 
Kommunitäten - nur dort, wo der gemeinsam gelebte Glaube in immer 
neuem Anlauf eine Gemeinschaft beseelt und verwandelt. Dazu genügt 
nicht nur die Pflichterfüllung aller, auch nicht das regelmäßig geübte 
Gebet. Hier hat vielmehr jeder an sich persönlich zu arbeiten, daß er 
sich immer wieder zurücknimmt, nicht den Ton angibt, nicht um der 
Selbstbehauptung willen nur auf seine Rechte schaut, nicht seine Min- 
derwertigkeitsgefühle an den anderen ausläßt usw. Ob dann wirklich 
eine Ordensgemeinschaft das Geheimnis der heilsvermittelnden Kirche 
für andere präsent macht, werden nur diejenigen beurteilen können, die 
ihr täglich begegnen und mit ihr zu tun haben. 

Herausgefordert durch eine neue Sicht der Laien 

Orden als Kirche und in der Kirche, mitten im Gottesvolk! Am sichtbar- 
sten sind die apostolischen Orden durch die theologische und pastorale 
Aufwertung der Laien in der Kirche aus ihrer gesellschaftlichen Isolie- 



Friedrich Wulf 36g 

rung herausgeholt worden und in engen Kontakt mit dem Kirchenvolk 
gekommen. Sie war eines der großen Anliegen des Konzils. Dessen ent- 
sprechenden Aussagen sind bekannt: Alle Glieder der Kirche haben 
aufgrund der Taufgnade die gleiche Würde. Alle sind zur Heiligkeit be- 
rufen. Alle müssen für •Evangelische Räte", für die Seligkeiten der 
Bergpredigt ein inneres Gehör haben, da es von diesen so viele gibt, als 
es persönliche Anrufe der Gnade gibt. Alle haben aufgrund des •ge- 
meinsamen Priestertums" Anteil am dreifachen Amt Christi. Alle sind 
zur Heiligung anderer befähigt und verpflichtet. Keiner ist nur Hörer 
des Wortes, sondern alle müssen das Wort weitersagen. - Diese Aussa- 
gen des Konzils (zur Aufwertung des Laienstandes in der Kirche gesagt, 
aber auch als Korrektur des überlieferten Ordensstandes gemeint) haben 
inzwischen reiche Frucht getragen. Der Appell an die Gemeinden, die 
Versorgungsmentalität abzulegen und mehr Eigenverantwortung zu 
übernehmen, ist nicht ohne Antwort geblieben. Nicht nur die Gottes- 
dienste zeugen davon, sondern auch die Gemeindearbeit in ihren ver- 
schiedenen Bereichen. Sogar die Teilnahme von Laien an der Verkündi- 
gung ist für viele ein dringendes Anliegen geworden, von dem man sich 
auch durch römische Bedenken nicht abbringen lassen will. Der Reli- 
gionsunterricht in den Schulen ist schon jetzt ohne Laien nicht mehr 
durchzuführen. Aber auch außerhalb der Hilfen für die ordentliche 
Seelsorge verzeichnet man eine Menge freier Initiativen: Gebetsgruppen 
und charismatische Gruppen, Jugendarbeit, Sorge für Menschen, die am 
Rand der Gesellschaft leben, für Ausländerkinder und dergleichen. Die 
Palette der religiösen Aufbrüche in katholischen Laienkreisen (auch au- 
ßerhalb der Säkularinstitute) ist vielfältig bis hin zu festen Formen spiri- 
tueller Verpflichtungen, wie etwa in den •Familiengruppen Unserer Lie- 
ben Frau" (Equipes Notre Dame), den •Gemeinschaften Christlichen 
Lebens", der •Fraternität der Behinderten" usw. 

Angesichts dieser religiös-apostolischen Laienbewegung unserer Tage 
- absolut gesehen zur Zahl der Gläubigen sind es wenige, die dazugehö- 
ren, im Vergleich zur rückläufigen Zahl der Priester und Ordensleute 
aber sind es viele - stellt man fest, daß die innerkirchlichen Beziehungen 
zwischen den Orden und apostolisch engagierten Laien einer Wandlung 
unterliegen. Es ist eine pastoral-soziologische Umschichtung im Gang. 
Das religiös-pastorale Gefälle ist nicht mehr eindeutig von oben nach 
unten, von den Ordensleuten zu den Laien; vielmehr braucht man ein- 
ander zur Realisierung des Auftrags Christi, der allen Christen obliegt: 
Die Laien brauchen die Priester und Ordensleute und diese die Laien. 
Religiös lebendige und apostolisch interessierte Laien bedürfen in der 
heutigen gesellschaftlichen Situation mehr denn je der Unterweisung, 



Ordensreform 369 

der Glaubensermutigung und des menschlichen Beistandes; die Orden 
ihrerseits können bei dem Rückgang ihrer Mitgliederzahlen die über- 
nommenen Arbeiten nicht mehr allein bewältigen. Letzteres ist relativ 
neu. Was sich hier anbahnt, ist etwas anderes als das Oblateninstitut der 
monastischen Orden, wo gläubige Laien auf ihre Bitte hin in geistliche 
Gemeinschaft mit einem Kloster aufgenommen werden und eine reli- 
giöse Hilfe für ihr eigenes Glaubensleben erhoffen; auch etwas anderes 
als jene neueren Bewegungen von Priestern und Laien in der Kirche, die 
aufgrund ihrer Spiritualität, die alle Räume der modernen Welt und Ge- 
sellschaft durchdringen will, eine mehr anonym bleibende Gesinnungs- 
und Aktionsgemeinschaft bilden wie die Fokolarbewegung oder das 
•Opus Dei". Es geht hier vielmehr um eine freiwillige Hilfe von Laien 
bei den großen und konkreten Arbeiten apostolischer Orden. Eine damit 
verbundene gewisse Bindung der Laienmitarbeiter auf Zeit hebt die 
Freiwilligkeit nicht auf. 

Schon Schulen und Krankenhäuser in der Trägerschaft von Orden be- 
dürfen der hier geschilderten Hilfe von überzeugten Christen im Laien- 
stand, die mehr sind als Angestellte in einer öffentlich-rechtlichen Insti- 
tution. Jedes Ordensmitglied und jeder kirchliche Amtsträger, der mit 
der Situation vertraut ist, weiß um die großen, oftmals fast unlösbaren 
Schwierigkeiten, aus einem Schulkollegium oder einem Krankenhaus- 
team eine christliche Gesinnungsgemeinschaft zu formen, in der jedes 
Mitglied das Werk wie sein eigenes ansieht. Man muß sich immer wie- 
der fragen, ob die Ordensangehörigen des Trägers der oben genannten 
Institutionen selbst die entsprechende fachliche und menschliche Quali- 
fikation für das Gelingen einer solchen Gesinnungsgemeinschaft mit- 
bringen. Der für das Gelingen zu bezahlende Preis ist allerdings hoch. - 
Insgesamt kommt der Zusammenarbeit der Orden mit Weltchristen ent- 
gegen, daß die Lebensgewohnheiten der Ordensleute heutzutage sich 
(auch in gutem Sinn) der Zeit angepaßt haben, bis hin zu einer zweck- 
mäßigen Kleidung (was nicht unbedingt und überall Zivil heißen muß). 

Ein neueres Experiment der Zusammenarbeit größeren Ausmaßes von 
Ordensleuten und Laien soll noch hervorgehoben werden: Die nord- 
amerikanischen Jesuiten haben in den letzten Jahren aus ihrem großen 
Freundeskreis eine Gemeinschaft von Laien gebildet, die an ihren apo- 
stolischen Arbeiten und Werken Interesse haben und, soweit ihnen mög- 
lich, Zeit und Kraft dafür zur Verfügung stellen. •Volunteers", die •Frei- 
willigen", werden sie einfach genannt. Sie fühlen sich der ignatianischen 
Spiritualität verbunden und machen regelmäßig ihre Exerzitien bei den 
Patres, so daß sich ein Familiengeist zwischen den beiden Partnern ent- 
wickelt hat. Es scheint, daß das Experiment Schule macht. Jedenfalls 



Friedrich Wulf 370 

haben es die deutschsprachigen Jesuiten seit kurzem übernommen und 
einen entsprechenden Entwurf für Interessenten erarbeitet2. Hier wird 
am meisten deutlich, daß wir, wie in der neuzeitlichen Welt und Gesell- 
schaft überhaupt, so auch im gesellschaftlichen Raum der Kirche, in 
Umbrüchen leben, die eine neue Epoche der Geschichte anzeigen. Sind 
wir darauf vorbereitet, oder sind wir der Meinung, daß Gott schon alles 
zum Guten lenken werde, wenn wir nur gläubig und fromm genug sind 
und unsere, nach dem Konzil neu erarbeiteten Konstitutionen nicht nur 
dem Buchstaben, sondern auch dem Geist nach beobachten? 

Die Zukunft der Orden 

Nun zur letzten Frage: Wie ist es mit unserer konkreten Zukunft be- 
stellt; können wir in absehbarer Zeit wieder mit mehr Nachwuchs rech- 
nen? So einfach ist diese Frage nicht zu beantworten. Wohl aber müssen 
wir uns Gedanken darüber machen, was wir selbst, außer unserem Ge- 
bet, zu einer positiven Antwort auf diese Frage beitragen können. - Wir 
alle wissen, wie wenig das Klima unserer Zeit das Wachsen einer geistli- 
chen Berufung begünstigt, noch weniger, so sagt uns die Erfahrung, das 
Wachsen einer Ordensberufung, im Vergleich zur priesterlichen Beru- 
fung. Nur selten ist die Familie der Anstoß dazu, auch wenn sie bei 
einer Neigung des Kindes oder nach seiner Entscheidung ihr Einver- 
ständnis gibt. Ebensowenig sind heutzutage die immer noch zahlreichen 
Schulen in der Trägerschaft oder Führung von Orden, selbst wenn sie 
einen vorzüglichen Ruf haben und gut geführt werden, ein bevorzugter 
Boden für den Ordensberuf. Dafür sind diese Schulen zu sehr auf Lei- 
stung abgestellt. Was aber nach Meinung fähiger Erzieher dringend ist: 
die außerschulische Jugendarbeit der Orden. Sie scheint für die Frauen- 
jugend wegen des tiefen Wandels des favorisierten Frauenbildes in un- 
serer Zeit noch dringender als für die männliche Jugend zu sein. Natür- 
lich ist eine noch so gut geführte Jugendarbeit kein Garantieschein für 
•Erfolg". Aber in informellen Gruppen, die noch keinen bindenden 
Charakter haben, kann doch jedenfalls ein menschliches und geistliches 
Klima geschaffen werden, in dem ein unverbogener junger Mensch sich 
wohl fühlt und das auch den Ordensgedanken überhaupt aufkommen 
läßt. In der Bundesrepublik Deutschland haben einige Frauengemein- 
schaften in den letzten Jahren einen relativ großen Erfolg zu verzeich- 
nen gehabt, weil die ganze Klostergemeinde •mitgespielt" und ein Bei- 

2 Kontaktadresse: Jesuit European Volunteers, Kaulbachstraße 31a, 8000 München 22. 
Im Herbst 1986 werden die ersten Mitarbeiter in Nürnberg mit ihrer Tätigkeit beginnen. 



Ordensreform 3'' 

spiel der Ungezwungenheit, der Zuversicht und der echten Freude an 
ihrer Berufung gegeben hat. 

Genauso wichtig wie die Hinfiihrung zu einer Berufung ist ihre Erhal- 
tung und Reifung. Sie soll nach der bisherigen Ordnung im Noviziat er- 
folgen. Aber selbst wo das Noviziat auf zwei Jahre angesetzt wird, reicht 
diese Zeit zur humanen und geistlichen Reifung nicht mehr aus, es sei 
denn, daß der Kandidat bzw. die Kandidatin erst in einem reiferen Alter 
kommt und schon ein Stück der Berufsausbildung hinter sich hat, was 
nicht selten der Fall ist. Der Grund dafür ist die Erfahrung, daß junge 
Menschen noch über die Zeit der offiziellen Mündigkeit hinaus sich 
schwertun, zu sich selbst zu finden und ihrer Entscheidungen sicher zu 
sein. Das zeigt die Tatsache, daß bis zu 30 Prozent der jungen Leute im 
Lauf der Jahre den Orden wieder verlassen. Aus diesem Grund hat die 
Ausbildung viel tiefer zu greifen, als es früher der Fall war. Sie darf sich 
nicht auf die geistliche und glaubensmäßige Unterweisung beschränken, 
sondern muß auch die Grundfragen der Anthropologie behandeln. 
Dementsprechend muß der Novizenmeister bzw. die Novizenmeisterin 
unserer Zeit in irgendeiner Weise sich ein pädagogisches und psycholo- 
gisches Wissen angeeignet haben und schon über Erfahrung im prakti- 
schen Umgang damit verfügen. Solche •Ausbilder" sind in fast allen Or- 
den rar. Wenn Ignatius von Loyola •Experimente", •Prüfungen", •Er- 
probungen" für die Neueintretenden gefordert hat, dann sind solche 
heute noch um einiges dringlicher, um einer echten Berufung sicher zu 
sein. 

Welche Zukunft haben wir vor uns? Wir wissen es nicht. Wenn wir an 
unserem Auge noch einmal alles vorüberziehen lassen, was von uns ge- 
fordert wird, um das rettende Ufer zu erreichen, dann könnte es uns 
bange werden. Darum nur noch eines zum Trost: Wenn wir Älteren den 
Jüngeren die Erfüllung vorleben, die uns unsere Berufung zum Ordens- 
leben gebracht hat, wenn wir ihnen wie Brüder und Schwestern begeg- 
nen, in aufrichtigem Wohlwollen, und wenn sie sehen, daß uns Worte 
wie •Gott", •Jesus Christus", •Heiliger Geist" das Realste bedeuten, das 
es in unserem Leben gibt, dann leben wir ihnen das Höchste vor, das wir 
ihnen hinterlassen können. Und dann wird es gut mit uns stehen. 




