Friedrich Wulf 358

Feuer des Ursprungs standhalten, auch in den spiten Stunden von
Moab aus der Mitte neu auslegt.*4

Luther, Ignatius und Teresa treffen sich im unmittelbaren Vollzug
christlichen Daseins*!. Insofern haben das ,sola fide“ (allein aus dem
Glauben) Luthers, das ,,ad maiorem Dei Gloriam* (zur groBeren Ehre
Gottes) des Ignatius und das ,,s6lo Dios basta“ (Gott allein geniigt) Te-
resas in, mit und unter allen Differenzen nichts anderes im Sinn als eben
diese urspriingliche christliche Erfahrung: das Gottsein des je groBeren
Gottes Jesu Christi in allen Dingen und iiber alle Dinge zu suchen und
zu verkiinden. Dies wire zugleich der Beitrag der christlichen Mystik
zur Weltdkumene der Religionen bzw. der Mystiken aller Kulturkreise.

“H.U. von Balthasar, Zwei Glaubensweisen, aa0Q. (Anm. 28), 411f.

“t Vgl. dazu neuerdings in: Grofle Mystiker. Leben und Wirken, hisg. von G. Ruhbach, J.
Sudbrack, Miinchen 1984, 185-202: R. Schwarz, Martin Luther (1483-1546); 203-221: P.
Imhof, Ignatius von Loyola (1491-1556); 222-236: G. Hinricher, Teresa von Avila
(1515-1582), wo von der unverwechselbaren personalen Christlichkeit Teresas her ein Dia-
log mit der Zen-Meditation angezeigt werden kann, wihrend A. M. Haas, Meister Eckhart
fca. 1260 bis ca. 1328), 156-170, und W. Riehle, Die Wolke des Nichtwissens (14. Jh.),
171-184, mit ihren in diesem Dialog oft miSbrauchten Autoren davor warnen: »Wenn (E.)
Fromm... auf die Parallelitit zwischen unserem Text und dem Zen-Buddhismus ver-
weist..., so entspricht dies einem Modetrend...“ (184).

Ordensreform
20 Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil

Riickschau und Ausblick*

Friedrich Wulf, Miinchen

Das Thema wurde im Zusammenhang mit der auBerordentlichen Bi-
schofssynode formuliert, die Ende November/Anfang Dezember 1985
in Rom stattfand und die ein Zustandsbild der Kirche 20 Jahre nach
dem II. Vatikanischen Konzil bzw. deren zukunftsweisenden Aufgaben
heute aufzeigen sollte. Diese Synode hatte auch die internationalen Ver-
einigungen der Ordensobern und -oberinnen veranlaft, sich die gleiche
Aufgabe fiir ihren Bereich zu stellen. Im Oktober 1985 trafen sich zu die-
sem Zweck iiber 40 Generalobere und -oberinnen in Rom. Die dabei ge-

* Die folgenden Ausfithrungen gehen auf ein Referat zuriick, das der Verfasser in Jiingster
Zeit mehrfach gehalten hat. Die Redaktion.



Ordensreform 359

haltenen Referate und die sich daran anschlieBenden Gruppengespra-
che liegen in Maschinenschrift vor. Von ihnen ist auch im folgenden
Gebrauch gemacht worden, ohne daB sie die dargelegten Gedanken ent-
scheidend bestimmen; schon deswegen nicht, weil sich aus den rémi-
schen Berichten keine iiberzeugenden Richtlinien herauslesen lassen,
wie die Krise der Orden zu iiberwinden sei und wie eine echte Reform
des Ordenslebens, sowohl im Sinne einer religiésen, evangelischen Ver-
tiefung als auch einer vom Konzil geforderten ,,Heutigung“ (aggiorna-
mento), vorangebracht werden kénne. Der Klagen, aber auch der Fra-
gen und Vorschlige sind zu viele. Das hdngt zum Teil auch damit zu-
sammen, daB die verschiedenen Gemeinschaften von Minnern und
Frauen haufig und auf vielfiltige Weise in einer Ungleichzeitigkeit le-
ben: die einen noch im Gestern, die anderen schon in einem vermeintli-
chen Morgen. Wo ist das Nétige noch zu tun, und welches sind unsere
Moglichkeiten dazu? Versuchen wir einiges dazu zu sagen, mehr zur An-
regung und zu weiterer Uberlegung als aus der Uberzeugung, das ein-
zige und Richtige fiir alle (Gemeinschaften und Linder) zu wissen.

Riickschau

Unsere erste Frage lautet: In welchem Zustand befinden sich die Orden
20 Jahre nach dem Konzil? Die Antwort muB} sehr unterschiedlich aus-
fallen. In der westlichen Welt (im Unterschied zu einigen Lindern Ost-
asiens oder Afrikas, in denen die Orden einen groBen Zulauf haben) ist
die schon kurz nach dem Konzil ausgebrochene Krise noch nicht iiber-
wunden. Zwar scheint die Austrittsbewegung schon seit lingerem ge-
stoppt zu sein, dennoch begegnet man noch viel Unsicherheit in den Or-
den. Die Eintritte haben zaghaft wieder zugenommen, nach Léndern
und nach Gemeinschaften allerdings sehr unterschiedlich. Kaum ir-
gendwo zeichnet sich die Aussicht ab, daB die fritheren Zahlen wieder
erreicht werden; Polen bildet hier aus besonderen Griinden eine Aus-
nahme. Hinzu kommt, daB die spérlich eintretenden Kandidaten und
Kandidatinnen sich in ihrer Berufung vielfach nicht mehr so sicher sind,
wie das frither einmal der Fall war. Die rechte Einfiihrung in das Or-
densleben ist deshalb um einiges schwieriger geworden, und manche
jungen Ordensleute bediirfen noch iiber Jahre hinweg einer klugen und
einfiihlsamen Begleitung.

Eine fiillige Krise...

Recht besehen, ist dieser ProzeB nicht einfach negativ zu bewerten. Die
Krise war fillig, iiberfillig. Zu viel hatte sich angestaut. Die Reglemen-



Friedrich Wulf 360

tierung des Ordensalltags bis ins einzelne fand schon seit langem an der
ganz andersartigen Entwicklung der sikularen Gesellschaft, gerade fiir
die jiingere Generation, keine Stiitze mehr. DaB sich die unausbleiblich
gewordene Spannung in den Orden so verschirfte, lag in der Natur der
Sache: Dem Ungestiim der Jungen stellten sich meistens die Alten um
so heftiger entgegen. Hier trat erst allmahlich eine groBere Duldung un-
ter den Generationen ein. Aber nicht iiberall. Wo nicht die Einsicht
folgte in die unausweichlichen Wandlungen der Lebensgewohnheiten
der Zeit, wo man sich die durch das Konzil geschenkte tiefere Theologie
des Ordenslebens und die entsprechende Spiritualitit nicht innerlich an-
eignete und ihren Reichtum verspiirte, da verdorrten die humanen und
religiosen Wurzelkrifte einer Gemeinschaft. Und solche Gemeinschaf-
ten gibt es nicht wenige; sie leben mehr oder weniger so dahin. Die
Folge davon ist, daB der Nachwuchs fast ganz ausbleibt und die Mutlo-
sigkeit um sich greift. Ein Kenner der groBen karitativen Frauengemein-
schaften, der in diesen Gemeinschaften ungezihlte Exerzitien gegeben
hat und noch gibt, meinte dieser Tage, daB er nur dort frisches Leben
und einen Aufwind angetroffen habe, wo man das Griindungscharisma
der Gemeinschaft im Licht der Konzilsaussagen neu entdeckt habe und
es ebenso neu in die Frommigkeitsformen und in die Arbeiten der Ge-
meinschaft umzusetzen versuche, und dies auch nach auBen hin, vor al-
lem im Blick auf junge Leute; wo das nicht geschehe, da gewinne man
den Eindruck, die Mentalitit der Schwestern sei bei aller Modernisie-
rung der Arbeiten und Lebensgewohnheiten, trotz neuem Stundengebet
und neuer Liturgie noch die gleiche wie vor dem Konzil.

Neben diesen Schwierigkeiten und Ratlosigkeiten in den Orden, die
sich im Gefolge des Konzils mit seinen neuen Inhalten und mit seiner
Aufforderung zur Heutigung einstellten, gibt es aber noch andere, die
mit dem Konzil unmittelbar nichts zu tun haben. Sie haben ihren Grund
im gesellschaftlichen Klima der letzten Jahrzehnte. Es ist der Zeitgeist,
der das Ordensleben und das religiése Leben in der Kirche iiberhaupt
bedroht. Der Sikularismus ist wie ein feiner Staub, der alle Winde
durchdringt und auch vor den Ordenshiusern nicht halt macht. Wo
nicht in einer stindigen Ubung versucht wird, das GlaubensbewuBtsein
lebendig- und wachzuhalten, droht die Verbiirgerlichung des noch so
geistlich begonnenen Lebens (des einzelnen und der Gemeinschaft),
rutscht die Haltung vieler in ein Konsumdenken mit seinen vielen Mog-
lichkeiten und in die Beliebigkeit ab. Damit verliert das Leben seine
Mitte in Gott und in Jesus Christus. Dagegen gibt es kein allgemeines
Heilmittel. Hier hilft nur ein stindiges Aussteigen aus dem, was man,
d. h. alle Welt, tut.



Ordensreform 361

Und noch auf ein anderes ist hinzuweisen, was den Orden in der
nachkonziliaren Zeit zu schaffen macht: Mit Recht hat das Konzil auf
die Notwendigkeit der aktiven Mitarbeit aller Glieder einer Gemeinschaft
hingewiesen. Ohne eine groBere Selbstindigkeit und Eigenverantwor-
tung, die Frucht menschlicher Reifung und des BewuBtseins der eigenen
Identitit, ist in unserer rationalen Zeit ein fruchtbares Arbeiten, auch
der Ordensleute, nicht mehr moglich. Mit der rechten Erziehung der
jungen Mitglieder zu solcher Selbstindigkeit steht es nun vielerorts
nicht gut. Es fehlt an der Hinfiilhrung zur Verantwortung fiir die Ge-
meinschaft, insbesondere fiir die schwicheren Glieder. Von daher die
Beobachtung, daB sich in den Orden vielfach ein Individualismus breit-
macht, sich ein gewissermaBen autonomes, unabhingiges Denken im
Streben nach eigenen Zielen und Erfiillungen entwickelt, das der geleb-
ten Briiderlichkeit und Schwesterlichkeit, von der die Ordenserneuerung
wesentlich abhiingt, entgegensteht. Wo insbesondere Leistung und Er-
folg zu hoch im Kurs stehen, wo damit das Konkurrenzdenken in einer
Gemeinschaft Raum gewinnt, kann es in einer Kommunitit ungemiitlich
werden, greifen Neid und MiBtrauen um sich, dominieren die Erfolgrei-
chen und werden die Stillen und Schwachen an den Rand, in die Isolie-
rung gedringt. Die hier angedeutete Situation macht vor allem den akti-
ven apostolischen Minnerorden zu schaffen. Es wird noch einige Zeit
dauern, ehe die Ordensgemeinschaften wegen der mannigfachen inne-
ren Unruhen wieder fiir alle eine Heimat werden. Dieses Ziel mit allem
Ernst anzustreben, ist um so wichtiger, als es davon mitabhéngt, ob die
Neueintretenden in ihrer Berufung durchhalten und sich mit ihrer
Gemeinschaft identifizieren.

...gegliickte Neuerungen

Nun wire es nicht gut und auch objektiv falsch, nur oder auch
vordringlich auf die nachkonziliaren Schwierigkeiten der Ordensleute
hinzuweisen. Die positiven Wirkungen des Konzils in den Orden lber-
wiegen bei weitem. Folgendes scheint mir unbestreitbar zu sein: Vielen
Gemeinschaften ist es gelungen, in der bewufiten Riickkehr zu ihren
Urspriingen, in einer tieferen, historisch fundierten Erfassung der Inten-
tionen des Griinders (der Griindergeneration) zu einem neuen Lebensge-
setz (Konstitutionen) zu kommen, das die Gemeinschaft trdgt und aus
dem der einzelne leben kann, schon deshalb, weil auch die Sprache zeit-
niher und unmittelbarer geworden ist, unter Vermeidung eines iiberlie-
ferten frommen Vokabulars. Der Gottesdienst, insbesondere die Eucha-
ristiefeier, ist lebendiger geworden; er fordert alle zum Mittun auf, gibt



Friedrich Wulf 362

den schépferischen Kriften Raum und 148t ursprunghaft die Erfahrung
machen, zusammenzugehdren und fiireinander dazusein. Angesichts des
kritischen Klimas fiir den Glauben in unserer Zeit hat man immer mehr
die Notwendigkeit und den Gewinn des Glaubensgesprichs in der
Gruppe entdeckt, oder man teilt sich Gedanken fiir die Meditation mit.
Aus beidem haben vor allem Ordensfrauen den Mut gewonnen und die
Fihigkeit erworben, das im eigenen Kreis Gelernte anderen, insbeson-
dere jungen Menschen, weiterzugeben. Hier ist vielfach bei jiingeren
Mitgliedern, Méannern und Frauen, ein missionarischer Geist entstanden,
den es so frither nicht gab und der die eigene Berufung trotz des Man-
gels an Nachwuchs und trotz der hiufig begegnenden geringen Wert-
schitzung des Ordenslebens in der Gesellschaft, selbst in kirchlichen
Kreisen und katholischen Familien, mit neuer Freude und neuem Mut
erfiillt.

Zu den nachkonziliaren Ansté8en gehdrt auch die Tatsache, daB die
Ordensgemeinschaften aus ihrer Beschriankung auf sich selbst herausge-
kommen sind. Die Zusammenarbeit mit anderen Gemeinschaften, auf
der Ebene der Obern und der Diézese (Ordensrat, Ordenstag, Noviziats-
schulung), ist inzwischen zur Gewohnheit geworden. Es gibt didzesan
und interdidzesan gemeinsame Veranstaltungen mannigfacher Art, auf
dem Gebiet des Spirituellen und des Theologischen (bis zum theologi-
schen Fernkurs), des Humanen und des Gesellschaftlichen (Soziologi-
schen). Wo heute ein Orden in seiner Fiihrungsschicht wach ist, da ste-
hen ihm zur Weiterbildung seiner Mitglieder mehr Méglichkeiten zur
Verfiigung, als es sie je gegeben hat. Nicht zuletzt ist hier in vielen Fil-
len die Gelegenheit gegeben, daB Ordensminner und Ordensfrauen sich
in den gleichen Aufgaben und Interessen begegnen und in Austausch
treten kdnnen oder sogar im gleichen Werk arbeiten. Neu in der Ge-
schichte des Ordenslebens - auch das eine Folge des Konzils - ist das
Faktum, daB3 Ordensfrauen iiber die Schule und die Katechese hinaus
spirituelle Aufgaben iibernehmen, die frither dem Priester vorbehalten
waren. Theologisch geschulte und lebenserfahrene Schwestern leiten
heute nicht nur Gebetsgruppen und fiithren nicht nur in die verschieden-
sten Weisen der Meditation ein, sondern geben auch jungen Leuten und
sogar Seminaristen und Priestern Exerzitien oder bereiten Diakone auf
die Priesterweihe vor. Natiirlich kénnen sie das zunichst nur aufgrund
besonderer Begabung bzw. eines Charismas. Aber indem sie als Ordens-
JSrauen sprechen und ihre Berufsfreude durchklingt, wird es fiir viele Ho-
rer geradezu ein Neuheitserlebnis, wie hier auf so bisher nicht erfahrene
Weise Glaube und Glaubenserfahrung vermittelt werden.



Ordensreform 363

Im ganzen gesehen wird man sagen miissen, daB8 man sich das Or-
densleben in der katholischen Kirche ohne das Konzil gar nicht mehr
vorstellen kann. Es hat hier eine Umwilzung in einem Ausmaf} gegeben
— nicht von auBen, durch Verfolgung und revolutionire Ereignisse, son-
dern von innen, aus dem innersten Leben der Kirche heraus - wie kaum
je zuvor im Leben der Kirche. Und wir stehen mitten in der Wirkungsge-
schichte dieses Jahrhundertereignisses. Das Ende dieser geschichtlichen
Periode ist noch gar nicht abzusehen. Man ist geneigt zu sagen: Das
Entscheidende liegt noch vor uns.

Ausblick

Damit sind wir schon bei unserer zweiten Frage: Wie wird sich das Or-
densleben aller Voraussicht nach in Zukunft (wenigstens in den européi-
schen Lindern) gestalten; welches werden seine wichtigsten Aufgaben
nach innen sein; welche Rolle werden die Orden in Kirche und Gesell-
schaft spielen? Vielfach hort man, und dies nicht zu Unrecht, die Orden
hitten die Aussagen des II. Vatikanischen Konzils zum Ordensleben
noch nicht griindlich genug gelesen oder zumindest in ihren Zusammen-
hiingen nicht geniigend verstanden, um aus ihnen fiir ihre theologisch-
spirituelle, ihre strukturelle und ihre apostolische Erneuerung die not-
wendigen Konsequenzen zu ziehen. Es sei darum die gleiche Mahnung
am Platz, die die auBerordentliche Bischofssynode des vergangenen
Jahres aus der gegenwirtigen Situation heraus an die ganze Weltkirche
gerichtet habe: Das Konzil sei bisher noch nicht wirklich rezipiert, ge-
schweige denn durchgefiihrt worden. Dieser ProzeB, so lehre die Ge-
schichte, dauere lange. Wir stiinden mitten darin. Was not tue, sei die
Glaubenszuversicht an den in der Kirche wirkenden gottlichen Geist
und das Hinhéren auf den Ruf des Herrn.

Ordensleben iiberholt?

Wie wahr das ist, zeigt folgendes: In den Jahren nach dem Konzil, da es
in vielen Orden turbulent zuging, meinten einige sogar, die Zeit der Or-
den in der Kirche sei vorbei, das Ordensleben in seiner iiberlieferten
Form sei iiberholt. Manche erinnerten an die Reformationszeit, die dem
,Monchtum* einen Sto3 gegeben habe, von dem es sich in den evange-
lisch gewordenen Lindern nicht mehr erholt habe. Stehe den katholi-
schen Orden heute vielleicht ein dhnliches Schicksal bevor, nachdem
man erkannt habe, daB vieles im bisherigen Ordensleben, sowohl von
seiner theologisch-spirituellen Deutung als auch von seiner Isolierung
gegeniiber dem Gottesvolk her, nicht mehr haltbar sei?



Friedrich Wulf 364

Wer wirklich die entsprechenden Konzilstexte gelesen und verstan-
den hat, wire von solchen Verunsicherungen nicht betroffen worden.
Allein die Tatsache, daB dem Ordensstand in der Kirchenkonstitution
»Das Licht der Vélker“, also in einem betont theologischen K ontext, ne-
ben dem priesterlichen Amt und dem Stand der Laien (den beiden
kirchlichen Grundstidnden) ein fester, unbestrittener und unverzichtba-
rer Platz eingerdumt wird, bedeutet, daB es vom Evangelium her in der
Kirche Orden geben muB und immer geben wird, wie immer sie ausse-
hen mogen und welche besonderen Ziele sie auch haben. DaB sie in
threr konkreten Gestalt hiufig bestimmten Gefahren spiritueller und
glaubensmaBiger Art unterliegen - elitires BewuBtsein, Heilsindividua-
lismus, Gesetzesdenken, Werkfrommigkeit —, braucht deswegen nicht
geleugnet zu werden; sie bediirfen darum immer wieder der Reform;
das Konzil hat es von neuem gezeigt. Aber ihre EvangeliumsgemiBheit
darf deswegen nicht angezweifelt werden. Was nun die Reformationskir-
chen betrifft, so sind inzwischen das ,,Ménchtum® und das kommuni-
tire Leben durch zahlreiche Wiederbelebungen und Neugriindungen,
vor allem in ,hochkirchlichen“ Kreisen, von neuem als rechtmiBige
Ausprigung eines vom Evangelium inspirierten Lebens bestitigt wor-
den. Eine lutherisch-katholische Arbeitsgruppe von Theologen zur ge-
meinsamen Auslegung des ,,Augsburger Bekenntnisses* von 1530 hat
das in ihrem Kommentarband erst vor wenigen Jahren (1980) ausdriick-
lich anerkannt. Gehort das nicht zu den ,,Zeichen der Zeit“, in denen
wir Gottes Hand erblicken diirfen? Sollen uns vielleicht durch die neu-
zeitlichen und sehr unterschiedlichen evangelischen ,, Kommunititen®
sogar die Augen gedffnet werden fiir neue Erkenntnisse und Formen
kommunitiren Lebens? Man denke nur an die Ausstrahlungskraft von
Taizé. Ihrerseits ibernehmen die reformierten und lutherischen , Kom-
munitédten“ sehr viel von den katholischen Orden, insbesondere vom be-
nediktinischen Ménchtum.

Befassen wir uns in Ubereinstimmung mit dem Brief, den die letztjah-
rige auBerordentliche rémische Bischofssynode an die Weltkirche rich-
tete, noch einmal mit dem Konzil, um herauszufinden, welche Anst5Be
sich von seinen Grunddokumenten her (Kirchenkonstitution, Pastoral-
konstitution, Missionsdekret), die allen Christen gelten, fiir Neuansitze
und fiir eine zeitgemiBe Weiterentwicklung des Ordenslebens in unserer
Zeit abzeichnen.

Orden als ,,Organe* der Kirche

Was dem Kenner der iiberlieferten Ordenstheologie in den Konzilstex-
ten auftallt, ist die stindige und variationsreiche Kennzeichnung der Or-



Ordensreform 365

den als Organe der Kirche. Das ist nicht in erster Linie kirchenrechtlich
gemeint (auch wenn diese Seite miteingeschlossen ist), sondern kirchen-
theologisch. In der Vergangenheit nannte man die Orden den ,,Vollkom-
menheitsstand“, d. h. eine Gemeinschaft von Christen, die aufgrund
einer charismatischen Berufung in einem Leben nach den Evangeli-
schen Riten in privilegierter Weise, sozusagen von Berufs wegen, nach
christlicher Vollkommenbheit streben, nach ungeteilter Hingabe an Gott,
und von daher - so frither - nach Liebe und Verantwortung fiir die Mit-
menschen. Dort stand im Vordergrund der Betrachtung (wenigstens in
den letzten Jahrhunderten) die individuelle Heiligkeit und nicht die Kir-
che, wenn auch der Ordenschrist, wie jeder Gldubige, ,,zum Aufbau des
Leibes Christi“ (1 Kor 14, 12) beitragen muf3, was nicht nur durch apo-
stolische und missionarische Arbeit, sondern nach iltester Uberliefe-
rung auch durch Gebet geschieht. Jetzt aber steht im Vordergrund oder
sogar im tiefsten Grund der Schau des Ordensstandes das Geheimnis der
Kirche, dem die Orden wesentlich zugeordnet sind. Die Orden versinn-
bilden theologisch gesehen vor allem das Geheimnis der charismatischen
Kirche, ihren Charakter der ,,Communio®, der Einheit der Gldubigen im
Geist. Eben dieses Geheimnis sollen sie in ihrem Leben, im Leben ihrer
Gemeinschaft darstellen, ,,zur Erscheinung bringen, so dafl man glauben
kann, daB der Herr in ihrer Mitte ist“, so die Synode der deutschen Bis-
timer: ,,Uber die Orden und andere geistliche Gemeinschaften®
(1,2.1.7)!. In diesem Sinne, so sagt die Synode, ,.haben die Orden nicht
nur ihren Ort in der Kirche, sondern sind Kirche“, oder genauer: sie
sind eine zeichenhafte, quasisakramentale Verdeutlichung des charismati-
schen Charakters der Kirche.

Das muB nicht nur eine entsprechende, sich erheblich von der Ver-
gangenheit abhebende Spiritualitit zur Folge haben, sondern verlangt
auch in den Gemeinschaften selbst Lebensweisen und Frommigkeitsfor-
men, die diese Spiritualitit sichtbar machen. Was die kontemplativen
Orden, besonders die kontemplativen Frauenorden, betrifft, so ist man
in ihnen seit dem Konzil immer hiufiger auf der Suche nach neuen
Moglichkeiten aktiver Prdsenz in der Kirche und im Gottesvolk. Aktive
Prisenz heiBt hier, daB die betreffende Gemeinschaft selbst dazu beizu-
tragen hat, prisent zu werden, prisent in einem doppelten Sinn: daB die
Menschen den Kontemplativen gegenwirtig sind, ihnen real vor Augen
stehen, und die Kontemplativen den Menschen. Es geniigt m. E. fiir die
oben beschriebene, vom Geheimnis der Kirche inspirierte Spiritualitit

! Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland, I: Beschliisse der
Vollversammlung, $1985; 11: Arbeitspapiere der Sachkommissionen, 21981, Freiburg. Die Zif-
fern im Text beziehen sich auf diese Ausgaben.



Friedrich Wulf 366

nicht mehr, hinter Klostermauern zu beten und unter Abschirmung von
den Weltleuten Eucharistie zu feiern. Hat diese doch etwas mit dem in
der Kirche sichtbar werdenden Geheimnis der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus zu tun, das in der ,,Communio* der Christen greifbar
wird. Das iibersah die nachkonziliare Instruktion der Religiosenkongre-
gation ,,Venite seorsum*: ,,Uber das kontemplative Leben und die Klau-
sur der Nonnen* aus dem Jahr 1969, als sie dngstlich und restaurativ die
Klausurierung der streng kontemplativen Nonnen auf eine ganz nach in-
nen und auf das jenseitige Leben ausgerichtete Frommigkeit festzulegen
suchte. Inzwischen hat sich in einer weiten Auslegung von Art. 7 des Or-
densdekrets ,Perfectae caritatis* immer mehr die Erkenntnis der
Unabtrennbarkeit der Kontemplation von der Aktion, der Mystik von
der Sendung, des Hinhérens auf Gottes Wort vom Weitersagen seiner
Botschaft (nach dem Vorbild der ersten Jiingergemeinde oder auch der
groBen kontemplativen Frauen des Mittelalters) durchgesetzt. Dieser Er-
kenntnis haben inzwischen auch die ,Rémischen Leitlinien fiir die ge-
genseitigen Beziehungen zwischen Orden und Ortskirche* von 1978
Rechnung getragen, indem sie den kontemplativen Orden nahelegen, ja
sie geradezu auffordern, den heutigen Menschen Hilfen zu Gebet und
Meditation, zu einer Vertiefung des Glaubens und zu einem geistlichen
Leben anzubieten, wie es auch die Synode der deutschen Bistiimer in ih-
rem Ordensbeschluf3 (1, 2.2.1) getan hatte. Diesen Aufforderungen sind
in der Folgezeit schon sehr viele kontemplative Kléster durch ihre regel-
miBigen Angebote geistlicher Art nachgekommen. Sie haben damit er-
fullt, was die Synode im SchiuBsatz des »Grundauftrages* ihres Ordens-
beschlusses (I, 2.2.7) von allen Orden gefordert hatte: ,,Entscheidend ist
schlieBlich, daB3 die Gemeinschaften mitten im Gottesvolk ihren Platz ha-
ben. Sie diirfen sich nicht isolieren noch isoliert werden.”“ Wenn ein Kla-
rissenkonvent in Miinster schon seit Jahren seine Tagzeiten offentlich
im Dom betet und Glaubige, insbesondere Studentinnen und Studenten,
sich ihnen anschlieBen, dann haben die Schwestern verstanden, was ihre
Berufung heute von ihnen fordert. Von den Mitbeterinnen kommt dann
auch schon einmal eine, die um Aufnahme in das Kloster bittet.

Fiir die aktiven Orden, von Minnern und Frauen, scheint es von vorn-
herein klarer zu sein, was es in ihrem Leben bedeutet, sich von einer Spi-
ritualitdt leiten zu lassen, die vom Mysterium der Kirche inspiriert ist.
Stehen sie nicht durch ihre Arbeit, durch ihre seelsorgliche, lehrende
und karitative Titigkeit immer im offentlichen Dienst der Kirche?
Machen sie nicht iiberall, wo sie als Orden auftreten, Kirche prisent? —
Machen sie das wirklich noch? Unterscheiden sich viele ihrer groBen Un-
ternehmen: Krankenhduser, Schulen u. 4., wegen der zahllosen Aufla-



Ordensreform 367

gen, die ihnen von der 6ffentlichen Hand gemacht werden und zu einem
guten Teil gemacht werden miissen, sowie wegen der Technisierung und
Rationalisierung aller GroBbetriebe heute ..., unterscheiden sie sich
noch sehr von den entsprechenden Einrichtungen weltlicher Institutio-
nen? Natiirlich geht die Rechnung in der hier gemachten Gegeniiberstel-
lung nicht so einfach auf. Ordenseigene Schulen, Krankenhduser, Alten-
heime usw. sind kirchlicherseits nicht zu entbehren. Dennoch klagen
viele Ordensleute, vor allem Ordensfrauen, daB sie in den groBen Héiu-
sern und Kommunititen nicht eigentlich zu dem kommen, was ihnen
von ihrer Berufung her naheliegt. ,,Was Ordensleute den Menschen vor
allem schulden, heiBt es im OrdensbeschluB der Synode (I, 2.2.1), ,.ist
ein geistlicher Dienst: Erhellung des Lebenssinnes, Glaubensermuti-
gung, Zeugnis fiir Gottes Dasein und Liebe.“ Und dazu die Empfehlung
(1,3.2): ,,Die Synode hilt es fiir notwendig, da fiir den unmittelbaren
Dienst am Glauben mehr ... Ordensfrauen und ... -briidder theologisch
und religionspiddagogisch ausgebildet werden.*

Wichtiger noch als das Einzelzeugnis ist das Zeugnis der Kommunité-
ten, die in besonders sichtbarer und eindrucksvoller Weise verdeutli-
chen konnten, was Kirche ist. Sie miiBten fiir die Menschen von heute
ansichtig machen, wie Kirche aussehen sollte: eine briiderliche und
schwesterliche Gemeinschaft, in der einer fiir den anderen da ist und
sich alle fiir das Heil und die Not der Mitmenschen verantwortlich wis-
sen. Das ist in unserer Zeit der vielen gegensitzlichen Meinungen und
der schwieriger gewordenen Selbstfindung des einzelnen wohl das
Schwerste, was ihnen heute abverlangt wird. Es gelingt — auch in kleinen
Kommunititen — nur dort, wo der gemeinsam gelebte Glaube in immer
neuem Anlauf eine Gemeinschaft beseelt und verwandelt. Dazu geniigt
nicht nur die Pflichterfiillung aller, auch nicht das regelmiBig geiibte
Gebet. Hier hat vielmehr jeder an sich persdnlich zu arbeiten, daB3 er
sich immer wieder zuriicknimmt, nicht den Ton angibt, nicht um der
Selbstbehauptung willen nur auf seine Rechte schaut, nicht seine Min-
derwertigkeitsgefiihle an den anderen ausliBt usw. Ob dann wirklich
eine Ordensgemeinschaft das Geheimnis der heilsvermittelnden Kirche
fiir andere prisent macht, werden nur diejenigen beurteilen kdnnen, die
ihr tiglich begegnen und mit ihr zu tun haben.

Herausgefordert durch eine neue Sicht der Laien

Orden als Kirche und in der Kirche, mitten im Gottesvolk! Am sichtbar-
sten sind die apostolischen Orden durch die theologische und pastorale
Aufwertung der Laien in der Kirche aus ihrer gesellschaftlichen Isolie-



Friedrich Wulf 368

rung herausgeholt worden und in engen Kontakt mit dem Kirchenvolk
gekommen. Sie war eines der groBBen Anliegen des Konzils. Dessen ent-
sprechenden Aussagen sind bekannt: Alle Glieder der Kirche haben
aufgrund der Taufgnade die gleiche Wiirde. Alle sind zur Heiligkeit be-
rufen. Alle miissen fiir ,Evangelische Rite“, fiir die Seligkeiten der
Bergpredigt ein inneres Gehor haben, da es von diesen so viele gibt, als
es personliche Anrufe der Gnade gibt. Alle haben aufgrund des ,ge-
meinsamen Priestertums“ Anteil am dreifachen Amt Christi. Alle sind
zur Heiligung anderer befdhigt und verpflichtet. Keiner ist nur Horer
des Wortes, sondern alle miissen das Wort weitersagen. - Diese Aussa-
gen des Konzils (zur Aufwertung des Laienstandes in der Kirche gesagt,
aber auch als Korrektur des iiberlieferten Ordensstandes gemeint) haben
inzwischen reiche Frucht getragen. Der Appell an die Gemeinden, die
Versorgungsmentalitit abzulegen und mehr Eigenverantwortung zu
ibernehmen, ist nicht ohne Antwort geblieben. Nicht nur die Gottes-
dienste zeugen davon, sondern auch die Gemeindearbeit in ihren ver-
schiedenen Bereichen. Sogar die Teilnahme von Laien an der Verkiindi-
gung ist fiir viele ein dringendes Anliegen geworden, von dem man sich
auch durch rémische Bedenken nicht abbringen lassen will. Der Reli-
gionsunterricht in den Schulen ist schon jetzt ohne Laien nicht mehr
durchzufiihren. Aber auch auBerhalb der Hilfen fiir die ordentliche
Seelsorge verzeichnet man eine Menge freier Initiativen: Gebetsgruppen
und charismatische Gruppen, Jugendarbeit, Sorge fiir Menschen, die am
Rand der Gesellschaft leben, fiir Auslinderkinder und dergleichen. Die
Palette der religiosen Aufbriiche in katholischen Laienkreisen (auch au-
Berhalb der Sikularinstitute) ist vielfaltig bis hin zu festen Formen spiri-
tueller Verpflichtungen, wie etwa in den ,,Familiengruppen Unserer Lie-
ben Frau“ (Equipes Notre Dame), den ,,Gemeinschaften Christlichen
Lebens®, der ,,Fraternitit der Behinderten* usw.

Angesichts dieser religids-apostolischen Laienbewegung unserer Tage
- absolut gesehen zur Zahl der Gliubigen sind es wenige, die dazugeho-
ren, im Vergleich zur riickldufigen Zahl der Priester und Ordensleute
aber sind es viele - stellt man fest, daB die innerkirchlichen Beziehungen
zwischen den Orden und apostolisch engagierten Laien einer Wandlung
unterliegen. Es ist eine pastoral-soziologische Umschichtung im Gang.
Das religids-pastorale Gefille ist nicht mehr eindeutig von oben nach
unten, von den Ordensleuten zu den Laien; vielmehr braucht man ein-
ander zur Realisierung des Auftrags Christi, der allen Christen obliegt:
Die Laien brauchen die Priester und Ordensleute und diese die Laien.
Religios lebendige und apostolisch interessierte Laien bediirfen in der
heutigen gesellschaftlichen Situation mehr denn je der Unterweisung,



Ordensreform 369

der Glaubensermutigung und des menschlichen Beistandes; die Orden
ihrerseits kénnen bei dem Riickgang ihrer Mitgliederzahlen die iiber-
nommenen Arbeiten nicht mehr allein bewiltigen. Letzteres ist relativ
neu. Was sich hier anbahnt, ist etwas anderes als das Oblateninstitut der
monastischen Orden, wo gldubige Laien auf ihre Bitte hin in geistliche
Gemeinschaft mit einem Kloster aufgenommen werden und eine reli-
gidse Hilfe fiir ihr eigenes Glaubensleben erhoffen; auch etwas anderes
als jene neueren Bewegungen von Priestern und Laien in der Kirche, die
aufgrund ihrer Spiritualitit, die alle Riume der modernen Welt und Ge-
sellschaft durchdringen will, eine mehr anonym bleibende Gesinnungs-
und Aktionsgemeinschaft bilden wie die Fokolarbewegung oder das
,Opus Dei“. Es geht hier vielmehr um eine freiwillige Hilfe von Laien
bei den groBen und konkreten Arbeiten apostolischer Orden. Eine damit
verbundene gewisse Bindung der Laienmitarbeiter auf Zeit hebt die
Freiwilligkeit nicht auf.

Schon Schulen und Krankenhéuser in der Tragerschaft von Orden be-
diirfen der hier geschilderten Hilfe von iiberzeugten Christen im Laien-
stand, die mehr sind als Angestellte in einer 6ffentlich-rechtlichen Insti-
tution. Jedes Ordensmitglied und jeder kirchliche Amtstréiger, der mit
der Situation vertraut ist, weiB um die groBen, oftmals fast unldésbaren
Schwierigkeiten, aus einem Schulkollegium oder einem Krankenhaus-
team eine christliche Gesinnungsgemeinschaft zu formen, in der jedes
Mitglied das Werk wie sein eigenes ansicht. Man muf sich immer wie-
der fragen, ob die Ordensangehorigen des Trigers der oben genannten
Institutionen selbst die entsprechende fachliche und menschliche Quali-
fikation fiir das Gelingen einer solchen Gesinnungsgemeinschaft mit-
bringen. Der fiir das Gelingen zu bezahlende Preis ist allerdings hoch. -
Insgesamt kommt der Zusammenarbeit der Orden mit Weltchristen ent-
gegen, daB die Lebensgewohnheiten der Ordensleute heutzutage sich
(auch in gutem Sinn) der Zeit angepalt haben, bis hin zu einer zweck-
miBigen Kleidung (was nicht unbedingt und iiberall Zivil heien muB).

Einneueres Experiment der Zusammenarbeit gro3eren Ausmalles von
Ordensleuten und Laien soll noch hervorgehoben werden: Die nord-
amerikanischen Jesuiten haben in den letzten Jahren aus ihrem groflen
Freundeskreis eine Gemeinschaft von Laien gebildet, die an ihren apo-
stolischen Arbeiten und Werken Interesse haben und, soweit ihnen mog-
lich, Zeit und Kraft dafiir zur Verfiigung stellen. ,,Volunteers*®, die ,,Frei-
willigen*, werden sie einfach genannt. Sie fiihlen sich der ignatianischen
Spiritualitdt verbunden und machen regelméBig ihre Exerzitien bei den
Patres, so daB sich ein Familiengeist zwischen den beiden Partnern ent-
wickelt hat. Es scheint, daB das Experiment Schule macht. Jedenfalls



Friedrich Wulf 370

haben es die deutschsprachigen Jesuiten seit kurzem iibernommen und
einen entsprechenden Entwurf fiir Interessenten erarbeitet?. Hier wird
am meisten deutlich, dal wir, wie in der neuzeitlichen Welt und Gesell-
schaft Giberhaupt, so auch im gesellschaftlichen Raum der Kirche, in
Umbriichen leben, die eine neue Epoche der Geschichte anzeigen. Sind
wir darauf vorbereitet, oder sind wir der Meinung, daB Gott schon alles
zum Guten lenken werde, wenn wir nur gldubig und fromm genug sind
und unsere, nach dem Konzil neu erarbeiteten Konstitutionen nicht nur
dem Buchstaben, sondern auch dem Geist nach beobachten?

Die Zukunft der Orden

Nun zur letzten Frage: Wie ist es mit unserer konkreten Zukunft be-
stellt; konnen wir in absehbarer Zeit wieder mit mehr Nachwuchs rech-
nen? So einfach ist diese Frage nicht zu beantworten. Wohl aber miissen
wir uns Gedanken dariiber machen, was wir selbst, auBer unserem Ge-
bet, zu einer positiven Antwort auf diese Frage beitragen konnen. - Wir
alle wissen, wie wenig das Klima unserer Zeit das Wachsen einer geistli-
chen Berufung begiinstigt, noch weniger, so sagt uns die Erfahrung, das
Wachsen einer Ordensberufung, im Vergleich zur priesterlichen Beru-
fung. Nur selten ist die Familie der AnstoB dazu, auch wenn sie bei
einer Neigung des Kindes oder nach seiner Entscheidung ihr Einver-
stdndnis gibt. Ebensowenig sind heutzutage die immer noch zahlreichen
Schulen in der Trigerschaft oder Fiihrung von Orden, selbst wenn sie
einen vorziiglichen Ruf haben und gut gefiihrt werden, ein bevorzugter
Boden fiir den Ordensberuf. Dafiir sind diese Schulen zu sehr auf Lei-
stung abgestellt. Was aber nach Meinung fahiger Erzieher dringend ist:
die auBlerschulische Jugendarbeit der Orden. Sie scheint fiir die Frauen-
jugend wegen des tiefen Wandels des favorisierten Frauenbildes in un-
serer Zeit noch dringender als fiir die ménnliche Jugend zu sein. Natiir-
lich ist eine noch so gut gefiihrte Jugendarbeit kein Garantieschein fiir
»Erfolg®. Aber in informellen Gruppen, die noch keinen bindenden
Charakter haben, kann doch jedenfalls ein menschliches und geistliches
Klima geschaffen werden, in dem ein unverbogener junger Mensch sich
wohl fihlt und das auch den Ordensgedanken iiberhaupt aufkommen
1aBt. In der Bundesrepublik Deutschland haben einige Frauengemein-
schaften in den letzten Jahren einen relativ groBen Erfolg zu verzeich-
nen gehabt, weil die ganze Klostergemeinde ,,mitgespielt” und ein Bei-

2 Kontaktadresse: Jesuit European Volunteers, KaulbachstraBe 31a, 8000 Miinchen 22.
Im Herbst 1986 werden die ersten Mitarbeiter in Niirnberg mit ihrer Tatigkeit beginnen.



Ordensreform 371

spiel der Ungezwungenheit, der Zuversicht und der echten Freude an
ihrer Berufung gegeben hat.

Genauso wichtig wie die Hinfiihrung zu einer Berufung ist ihre Erhal-
tung und Reifung. Sie soll nach der bisherigen Ordnung im Noviziat er-
folgen. Aber selbst wo das Noviziat auf zwei Jahre angesetzt wird, reicht
diese Zeit zur humanen und geistlichen Reifung nicht mehr aus, es sei
denn, daB der Kandidat bzw. die Kandidatin erst in einem reiferen Alter
kommt und schon ein Stiick der Berufsausbildung hinter sich hat, was
nicht selten der Fall ist. Der Grund dafiir ist die Erfahrung, daf junge
Menschen noch iiber die Zeit der offiziellen Miindigkeit hinaus sich
schwertun, zu sich selbst zu finden und ihrer Entscheidungen sicher zu
sein. Das zeigt die Tatsache, daB bis zu 30 Prozent der jungen Leute im
Lauf der Jahre den Orden wieder verlassen. Aus diesem Grund hat die
Ausbildung viel tiefer zu greifen, als es frither der Fall war. Sie darf sich
nicht auf die geistliche und glaubensmiBige Unterweisung beschrédnken,
sondern mu8 auch die Grundfragen der Anthropologie behandeln.
Dementsprechend muB3 der Novizenmeister bzw. die Novizenmeisterin
unserer Zeit in irgendeiner Weise sich ein pddagogisches und psycholo-
gisches Wissen angeeignet haben und schon iiber Erfahrung im prakti-
schen Umgang damit verfiigen. Solche ,,Ausbilder” sind in fast allen Or-
den rar. Wenn Ignatius von Loyola , Experimente®, ,Priifungen®, ,,Er-
probungen* fiir die Neueintretenden gefordert hat, dann sind solche
heute noch um einiges dringlicher, um einer echten Berufung sicher zu
sein.

Welche Zukunft haben wir vor uns? Wir wissen es nicht. Wenn wir an
unserem Auge noch einmal alles voriiberziehen lassen, was von uns ge-
fordert wird, um das rettende Ufer zu erreichen, dann kdnnte es uns
bange werden. Darum nur noch eines zum Trost: Wenn wir Alteren den
Jiingeren die Erfiillung vorleben, die uns unsere Berufung zum Ordens-
leben gebracht hat, wenn wir ihnen wie Briider und Schwestern begeg-
nen, in aufrichtigem Wohlwollen, und wenn sie sehen, dal uns Worte
wie ,,Gott“, , Jesus Christus*“, ,,Heiliger Geist*“ das Realste bedeuten, das
es in unserem Leben gibt, dann leben wir ihnen das Hochste vor, das wir
ihnen hinterlassen kénnen. Und dann wird es gut mit uns stehen.





