
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Der Gott der Welt 
Zur Spiritualität der Laien in den USA 

Lord of the marketplace!' O Herr der Welt! Wir alle sind Gebärende. Sprich 
zu ihnen, sag ihnen, daß sie Gebärende sind. Wir sind die Welt, wir sind die 
Kinder, die geboren werden. Wir sind beides: Gebärende, und die Kinder, 
die geboren werden. Jeden Tag hören wir das Kind, das geboren wird. Wir 
spüren den winzigen Samen in uns... Wandel kann nur kommen, wenn wir 
alle zusammenstehen. Hoffnung ist der Fuß unserer Existenz, Tag für Tag. 
Sag nicht: Ich bin nur ein einzelner Mensch, was kann ein einzelner Mensch 
tun? So dachte nicht Petrus, so dachte nicht Paulus, so dachte nicht Jesus... 
Wir brauchen die Gemeinschaft, wir brauchen die ,Cosmopolis'2, die Ge- 
meinschaft der Guten, die Stadt der Sehnsucht, die Vision des Guten... Wir 
sind die Kinder der Unterdrückten, wir sind auch die Kinder der Unterdrük- 
ker. Was not tut, ist Selbstübergabe... Wir sind unterwegs nach der Wahr- 
heit. Wenn wir unsere Zelte zu lange aufschlagen, verlieren wir... Für die 
Kirche ist es Zeit, daß das Kind geboren wird. Wir werden nach Hause kom- 
men. Wir, die Laien, müssen den Traum der Kirche neu träumen. Doch Gott 
muß unser Tun erwählen. 

Klangvoll waren die vorausgehenden Eingangsworte. Sie bargen starke Gefühle. 
Emilie Griffin sprach sie, eine verheiratete Frau aus New Orleans, die mitten im 
Leben steht. Der Rahmen dafür war die Tagung amerikanischer Katholiken zum 
Thema: •Gebären: Den Dienenden (,minister'3) in jedem Christen hervorbrin- 

1 Zur Übersetzung des Wortes marketplace': Nur in einer Nebenbedeutung entspricht 
.marketplace' unserem deutschen Marktplatz. In der Hauptbedeutung hat es den Sinn von 
•die ganze Welt des Handels, des Kaufens und Verkaufens", doch nicht in einem lokali- 
sierten Sinn. - In unserem Zusammenhang wird .marketplace' als Symbol gebraucht für 
die Welt außerhalb des kirchlichen Rahmens und Lebens, die Welt also, in der die Men- 
schen leben und in die sie nach dem Gottesdienst zurückkehren: die Nachbarschaft, das 
Dorf, die Stadt, der Arbeitsplatz, der Bauernhof, der Haushalt... Es ist in dieser symboli- 
schen Bedeutung ein neuer Begriff. Oben wurde .marketplace' mit ,Welt' übersetzt, was 
vielleicht dem beschriebenen Begriff am nächsten kommt. 
2 Der Ausdruck ,Cosmopolis' wurde in der hier beschriebenen Weise vom kanadischen Je- 
suiten Bernard J. Lonergan (1904-1984) geprägt. Mit Veröffentlichungen auf verschiede- 
nen Gebieten der Philosophie und Theologie wurde er vor allem in der englischsprachigen 
Welt bekannt. Er lehrte in Rom, Toronto und Boston. 
3 Die Ausdrücke .minister' und ,ministry', die in diesem Artikel immer wieder auftreten, 
bereiten für das Übersetzen erhebliche Schwierigkeiten, da sie in sehr unterschiedlicher 
Bedeutung gebraucht werden, je nach Auffassung des jeweiligen Autors oder Sprechers. 
Es sind Ausdrücke, deren Sinn noch im Fluß ist. - Im einzelnen: .minister' war ursprüng- 
lich der ordinierte protestantische Geistliche, dann auch der geweihte Amtsträger im ka- 
tholischen Bereich. Seit einigen Jahren wird .minister' - ebenso wie .ministry' - für nicht- 
geweihte katholische Laienmitarbeiter verwendet. Dabei kann .minister' sowohl für den 



Aus dem Leben der Kirche 373 

gen". Die Tagung mit etwa 350 Teilnehmern fand vom 3. bis 6. Juni 1986 in St. 
Paul im amerikanischen Bundesstaat Minnesota statt. 

Die Suche nach der Spiritualität des Laien zog sich wie ein roter Faden durch 
die Konferenz. Wie in einem Prisma brach sich in ihr alles, was gegenwärtig 
amerikanische Katholiken auf ihrer Suche nach der geistlichen Mitte bewegt 
und umtreibt. 

Angelpunkte auf der Suche 

Spiritualität in der Welt 

Der Ansatz für das geistliche Leben, wie er in St. Paul in Erscheinung trat, ist 
einfach: Das Leben in der Welt ist das geistliche Leben der Laien. Das Leben 
selbst ist der beste Lehrer. Gott hat uns gewürdigt, in uns zu leben; damit macht 
er unser Leben zur Offenbarung. Dick Westley, Professor in Chicago, selbst 
Laie, verheiratet, sechs Kinder, hat diesen Ansatz so zusammengefaßt: •Wir alle 
sind berufen, unser Leben in gegenseitiger ,Gegenwart' zu leben, berufen von ei- 
nem Gott, der sein Leben in unserer Gegenwart gelebt hat." Gegenwart - pre- 
sence' -, das ist das Herz des geistlichen Lebens, Gegenwart eines jeden für den 
anderen. Der Leib hat das Werk des Geistes zu tun. So findet es Westley auch 
bei Thomas von Aquin: Der Mensch ist die unterste Art der Geister, nicht das 
höchste Tier. Jesus selbst hatte nur zwei Dinge zur Verfügung: sein Wort und 
seine leibliche Gegenwart. Die Grundaussage für das geistliche Leben kleidete 
Westley in das Bildwort: •Es gibt nur ein einziges Spiel in der Stadt, und alle 
spielen das gleiche Spiel." 

Dieser Ansatz hat, wie die Konferenz in St. Paul zeigt, große Durchschlags- 
kraft. Er scheint mit einem Grundgefühl des heutigen Christen zusammenzuhän- 
gen. Dementsprechend ist er ernst zu nehmen. Freilich bleiben dabei einige Fra- 
gen für das geistliche Leben offen: Sind die traditionellen Formen des geistli- 
chen Lebens nur etwas für Mönche und Ordensleute? Warum ist es eigentlich so 
schwierig, Gott und dem Menschen gegenüber •gegenwärtig" zu sein? Wie las- 
sen sich diese Schwierigkeiten überwinden? Gehört das •Abba-Vater"-Rufen 
elementar auch zu unserem Leben, so wie es im Leben Jesu von zentraler Bedeu- 
tung war? 

Nicht gewürdigte Gefühle 

Nochmals zum Ansatz von Dick Westley, dem es gelang, die Erfahrungen und 
Überzeugungen der Konferenzteilnehmer zu formulieren, die in ihrer Mehrheit 
ehrenamtliche und hauptamtliche Laien aus dem kirchlichen Bereich waren. Es 

hauptamtlichen (bei uns Pastoral- bzw. Gemeindereferent/in) als auch für den ehrenamtli- 
chen Laienmitarbeiter eingesetzt werden. Bei der letzteren Gruppe gibt es nochmals die 
Unterscheidung von Laienmitarbeitern innerhalb des kirchlichen Rahmens (,ecclesial mi- 
nistries', z. B. Kommunionhelfer) und solchen außerhalb desselben (,ministries in the mar- 
ketplace'). Ausgesprochen soziale Dienste können dabei ein- oder auch ausgeschlossen 



Aus dem Leben der Kirche 374 

wurde deutlich, daß Laien sich in ihrem Leben und besonders in ihrem Empfin- 
den von der Leitung der Kirche nicht verstanden, geschweige denn anerkannt 
fühlen. Eine Teilnehmerin erzählte: Sie ist verheiratet, hat fünf Kinder; sie und 
ihr Mann sind aktive Mitglieder in ihrer Pfarrei. Eines Tages geriet sie in einen 
Konflikt mit ihrem ältesten Sohn. Für den Mann war die Sache kein großes Pro- 
blem. Für ihn stand seine Arbeit im Mittelpunkt. Aber er spürte, daß seine Frau 
in große innere Schwierigkeiten geraten war. Er überlegte, wie er ihr helfen 
könnte. Es gelang ihm schließlich, seine Frau aus ihrer Not herauszubringen. Sie 
spürte, daß ihr Mann zu ihr stand. Sie erfuhr in seiner Hilfe die Nähe des Herrn. 
Ihr Mann wurde ihr Diener (.minister') in Christus, und dies hatte sie spürbar 
und fühlbar erfahren. In einer späteren Situation war es dann umgekehrt zwi- 
schen den beiden. Sie konnte ihm die Gegenwart Jesu Christi nahebringen. Sie 
schloß mit der Feststellung, daß solche fühlbaren Erlebnisse in der innerkirchli- 
chen Verkündigung praktisch nicht vorkommen, nicht erwähnt werden und in 
ihrer Bedeutung nicht gewürdigt werden. Offizielle Verkündigung und gefühlte 
Erfahrung der Gegenwart Jesu Christi fallen irgendwie auseinander. Gefühle er- 
halten nicht den Stellenwert, den sie im Alltagsleben haben. 

Die Dienste in der Welt 

In engem Zusammenhang mit dem geschilderten Ansatz stehen die Dienste, zu 
denen Laien berufen sind. Ein tiefgreifender Wandel in diesen Diensten scheint 
sich anzubahnen: Ihre Zielrichtung weist in der Akzentsetzung immer mehr weg 
vom innerkirchlichen Bereich und hin zu den Lebensbereichen wie Familie, Ge- 
sellschaft, Wirtschaft, Arbeit und Freizeit. Damit ändert sich auch die Struktur 
dieser Dienste. Die Unterscheidung von Leonard Doohan (Gonzaga Universität, 
Spokane, Washington) traf ins Schwarze. Er fragte: Sind die kirchlichen Laien- 
dienste .facilitated', d. h., sind sie von der kirchlichen Autorität unterstützt, ge- 
fördert, angenommen, und zwar in eigener Verantwortung der Laien, oder sind 
sie .controlled', d. h., werden sie als Teilnahme am kirchlichen Amt gesehen und 
dementsprechend letztlich von der Hierarchie geleitet? Der Akzent, so wird es 
empfunden, müßte auf Diensten liegen, bei denen die kirchliche Leitung als ,fa- 
cilitating', also ermöglichend, unterstützend mitwirkt, wobei aber die Dienste in 
eigener Verantwortung der Laien stehen. Taufe und Firmung bilden dafür die 
Grundlage. Laiendienste, so Leonard Doohan, sollen das •Ausgreifen einer lie- 
benden Kirche" sein, nicht der verlängerte Arm der kirchlichen Leitung. Die 
konkrete Ausgestaltung dieser Dienste wird in den verschiedenen Kulturen ver- 
schiedene Formen annehmen. Doch es scheint der Zeitpunkt gekommen zu sein, 
wo auch Laien in einem wahren Sinne als Lehrer, als Priester in ihrem Bereich 
wirken. Die Laien werden sich mehr und mehr bewußt, daß sie die Kirche sind, 
und zwar gerade in ihrer täglichen Welt der Familie, der Arbeit, der Freizeit. 

Den hauptamtlichen Laiendiensten, die nahe am kirchlichen Amt stehen, 
kommt bei dieser Bewegung erhöhte Bedeutung zu. Sie bedürfen somit auch der 
Anerkennung und Förderung von seiten der Kirche. Die Kirche in den USA 
scheint dabei zu sein, diesen Weg zu beschreiten. Doch die Loslösung von den 
Strukturen der Vergangenheit ist auch da - wie überall - schwierig. 



Aus dem Leben der Kirche 

Einzelne Bereiche in der neuen Laienspiritualität 

Stellenwert der Erfahrung 

Bei den einzelnen Bereichen, die sich auf der Suche nach einer neuen Laienspi- 
ritualität auftun, nimmt die Gewichtung von Erfahrungen eine herausragende 
Stellung ein. Dies ist bei dem oben geschilderten Ansatz leicht erkennbar. Dick 
Westley entfaltete die Wertschätzung der Erfahrung ausführlich auf der Tagung 
in St. Paul. Den eigenen Erfahrungen vertrauen, das ist der Kern einer Spiritu- 
alität für jedermann. Füreinander sind wir geschaffen, sind wir •gegenwärtig"; 
damit gründen auch unsere Erfahrungen im Füreinander. Jede Art von Funda- 
mentalismus wird heftig aufs Korn genommen. Auch der traditionelle Katholi- 
zismus, in dem - aus dieser Sicht - eigene Erfahrungen eine geringe oder jeden- 
falls untergeordnete Rolle spielen, wird herausgefordert. Das rein geistige Er- 
kennen zählt nicht. Wissen muß in ganzmenschlichen Erfahrungen verankert 
sein. Ein erdverbundenes Leben in völliger Offenheit und Verfügbarkeit bildet 
das genuine geistliche Leben. Eingeschlossen sind dabei die •Sümpfe" 
(,swamps') des Lebens. Finde Gott in den Sümpfen! Menschliche Erfahrungen 
werden auch deshalb so betont hoch bewertet, weil Laien sich gerade hier bisher 
von der kirchlichen Hierarchie nicht oder zu wenig ernst genommen fühlen. 
Weil Erfahrungen nicht gewürdigt wurden, ist auch die große geistliche Tradi- 
tion der Kirche weit davon entfernt, als hilfreich empfunden zu werden. Eines 
ist allerdings weitgehend einsichtig: Abstand vom .marketplace' ist immer wie- 
der notwendig, um für sich Raum und Freiheit zu gewinnen. 

Für die Leitung der Kirche wird es immer dringlicher notwendig, auf die 
Laien zu hören. Vielleicht muß sie zuvor noch lernen, wie auf die Laien zu hören 
ist. Es müssen auch Wege gesucht werden, damit Theologie zu dem wird, was sie 
aus amerikanischer Sicht wesentlich zu sein hat: Reflexion über Erfahrungen im 
Licht des Glaubens. Gerade diese Reflexion wird noch als Mangel empfunden. 
Das unreflektierte Tun steht weitgehend im Vordergrund. 

Stellenwert der Sexualität 

Ein weiteres wichtiges Gebiet auf der Suche nach einer Spiritualität des Laien 
scheint die Sexualität und ihr Stellenwert zu sein. Wieder war es Dick Westley, 
der auf der Tagung ausführlich darauf einging. Die Haltung der Hierarchie wird 
als Ausweichen vor Fragen der Sexualität empfunden. Die vorhandenen Lehr- 
aussagen erscheinen als nicht hilfreich. In der Sicht einer neuen Laienspirituali- 
tät gilt der •sexuell aktive Gläubige" (Westley) als die fortgeführte Offenbarung 
Gottes. Der im Amerikanischen gebräuchliche Ausdruck ,to make love' für die 
sexuelle Form der Liebe ist bedeutsam und spricht eine tiefe Wahrheit aus. 
Wenn sich zwei Menschen beim Geschlechtsakt ihr Gesicht zuwenden, dann 
drücken sie füreinander die sich offenbarende Liebe Gottes aus. Sexualität als 
authentische Spiritualität des verheirateten Menschen ist der Kern des geistli- 
chen Lebens. 

Dabei ist zu sehen, daß die heutige kulturelle Umwelt als sexuell ,mad' (ver- 
rückt) erfahren wird. Amerikaner scheinen mehr als Europäer unter dieser Ver- 



Aus dem Leben der Kirche 376 

rücktheit zu leiden. Pornoshops (,For Adults Only') haben sich dort ebenso wie 
in vielen Ländern Europas ausgebreitet, obwohl moralische Fragen in der ameri- 
kanischen Öffentlichkeit einen hohen Stellenwert einnehmen. Von daher hätten 
Pornoläden und andere öffentliche Erscheinungen dieser Art keine Chance zu 
überleben, wenn dem nicht ein anderer hoher Wert amerikanischen Empfindens 
entgegenstehen würde: ,Free Speech', die freie Meinungsäußerung. Angesichts 
dieser Umwelt scheinen amerikanische Katholiken, inspiriert durch den geschil- 
derten neuen Ansatz von Spiritualität, sehr darauf bedacht zu sein, jeder Form 
von Furcht vor dem Körper, vor der Sexualität in der Erziehung und in den 
kirchlichen Ausbildungsprogrammen entgegenzuwirken. Als Grundlage dafür 
ist eine positive Theologie der Sexualität gefragt. Geschlechtliche Beziehungen 
von Eheleuten werden mehr und mehr als Ausdruck gegenseitiger Liebe, nicht 
aber in erster Linie als Mittel zur Zeugung von Nachwuchs gesehen. Verheira- 
tete preisen Gott gerade in der sexuellen Form der Liebe. An alle, ob verheiratet 
oder ehelos lebend, richtet sich der Aufruf, sich selbst als Wesen mit Sexualität 
zu bejahen und in der eigenen Sexualität zu reifen. 

Stellung der Frau in der Kirche 

Dem europäischen Besucher fällt auf, wie selbstbewußt Frauen in allen ihnen 
offenstehenden Funktionen des kirchlichen Lebens auftreten. Von Schulungs- 
programmen bis hin zu Gottesdiensten nehmen Frauen vielfach eine dem Mann 
ebenbürtige Stellung ein. Schon allein ihr zahlenmäßiger Anteil wird nach Mög- 
lichkeit gleich hoch gehalten. Frauen geben an vielen Orten und gleichberechtigt 
mit Männern Exerzitien, auch für Männer, sogar für viele Priester. Im Moment 
sind es meist noch Ordensfrauen, die Exerzitien begleiten, doch die Tendenz 
geht dahin, daß auch andere Frauen mit entsprechender Ausbildung Exerzitien 
geben. Das gleiche gilt für die geistliche Begleitung außerhalb von Exerzitien. 
Eine neue Entwicklung bahnt sich darin an, daß Frauen mit theologischer Aus- 
bildung zunehmend Stellen als ,Pastoral Administrators' einnehmen. Diese lei- 
ten die gesamte pastorale Arbeit einer Pfarrei, meist in einer Pfarrei ohne ortsan- 
sässigen Pfarrer. Dabei ist freilich ihre Kompetenz weitgehend ungeklärt. Diöze- 
sane und örtliche Voraussetzungen spielen dabei eine große Rolle. In Kranken- 
häusern kann das pastorale Team der Hauptamtlichen durchaus unter der Lei- 
tung eines weiblichen .Directors' stehen, die im Team befindlichen Geistlichen 
eingeschlossen. Der Blick in eine Durchschnittspfarrei zeigt, daß ohne die eh- 
renamtliche Mitarbeit von Frauen nichts laufen würde, ähnlich wie bei uns. 

Der Hierarchie sind einige Fragen gestellt. Entscheidende Ansätze sind ge- 
macht - die genannten Beispiele zeigen es. Doch bis hin zur völligen Gleichstel- 
lung der Frau in der Kirche scheint noch ein weiter Weg zu sein, selbst im Rah- 
men des momentan Möglichen. In Fragen, die die Stellung der Frau betreffen, 
werden die amerikanischen Bischöfe als sehr zurückhaltend beurteilt. Christlich 
orientierter Feminismus, Reformierung der liturgischen Sprache, Stellung der 
Frau in den kirchlichen Diensten - all das wartet noch auf die eindeutige Initia- 
tive von sehen der Bischöfe. 



Aus dem Leben der Kirche 377 

Schlußpunkte 

Ungeduld des Herzens 

•Die Kirche wächst von unten. Der Dienst (,ministry') ist unsere Sache... Wir 
brauchen die Kirche mit ihrer Tradition, mit ihren tiefen Symbolen. Doch oft 
rennst du gegen eine Mauer; wie oft kannst du das tun, ohne einen Hirnschaden 
zu bekommen?... Wir warten nicht mehr. Geh ans Werk! Wenn die Vision ge- 
kommen ist, muß das Kind geboren werden. Mach dich frei, auf die Not zu se- 
hen, nicht auf den Finanzhaushalt der Diözese... Anerkennung kann schnell 
kommen, oder erst nach Hunderten von Jahren. Wir brauchen nicht auf die An- 
erkennung zu warten... Es liegt an uns, daß wir Gott erlauben, daß das Kind ge- 
boren wird. Es ist Gottes Kind, es ist unser Kind..." 

Etwa diese Worte sprach Rosemary Haughton (Gloucester, Maryland) am 
Ende der Konferenz als eine Art Zusammenfassung. Eine starke Ungeduld des 
Herzens spricht aus ihnen. Etwas Neues bahnt sich in der Kirche an - wann 
wird das •Kind" geboren? 

Diese Ungeduld, vermischt mit Gefühlen des Ärgers, des Verletztseins, war 
bei der Tagung immer wieder unterschwellig zu spüren. Bei den meisten Spre- 
chern schwang Ungeduld mit. Als eine Art Vorwegnahme wurden sakramentale 
Zeichen in freier Weise variiert. Die Diskrepanz zwischen der rauhen Alltags- 
wirklichkeit der Kirche und all den genannten Tendenzen, •Visionen" und Wün- 
schen wurde überdeutlich sichtbar. Eine leitende Mitarbeiterin eines bischöfli- 
chen Ausbildungsprogrammes für Laienmitarbeiter sagte: •Über das meiste von 
dem, was hier gesagt wurde, kann ich ,vor Ort' nicht einmal sprechen..." 

Amerikanische Bischofskonferenz 

War es Zufall, daß anschließend an die Konferenz in St. Paul, nämlich in der 
zweiten Juniwoche 1986, die Konferenz der amerikanischen Bischöfe stattfand? 
Und zwar in der Benediktinerabtei des kleinen Ortes Collegeville, nur einige 
Meilen westlich von Minneapolis/St. Paul. Es war keine der gewöhnlichen Bi- 
schofskonferenzen. Die Bischöfe trafen sich diesmal für Besinnungstage, zu 
einer Woche der Reflexion und des Gebetes. 

Waren die Visionen, Einsichten, Tendenzen und Fragen von St. Paul auch 
Fragen der amerikanischen Bischöfe? Soviel ist sicher: Die amerikanischen Bi- 
schöfe sind sich der Strömungen im Laienbereich bewußt; sie wollen ihnen ihre 
Aufmerksamkeit zuwenden. Sie wollen hinhören, mit den Laien noch direkter 
ins Gespräch kommen, auf deren Erfahrungen, auf deren Sicht der Welt im 
Lichte des Glaubens eingehen. Die Bischöfe sind dialogbereit. Dies scheint mir 
entscheidend zu sein. In St. Paul hieß es: Wir sind die Kirche! Wenn darin alle 
eingeschlossen sind, die Laien ebenso wie die Amtsträger, dann gibt es Perspek- 
tiven, dann gibt es Hoffnung. 

Auf einem anderen Blatt steht, welche konkreten Schritte von den amerikani- 
schen Bischöfen als nächste unternommen werden können. Die Bischöfe der 
Ostküste scheinen eine Schlüsselstellung einzunehmen. Dort stellt sich die Lage 



Aus dem Leben der Kirche 378 

anders dar als im Süden oder im mittleren Westen. So wird man wahrscheinlich 
vorläufig flexibel und je nach regionaler Situation vorgehen. Das neugegründete 
Institut in Kansas City zur Ausbildung von Laienmitarbeitern für etwa zwanzig 
Diözesen der umgebenden Region ist ein hoffnungsvolles Zeichen. Wird die 
Vorbereitung auf die römische Synode 1987 gesamtamerikanische Initiativen zu- 
tage bringen? 

Fragen an die Kirche in der Bundesrepublik Deutschland 

Im Hinblick auf das eigene Land stellt sich dem Besucher aus der Bundesrepu- 
blik eine Reihe von Fragen. 

Die erste Frage betrifft die tägliche geistliche Praxis und die Einbettung dieser 
Praxis in die spirituelle Tradition der Kirche. Das Leben in der Welt ist die Spi- 
ritualität des Laien, so war der Ansatz. Dies ist eine einfache, bestechende For- 
mel. Es wird eine Richtung aufgezeigt. Der glaubende Mensch lebt sein Leben 
im Angesicht, in der Gegenwart der Welt: Nachbarschaft, Arbeitswelt, Haushalt, 
Geld, Geschäfte, Konzerne. Es ist unsere Welt, in der jeder von uns lebt, die wir 
lieben, die gefährdet ist. Angesichts dieser Welt zählen für den glaubenden Men- 
schen praktische Veranlagung, Kraft zum spontanen Handeln, Offenheit für 
Symbole, •Visionen", Träume - dies alles ist amerikanischen Christen mehr als 
anderen geschenkt. Doch welche tägliche Praxis braucht es, um diese Welt im 
Lichte des Glaubens zu sehen und zu bestehen? Rosemary Haughton, die ihr Le- 
ben in Not geratenen Frauen schenkt, hat es am Schluß gesagt: •,Step aside 
from the marketplace!' Suche immer wieder den Abstand zur Welt!" Sie und 
ihre Mitarbeiterinnen im ,Wellspring House' tun dies. Sie nehmen sich einen 
freien Tag in der Woche; sie haben ein freies Wochenende im Monat; sie neh- 
men sich Zeit für Gebet, für das Eintauchen in •Symbole", für Gespräche, für 
das Neuwerden. ,We need to be set free.' Wir müssen immer wieder ein Stück 
Freiheit gewinnen. Das innere Freiwerden als geistlicher Prozeß braucht Zeit 
und Aufmerksamkeit. Im Zusammenhang damit hat Elisabeth Dreyer, Professo- 
rin für Geschichte der Spiritualität in Washington, D. C, an die Konferenzteil- 
nehmer in St. Paul die Frage gerichtet: Warum wenden wir uns der Vergangen- 
heit zu? Was können Gestalten der geistlichen Tradition wie Augustinus, Teresa 
von Avila oder Dorothy Day uns sagen? Die Antwort von E. Dreyer war: Gegen 
unsere Selbstverteidigung und Selbsttäuschung brauchen wir das Eintauchen in 
den lebendigen Strom der Vergangenheit. Wir brauchen die Gemeinschaft der 
Lebenden, doch wir brauchen auch die leuchtenden Zeichen auf dem Weg vor 
unserer Zeit. Wir brauchen von ihnen allen die wirksame Erwartung, daß wir 
Heilige werden, sonst schaffen wir es nicht. 

Sind die geistlichen Kräfte der Tradition in Europa leichter zu schöpfen als in 
Amerika? Es scheint, als müßten amerikanische Katholiken mehr Mühe aufwen- 
den, um am geistlichen Erbe der Vergangenheit anzuknüpfen - aufgrund ihrer 
kulturellen Situation. Doch ob Europäer oder Amerikaner: Wir brauchen nicht 
alles selbst zu wissen und zu können. Wir dürfen uns tragen lassen von dem gro- 
ßen spirituellen Strom der Kirche. Geraten wir nicht doch immer wieder in die 



Aus dem Leben der Kirche 379 

Versuchung, daß wir alles aus uns selbst hervorbringen wollen, daß wir das Erbe 
der Vergangenheit somit unbeachtet lassen? 

Anknüpfen an die Erfahrungen der Vergangenheit - dies würde keineswegs 
dem beschriebenen Ansatz der Betonung unserer Erfahrungen widersprechen. 
Auch die Vergangenheit muß in den eigenen Erfahrungen •Fleisch" werden. 
Eine rein äußere, abgeschaute Wiederholung wäre steril, wäre unmenschlich. Es 
lohnt sich, daß wir uns fragen: Welchen Stellenwert haben bei uns die Schätze 
der Vergangenheit? Welchen Rang nehmen sie z.B. in der Ausbildung von eh- 
renamtlichen und hauptamtlichen pastoralen Mitarbeitern ein? Wieviel Kraft 
schöpfen wir aus ihnen im Alltag? 

Eine weitere Frage betrifft die US-Ausbildungsprogramme, vor allem pastora- 
ler und spiritueller Art. Die Teilnehmerzahl eines Kurses umfaßt nach Möglich- 
keit die gleiche Anzahl von Männern und Frauen. In der geistlichen Begleitung 
wird dieses Prinzip ebenso aufrechterhalten. Einem Priester oder Ordensmann, 
der an einem Kurs teilnimmt, wird fraglos auch ein weiblicher Begleiter zuge- 
teilt, in und außerhalb von Exerzitien. Für einen Priester oder Ordensmann aus 
deutschen Breiten ist es im Moment noch sehr ungewohnt, daß er sich einem 
weiblichen Begleiter gegenüber in allen Lebensbereichen eröffnen soll. Verlet- 
zungsängste werden deutlich; sie werden oft rationalisiert geäußert. Doch 
warum wurde es bisher als selbstverständlich angesehen, daß Frauen sich gegen- 
über einem männlichen Beichtvater oder geistlichen Begleiter eröffnen? Warum 
sollte das Umgekehrte nicht auch möglich sein, Fähigkeiten und Ausbildung 
vorausgesetzt? Frauen haben oft die stärkere Intuition, den sichereren Blick, die 
größere Kraft des Annehmens. Warum sollen diese Gaben in der geistlichen Be- 
gleitung nicht dienstbar gemacht werden? Im deutschen Sprachraum gibt es da 
und dort schon Frauen, die in der geistlichen Begleitung tätig sind. Doch ich 
meine, daß ihre Fähigkeiten noch weithin brachliegen. Freilich rückt dann die 
Beziehung von Mann und Frau stärker in den Vordergrund. Doch gerade für 
Priester, Ordensmänner und Ordensfrauen scheint es mir im Hinblick auf den 
geistlichen Fortschritt wichtig zu sein, daß die eigene Sexualität sowie der ge- 
gengeschlechtliche Bereich immer wieder in das persönliche Beten und Meditie- 
ren einbezogen werden. Ängste, Verletzungen, Unaufgearbeitetes - all das ver- 
langt nach Heilwerden. Dies aber muß bejaht und gewollt sein. Es müssen Wege 
dahin gesucht werden. Der Glaube an die Inkarnation erfordert Annahme, Jasa- 
gen zu allem, was geschaffen ist und darum gut ist. 

Eine letzte Frage betrifft die Förderung der ehrenamtlichen und der haupt- 
amtlichen Laiendienste. In den USA werden in dieser Richtung immer größere 
Anstrengungen unternommen. Etwa zweihundert Ausbildungsprogramme bele- 
gen einerseits den Hunger danach, andererseits die Möglichkeiten, die aufgetan 
werden. Demgegenüber liegt über den hauptamtlichen Laiendiensten in der 
Bundesrepublik - besonders über den Pastoralreferenten/innen - eine dunkle 
Wolke von Hoffnungslosigkeit. Ein neuer Dialog aller Beteiligten könnte das 
festgefahrene Schiff wieder frei machen. Neue Initiativen, die Hoffnung bei jun- 
gen Menschen wecken, sind notwendig. Alois Parg, Nürnberg 




