
Dialog mit dem Hinduismus 

Ein Erfahrungsbericht* 

Mein Bericht bezieht sich auf Indien, im besonderen auf Pune (Poona nach frü- 
herer Schreibweise), eine der Millionenstädte des Landes. Die Stadt hat eine wa- 
che Schicht von Gebildeten, die der Hindu-Religion angehören, der Hauptreli- 
gion Indiens. Mein Fragen bezieht sich auf die Möglichkeit, auf die Form und 
die Zukunft einer christlichen Begegnung mit dem Hinduismus in der Weise 
eines •Dialoges". Ist der Dialog eine gültige Form missionarischer, christlicher 
Gegenwart in unserer Zeit gegenüber dem Hinduismus? Ist es möglich, ein gülti- 
ges Modell des Miteinandersprechens aufzuzeigen? Ein solches Modell soll 
konkret sein (und unter dieser Rücksicht ist es begrenzt), und zugleich muß es 
die Möglichkeit einer weiteren Anwendung einschließen. Die folgende Darle- 
gung möchte aus einer Dialogerfahrung von über zwanzig Jahren mit Hindus 
solch ein Modell skizzieren. 

Am Beginn soll ein Vergleich mit dem ersten großen Versuch eines Dialoges 
mit nichtchristlichen Weltreligionen in der Neuzeit, dem Versuch von Matteo 
Ricci in China, stehen. 

Matteo Ricci und seine Akkommodation 

Am 10. September 1983 waren es 400 Jahre her, daß die chinesische Regierung 
dem Jesuiten Matteo Ricci die Erlaubnis erteilte, nach China einzureisen. Er 
wird als der Begründer der neueren Chinamission angesehen. Papst Johannes 
Paul II. hat 1982 über ihn auf einem internationalen Ricci-Kongreß gesprochen. 
Die Rede war eine erneute Bestätigung für Riccis missionarische Methode. Sie 
hatte auch eine politische Perspektive: Indirekt war sie eine Einladung an die 
Machthaber Chinas, wieder mit der Kirche ins Gespräch zu kommen. 

* Ganz überraschend starb der Autor dieses Beitrags am 8. Juni 1986 an Herzversagen. 
P. Matthäus Lederle SJ, geb. 1926 in Schwabbruck, trat 1947 in die Gesellschaft Jesu ein, 
ging 1951 als Missionar nach Indien und wurde dort 1957 zum Priester geweiht. Zeit seines 
Lebens war er in der indischen ebenso wie in der westlichen Kultur zu Hause. In der Stadt 
Pune gründete er das Snehasadan, ein Haus der Freundschaft und des Dialoges, dessen 
geistige Mitte er 25 Jahre lang war. Die Kinder in der Umgebung des Äshram nannten ihn 
liebevoll ihren •Kaka", d. h. ihren älteren Bruder. Viele andere sahen in ihm ihren Guru, 
d. h. geistlichen Führer, Berater, Helfer, Inspirator, Bruder und Freund. 

Von seiner wissenschaftlichen Tätigkeit sei besonders auf seine Mitarbeit an der Ma- 
rathi-Enzyklopädie hingewiesen. Er gab eine Reihe von christlichen Klassikern in Marathi 
heraus und leitete den Verlag von Art India. Neben seiner Tätigkeit als Präsident der In- 
disch-christlichen Künstlervereinigung wirkte er als Sekretär der Indischen Christlichen 
Ashram-Vereinigung. Seit Juni 1985 war er Provinzial der Jesuiten der Goa-Pune-Provinz. 

Der folgende Beitrag ist einer der letzten Aufsätze aus seiner Feder. Die Redaktion. 



A us dem Leben der Kirche 3 81 

Erst nach langen Lehrjahren in China durfte Ricci 1597 zum erstenmal die 
von seinem Aufenthaltsort im Süden des Landes über 2000 km entfernte Kaiser- 
stadt Peking betreten. Damals wurde er Oberer der Chinamission. Erst vier 
Jahre später, bei einem zweiten Versuch, erhielt er vom Kaiser die Erlaubnis, 
sich in Peking niederzulassen. Ricci hatte vorher die Lebensweise eines buddhi- 
stischen Mönches angenommen. Doch als er sah, wie sehr diese Mönche am 
Rande der Gesellschaft lebten, wählte er die Lebensform eines konfuzianischen 
Literaten, da diese mitten im gesellschaftlichen Leben standen. Der Schritt, 
Konfuzius über den Buddhismus und Laoismus zu stellen, beinhaltete eine 
große Entscheidung. Ricci verfaßte Schriften über Religion, Moral und wissen- 
schaftliche Themen. Er schrieb auch ein Buch über die Freundschaft - war doch 
die Begegnung in Freundschaft ein wesentlicher Bestandteil seines Schaffens. 
Persönliche Adaption oder Akkommodation an chinesische Sitten führte ihn 
und seine Mitbrüder zur - wie man heute sagt - Inkulturation, zur Einpflanzung 
der christlichen Botschaft in die Kultur Chinas. 

Papst Johannes Paul II. ermutigte die Missionare, in der Weise Riccis auch 
heute tätig zu sein, da sie ein Verständnis nichtchristlicher Religionen ein- 
schließt, das dem des II. Vatikanischen Konzils entspricht. 

Matteo Riccis Versuch scheiterte letztlich nach einem Jahrhundert. Er war sei- 
ner Zeit voraus, und so kam es zum innerkatholischen Ritenstreit. Der Wider- 
stand gegen seine Akkommodationsmethode war nicht schlechthin unberechtigt, 
doch gilt, was ein Kenner über den Widerstand Roms schreibt: •Das Resultat 
dieser großen dogmatischen Starrheit war letztlich der Zusammenbruch eines 
Werkes, das mit soviel Mühe seit Beginn des 17. Jahrhunderts aufgebaut 
wurde."1 

Ähnliche Versuche der Adaption in Indien (Roberto de Nobili, Constant Be- 
schi, Heinrich Roth, Thomas Stevens, Joseph Tiefenthaller usw.) wurden 
kirchlich eigentlich nicht untersagt, doch kamen sie mit der Aufhebung der Ge- 
sellschaft Jesu 1773 praktisch zum Erliegen. 

Neubeginn in Indien auf anderen Bahnen 

Der Neubeginn der katholischen Mission in Indien - etwa um die Mitte des 19. 
Jahrhunderts - folgte nicht der Adaptionsmethode. Indien war eine Kolonie 
Großbritanniens geworden. Die Mission antwortete auf unmittelbare Gegeben- 
heiten und Bedürfnisse: pastoraler Dienst an vernachlässigten katholischen Ge- 
meinden, Erziehung, Missionsarbeit unter den Armen - besonders auf dem 
Lande, wo sie sich dem Christentum gegenüber offen zeigten -, Dienst an Ar- 
men und Kranken und Ausbildung von einheimischen Geistlichen und Schwe- 
stern. William Carey und Alexander Duff hatten zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
allen christlichen Kirchen in Indien den Weg gewiesen: Verkündigung des Wor- 
tes Gottes. Ein besonderer Schwerpunkt ihres Wirkens lag auf der schulischen 

1 J. Gernet, A History of Chinese Civilisation, Cambridge 1982, 518. 



Aus dem Leben der Kirche 382 

Ausbildung. Die täglichen Anforderungen der wachsenden Gemeinden - vor al- 
lem aber die beiden Weltkriege - machten es schwer, neue Wege zu erproben. 

Es hat nicht an Versuchen einer geistigen Auseinandersetzung mit den nicht- 
christlichen Religionen in Indien gefehlt. Um die Jahrhundertwende wirkte 
Brahmabandhav Upadhyaya, ein katholischer Mönch, Patriot und Schriftsteller 
aus Bengalen. Es gab Bemühungen um ein Verständnis der kulturellen und reli- 
giösen Welt Indiens, anfangs mehr auf evangelischer Seite. Gandhi hatte einige 
sehr einfühlsame christliche Freunde. In diesem Jahrhundert entstand auch eine 
christliche Äshrambewegung - ein Äshram ist ein Ort intensiven spirituellen Le- 
bens2. Besonders nach der Unabhängigkeit Indiens (1947) kamen neue Versuche 
in Richtung einheimischer Liturgie, Musik, Tanz, Malerei und anderer Kunst- 
formen. Das theologische Denken bezieht sich in jüngster Zeit in Indien stark 
auf die gesellschaftlich-wirtschaftliche Situation des Landes mit seiner Massen- 
armut und institutionalisierten Ungerechtigkeit. 

Das Christentum in Indien besitzt apostolischen Ursprung (•Thomas-Chri- 
sten"), ist also so alt wie in Europa. Heute haben Christen in vielen Teilen In- 
diens verantwortungsvolle Stellen in der Regierung, Armee, Verwaltung, Wissen- 
schaft und Erziehung inne. Die kleinen Provinzen im Nordosten mit Stammes- 
bevölkerung, z.B. Nagaland und Mizoram, sind mehrheitlich christlich; Kerala 
im Süden und Goa an der Westküste sind zu einem Drittel christlich. Doch an- 
dererseits ist das Christentum in vielen Teilen des Landes und in vielen Grup- 
pen und Schichten kaum präsent oder führt ein Schattendasein. Das gilt beson- 
ders für den Norden und Nordwesten, die politisch einflußreichsten Gebiete 
Indiens. Ein Vergleich mit Europa soll dies veranschaulichen: 1980 waren 85,4 
Prozent der Bevölkerung Europas Christen und 1,8 Prozent Muslime3; in Indien 
sind 85 Prozent Hindus, etwa 2,5 Prozent Christen (etwa 1,5 Prozent Katholi- 
ken). In vielen Ländern Europas sind Muslime kaum vertreten, und falls in ei- 
nem Gebiet eine große Zahl von zugezogenen Familien wohnt, bedeutet das 
nicht, daß sie in die lokale Bevölkerung integriert sind. Indien ist zwar politisch 
geeint (in Westeuropa dagegen gibt es 22 selbständige Staaten), doch bleiben in 
Indien große Unterschiede zwischen Gruppen und Gebieten, verstärkt durch 
das noch feste Kastengefüge des Hinduismus. 

Snehasadan (Haus der Freundschaft) in Pune 

Die Stadt Pune hat ungefähr soviel Einwohner wie München. Es gibt dort etwa 
40000 Christen. Jnänadlpa Vidyäpltha (päpstliches Athenäum mit drei Fakultä- 
ten) und 21 katholische Mittelschulen liegen im Großraum Pune. Doch wohnen 
praktisch keine Christen in der inneren Stadt unter den Alteingesessenen, vor al- 
lem nicht unter der gebildeten Führungsschicht von etwa 300000 Brahmanen. 

2 Vgl. dazu: Martin Kämpchen, Äshrams - Stätten religiöser Gemeinschaft. Der Äshram in 
der indischen Geschichte, in: GuL 55 (1982) 262-274; ders., Katholische Äshrams in Indien, 
in: GuL 55 (1982) 274-287. 
3 World Christian Encyclopaedia. A Comparative Study of Churches and Religions in the 
Modem World AD 1900-2000, hrsg. von D.B. Barrett, Oxford 1982, 703. 



Aus dem Leben der Kirche 383 

Diese Brahmanen sind stark im Lehrberuf vertreten; sie sind auch als Schrift- 
steller und in den freien Berufen zu finden. Sie gehören zur geistigen Elite, be- 
sonders im Bereich der Marathi-Sprache. 

Indien hat 15 offizielle Sprachen. Auf jedem Geldschein steht der Wert in 15 
Sprachen in 15 verschiedenen Schriftzeichen. Marathi ist eine dieser Sprachen, 
die von etwa 50 Millionen Indern gesprochen wird. Es handelt sich hier nicht 
um einen Dialekt, sondern um eine voll entwickelte Schriftsprache. Das Marathi 
der Pune-Brahmanen entspricht etwa dem Hochdeutschen. Die Inkulturation 
des Christentums in Indien muß auf der Ebene der verschiedenen Sprachgebiete 
geschehen. Man denke daran, daß das Christentum in Europa nicht einfach eu- 
ropäisch sein kann; es hat z.B. italienische, deutsche, polnische Züge; darüber 
hinaus hat es sich in noch kleineren Gebieten - etwa in Westfalen, Oberbayern 
usw. - auf je verschiedene Art heimisch gemacht. 

Die Pune-Brahmanen haben dem Christentum gegenüber ihre Vorurteile. 
Doch es ändert sich manches. Vor 20 Jahren hätte kaum einer seine Kinder in 
die englischsprachigen christlichen Schulen geschickt; heute jedoch sind diese 
Schulen groß in Mode. 

In Indien besteht dem anderen gegenüber Toleranz; das heißt nicht, daß nicht 
Vorurteile da sind, besonders zwischen Mitgliedern verschiedener Religionen. 
Im allgemeinen wird das Verhältnis zu Mitgliedern anderer Religionen nach 
dem Hindu-Moslem-Verhältnis bestimmt. Dieses Verhältnis ist von Furcht und 
Abneigung gekennzeichnet. Seit ich in der Stadt Pune wohne, kam es etwa alle 
neun Jahre zu Gewalttätigkeiten zwischen Hindus und Muslimen. 1982 wurden 
in der Nähe unseres Hauses zwei •iranische" Hotels niedergebrannt - letztlich 
weil in Südindien Hindus der ehemaligen kastenlosen Gruppen Muslime gewor- 
den waren. 

Dies zeigt, wie wichtig es ist, Brücken zwischen Religionsgemeinschaften zu 
bauen, Vertrauen aufzubauen. 

Unser Dialog begann damit, daß wir mitten in der Stadt Pune mit Hilfe eines 
Freundes eine Dreizimmerwohnung mieteten. Wir wohnten zu zweit, manchmal 
zu dritt, und lernten langsam unsere Nachbarschaft und die Stadt, religiöse Per- 
sönlichkeiten, weltanschauliche Strömungen und das Brauchtum kennen. Dabei 
half mir, daß ich in dieser Zeit über moderne Geistesrichtungen innerhalb des 
Bereiches der Marathi-Sprache promovierte. 

Wir nannten unsere Wohnung •Snehasadan", was soviel heißt wie •Haus der 
Freundschaft". Es ging uns darum, Gottes Freundschaft zu den Menschen (vgl. 
Tit 2,11) durch uns weiterwirken zu lassen. Wir suchten keine Konfrontation, 
sondern gegenseitiges Verstehen. 

Indien besitzt ein gutes Gespür für Echtheit, und ich denke, daß wir uns im 
Laufe der Jahre bewährt haben. Und das wurde anerkannt. Wir hatten das 
Glück, von Anfang an gute, in ihre Gesellschaft wirklich integrierte Hindu- 
Freunde zu haben - und sie sind bis auf den heutigen Tag unsere Freunde ge- 
blieben. Die Presse war von Anfang an uns gegenüber sehr positiv eingestellt. 

Wir leben unter Menschen, die geistig wach sind, die sich mit ihren religiösen 
und kulturellen Werten identifizieren und die sich auch artikulieren können. 



Aus dem Leben der Kirche 384 

Das sind positive Hilfen für einen Dialog. Dazu kommt, daß in Indien das 
Thema •Religion" nicht tabu ist. Man kann jederzeit über Religion sprechen 
und hat interessierte Zuhörer. 

Da unsere Nachbarschaft vegetarisch lebt, sind wir Vegetarier geworden. In 
unserer Lebensform haben wir uns so weit wie möglich unserer Nachbarschaft 
angepaßt. Von Anfang an war jedoch in unserer Umgebung bekannt, daß wir ka- 
tholische Geistliche sind. 

Nach etwa zehn Jahren mußten wir unsere Mietwohnung aufgeben. Wir frag- 
ten uns, ob wir eine weitere Mietwohnung suchen oder uns ein Haus bauen soll- 
ten. Wir haben uns für letzteres entschlossen. Ganz im Stadtkern bekamen wir 
einen Platz, wo wir nach unseren Wünschen das Snehasadan bauen konnten. 
Die Einladung zur Eröffnung hatten 23 der angesehensten Persönlichkeiten der 
Stadt unterschrieben. 

Der Dialog mit Hindus 

Der Hinduismus bezieht sich in erster Linie auf eine Gesellschafts- und Lebens- 
form. Die Sippe (Kaste, varnajäti) und die Stufen des Lebensweges des einzel- 
nen (äshrama) zeigen Verpflichtungen an, deren Einhaltung garantiert, daß das 
ewige Gesetz hier und jetzt verwirklicht wird. In diesem Sinn war der ursprüngli- 
che Name des Hinduismus sanatanadharma, ursprüngliche Verpflichtung, ewi- 
ges Gesetz. Die klassische Defintion des Hinduismus ist varnäshramadharma, 
die Pflicht (dharma) gemäß der Kaste (varna) und der individuellen Lebensab- 
schnitte (äshrama). Diese Definition erklärt nicht den ganzen Hinduismus. Wie 
es neben der klassischen Musik andere Formen der Musik gibt, so hat der Hin- 
duismus neben seiner klassischen Form auch andere Formen, denen man den 
Namen •Hinduismus" nicht absprechen kann. Doch letztlich ist man Hindu, 
wenn man einer vom Hinduismus anerkannten Gruppe (Kaste) angehört - ähn- 
lich wie man nur Europäer sein kann, wenn man Bürger eines europäischen 
Staates ist. Von daher ist alles, was die Lebensform (Nahrung, Kleidung, Bad, 
Hochzeitsverbindungen) betrifft, besonders wichtig. Wir wollten zeigen, daß ein 
Christ nicht kulturell, gesellschaftlich verschieden zu sein braucht. Da ein Wech- 
sel der Religion als ein Wechsel der Gesellschaft verstanden wird, wird der- 
jenige aus einer Kaste, der das Christentum annimmt, gewöhnlich von der Sippe 
und der Gesellschaft boykottiert. 

Der Hinduismus kennt spirituelle Praktiken (sädhanä), durch die der Bezug 
zum Geistigen (Jenseits, Absoluten, Bleibenden, Unbegreiflichen, Wirklichen) 
hergestellt wird. Der einzelne mag seinen bestimmten, definitiven spirituellen 
Weg gehen, aber er ist doch frei, jeden beliebigen Weg zu wählen, solange dies 
nicht der Hindu-Gesellschafts- und Lebensform widerspricht. Auch Glaubens- 
sätze, Gottesvorstellungen, philosophische und sittliche Anschauungen gehören 
zu dem, was vom Hinduismus als solchem her letztlich nicht bindend ist, da es 
nicht sein Wesentliches berührt. So ist es möglich, von einem christlichen Hindu 
oder Hindu-Christen zu sprechen, von jemandem, dessen sädhanä den christli- 
chen Glauben einschließt, der gesellschaftlich aber in der Hindu-Gesellschaft 



Aus dem Leben der Kirche 385 

bleibt. Dies ist nicht ohne Probleme und Schwierigkeiten, aber theoretisch und 
praktisch möglich. 

Der spirituell-religiöse Teil des Hinduismus, der •religiöse Hinduismus", ist 
von größtem Wert. So ist es verständlich, daß wir die religiösen Schriften, Ge- 
bräuche und die Mystik für unseren Bereich kennen wollen und sie achten. Das 
Einheimischwerden des Christentums betrifft nicht nur äußere Formen, sondern 
auch die geistig-religiöse Welt. Man hat die Manifestation Gottes in nichtchrist- 
lichen Traditionen schon mit dem kosmischen Testament (= der Bund mit 
Noah, durch den Regenbogen gekennzeichnet) verbunden. Darauf beruhen 
auch die - leider vorerst abgelehnten - Vorschläge, bei der Liturgie drei Lesun- 
gen zu nehmen: aus dem kosmischen Testament (nichtbiblische religiöse Tradi- 
tionen), aus dem Alten Testament und aus dem Neuen Testament. 

Eine echte Begegnung und ein Verhältnis des Vertrauens führen zu tieferen 
Fragen im Zusammenhang mit den kulturellen und spirituellen Traditionen des 
anderen und den Wurzeln dieser Traditionen. Es kommen Fragen auf über die 
jetzige Gesellschaft und die Traditionen in ihrer Sprache. Die Marathi-Sprache 
hat spirituelle Höhepunkte im 12. und im 16./17. Jahrhundert. Es war ein großer 
Gewinn, als Jesuiten, die Experten in Sanskrit und Sanskrit-Traditionen sind, 
sich zu unserem Snehasadan gesellten, da die tieferen Wurzeln der Marathi-Kul- 
tur im Sanskrit zu finden sind. Aus dem Snehasadan wurde das Snehasadan In- 
stitute for the Study of Religion. Dieses Studium soll auf die konkrete Situation 
in der Gegenwart bezogen sein; es soll einen •Sitz im Leben" haben. 

Die Stadt Pune war durch Generationen hindurch der Mittelpunkt Indiens im 
Kampf um die politische und gesellschaftliche Freiheit. Seit dem Ende des Er- 
sten Weltkrieges haben sich neue solcher Zentren entwickelt. Doch eines ist in 
Pune geblieben: ein waches soziales Gewissen. Deswegen entstanden im Laufe 
der Zeit unter den Hindus Experimente auf dem Gebiet der Erziehung und So- 
zialarbeit - in der Stadt und auf dem umliegenden Lande. Es gehört in Pune für 
einen Gebildeten zum guten Ton, sozial aktiv zu sein. Manche Freunde des 
Snehasadans sind deshalb auch aktiv an Diensten für den Nächsten interessiert. 
Dahinter wollten auch wir nicht zurückstehen. Wir haben uns entschieden, mit- 
zuhelfen - in dem Maße, daß geistig-wissenschaftliche Arbeit noch möglich 
bleibt. 

Ein Ort wie das Snehasadan hilft für das persönliche Gespräch im Dialog; es 
fehlt nicht an Einladungen für das geschriebene Wort, für populäre und wissen- 
schaftliche Veröffentlichungen. Auch die modernen Massenkommunikations- 
mittel stehen zur Verfügung. 

In Indien ist die Frage nach dem Verhältnis zu den nichtchristlichen Religio- 
nen und die Bereitschaft, für diese Frage offen zu sein, eng mit der Erneuerung 
der Kirche verbunden. Es ist nicht verwunderlich, daß der Dialog mit den Welt- 
religionen ein entscheidender Punkt bei allen bedeutenden Seminaren der Kir- 
che in Indien ist. Was bedeutet •Dialog" in einem Land, in dem Hinduismus, 
Islam, Naturreligionen, Sikhismus, Buddhismus, Jainismus usw., aber auch Sä- 
kularisierung und Atheismus nicht nur theoretisch bekannt sind, sondern zur 
täglichen Erfahrung gehören? 



Aus dem Leben der Kirche 3g6 

Man braucht den Dialog nicht als ein •unbeschriebenes Blatt" zu beginnen, 
sozusagen ohne eigene Überzeugung. Dialog ist um so fruchtbarer, je mehr der 
Dialogpartner weiß, wo der andere steht. Doch gehört eine große Offenheit 
dazu, der Wille und die Möglichkeit, immer wieder zu fragen und zu suchen. 
Dialog ist nicht auf das Religiöse beschränkt und beginnt normalerweise auch 
nicht damit. Er schließt alle Fragen ein, die für das Leben wichtig sind. Das Re- 
ligiöse hat im Dialog eine bevorzugte Stelle. Ein gemeinsames Gebet ist eher das 
Ende des Dialoges als der Anfang. Der Dialog bleibt immer unvollendet, so- 
lange er nur zwischen Fachleuten verschiedener Religionen geführt wird. Ein 
voller Dialog wird von einer ganzen Gemeinde auf vielen Ebenen des Lebens 
geführt. Das heißt, daß ein Streben nach dem Dialog den Wunsch beinhaltet, 
daß dort, wo keine Christengemeinden sind, solche entstehen. Dialog setzt eine 
große Achtung für die Meinung und die Entscheidung des anderen voraus. 

Die Begegnung auf spirituell-religiösem Gebiet stößt in Indien je nach Region 
auf recht unterschiedliche Situationen. Es gibt im Gebiet des Himalaja die mo- 
nastische Ausrichtung mit ihren safranfarbig gekleideten Mönchen, sannyäsins, 
und eine Spiritualität, die auf Erleuchtung, jnäna, ausgerichtet ist. In Teilen des 
Südens finden wir gut strukturierte Klöster, matha, als Mittelpunkte des geisti- 
gen Lebens. In Pune und im westlichen Teil Indiens ist es nochmals anders: Es 
gibt kaum sannyäsins oder Klöster; schöpferische geistige Ausstrahlung haben 
spirituelle Persönlichkeiten, die sich Zeit für andere nehmen. Der Einfluß be- 
ruht mehr auf persönlichem Charisma und stützt sich auf losere Bewegungen 
der Bhakti-TTadxüon. Bhakti heißt •liebende Verehrung Gottes". Die Bhaga- 
vadgitä ist das einflußreichste spirituelle Buch, obwohl es nicht zur eigentlichen 
Offenbarung (shruti) gehört4. Der Mensch, der die Bhagavadgltä lehrt, soll sich 
in den Aufgaben des täglichen Lebens bewähren. Alles, was für den Höchsten 
getan wird, geschieht, ohne auf die Frucht der Tat zu achten. Dies ist religiöses 
Tun. Es war eine angenehme Erfahrung, die Bhaktl-Frömmigkeit in unserem 
Gebiet zu finden, die dem nahe ist, was Ignatius von Loyola •Gott finden in al- 
len Dingen" nennt. Es ist eine glückliche Fügung, daß das, was sich am Ende 
aus dem Zusammenspiel von Aktion und Reflexion ergeben hat, sowohl in die 
geistige Landschaft unserer Hindu-Umgebung hineinpaßte als auch eine echte 
jesuitische Daseinsform zum Ausdruck brachte. 

Der Dialog mit einem anderen setzt eine positive Haltung ihm gegenüber vor- 
aus. Die Bibel zeigt in ihrem Verhalten zu nichtbiblischen Religionen Lob und 
Tadel, Zusammenarbeit und Verwerfung. Das gleiche zeigt sich auch in der Ge- 
schichte des Christentums. Letztlich sind diese scheinbar widersprüchlichen 
Haltungen darin bedingt, daß alles Menschliche unter dem Einfluß der Gnade 
oder der Sünde stehen kann. Es ist deshalb möglich, in allen Religionen, auch 
im Christentum, die Gnade zu rühmen oder die Sünde zu tadeln. Welches Urteil 
in einer Zeit jeweils mehr der Vorsehung Gottes entspricht, soll aus einem per- 
sönlichen und gemeinsamen Bemühen, den Willen Gottes zu erkennen, aus 

4 Vgl. Sebastian Painadath, Die Bhagavad-Gitä - Ein indischer Weg zu Gott und zur Gottes- 
erfahrung, in: GuL 55 (1982) 288-293. 



A us dem Leben der Kirche 387 

einer •Unterscheidung der Geister" entschieden werden. Nun ist kein Zweifel, 
daß das II. Vatikanische Konzil (und auch der Weltrat der Kirchen) einer positi- 
ven Haltung zu anderen Religionen für unsere Zeit den Vorrang gibt. Dies bein- 
haltet auch, gegenüber dem Weg der Konfrontation, einen Vorrang für den Dia- 
log. 

Dialog als ein Modell christlicher Präsenz 

Es läßt sich nun nach einem Experiment von über 20 Jahren sagen, daß der Dia- 
log als eine Form christlich-missionarischer Gegenwart möglich ist; er macht 
uns selbst mit Gottes Absichten in Geschichte und Gegenwart besser vertraut; er 
ermöglicht es, der eigenen Überzeugung und somit auch der christlichen Bot- 
schaft eine Tür zu öffnen. Wie durch Jahre hindurch die christliche Ökumene im 
Dialog Schritt für Schritt vorangehen mußte, so braucht wohl auch die große 
Ökumene der Weltreligionen eine lange Anlaufzeit! Die Erfahrung zeigt, daß 
ein •Haus des Dialoges" nötig ist, damit sich Menschen verschiedener Religio- 
nen wirklich begegnen können. Die Mehrzahl derer, die zu unserem Haus kom- 
men, sind NichtChristen. 

Das Snehasadan ist jedoch keine •offene Tür" mit Leseraum, leicht zugängli- 
cher Bibliothek usw. - das würde als •Propaganda" angesehen werden und des- 
halb ein Hindernis sein. Ein •Haus des Dialoges" unterscheidet sich von einem 
christlichen Äshram hauptsächlich in zwei Punkten: Ein Äshram ist - wenn 
auch sehr frei und informell - auf ein gemeinsames Tagesprogramm ausgerich- 
tet; ein •Haus des Dialoges" ist auf die jeweiligen Anforderungen des Dialoges 
ausgerichtet - und dies erfordert eine freie Disposition über die Zeit. Einmal er- 
hielt ich z. B. eine Einladung für ein dreitägiges Vortragsprogramm in eine ziem- 
lich weit entfernte Stadt, in der sicherlich noch nie ein Christ einen Vortrag ge- 
halten hatte. Die Tatsache, daß der Präsident der Theosophischen Gesellschaft, 
ein Hindu, die Einladung schickte und das Programm organisierte, war eine 
Überraschung; ich nahm die Einladung an und wohnte bei seiner Familie. 

Ein Äshram ist grundsätzlich für jeden offen, der kommen will; in einem 
•Haus des Dialoges" wird man im Laufe der Zeit auswählen müssen, für wen 
man Zeit hat, da der intellektuelle Dialog, für den man sich durch intensives 
Studium vorbereiten muß, viel Zeit benötigt. Es wird immer eine Spannung blei- 
ben, unmittelbar auf Angebote einzugehen oder - langfristig - mehr zurückgezo- 
gen zu arbeiten. Christliche Äshrams in Indien sind wichtig. Menschen, die 
dorthin kommen, sind vor allem Christen aus Indien, doch auch viele aus dem 
Westen. Selten findet man indische NichtChristen dort. In einem •Haus des Dia- 
loges" finden sich jedoch gerade NichtChristen ein! 

Dialog als Grundeinstellung zwischenmenschlicher Beziehungen ist dort not- 
wendig, wo immer Menschen sich treffen. Als eine besondere Weise strukturier- 
ter Gegenwart ist es Teil eines Ganzen, zu dem die herkömmlichen Formen der 
Missionsarbeit (Verkündigung, Pastoral, Erziehung, Krankendienst, Sozialarbeit 
und viele andere Dienste) gehören. 

Das Christentum als Dialogpartner der anderen Weltreligionen ist offen, •die 
Samen des Wortes Gottes", die Frucht der Gnade Gottes beim anderen zu sehen 



Aus dem Leben der Kirche 388 

und auch ganz bewußt danach zu suchen. Dieses Bemühen wird in Indien von 
den Bischöfen und vielen Gläubigen verstanden und mitgetragen. Die Indische 
Bischofskonferenz hat ein Handbuch über den Dialog veröffentlicht. Obwohl 
die Bereitschaft zum Dialog für mich unverzichtbar ist - anders ist heute, Gott 
sei Dank, Mission nicht mehr möglich -, heißt das allerdings nicht, daß alle 
christlichen Gruppierungen in Indien im Hinduismus einen wesentlichen Wert 
sehen. Zum Hinduismus gehören über 100 Millionen Menschen, die früher •Un- 
berührbare" hießen und heute •Scheduled Castes" genannt werden. Sie empfin- 
den oftmals den Hinduismus als Unterdrückung und Last. Von den 18 Millio- 
nen indischen Christen kommt etwa ein Drittel aus diesen Gruppen, die ihre 
Befreiung gerade darin sehen, vom Hinduismus wegzukommen. Auch die Chri- 
sten, die nichthinduistischen Stämmen (tribals) angehören, schirmen sich gegen 
den Hinduismus ab, um ihre Eigenart zu bewahren. Es gibt in der Kirche in In- 
dien eine Verschiedenheit bezüglich der Einstellung zum Hinduismus, die ertra- 
gen werden muß, was aber vom Evangelium her auch möglich ist. 

Indien hat günstige Voraussetzungen für einen Dialog zwischen verschiede- 
nen Religionen, denn es gibt dort viele Religionen. Eine große Hilfe in Indien ist 
die Rede- und Pressefreiheit, die es jedem erlaubt, seiner Überzeugung gemäß 
zu leben und diese auch anderen mitzuteilen. Hier besteht ein großer Unter- 
schied zu Ländern der Zweiten Welt und auch zu vielen Ländern mit einer 
Mehrheit von Muslimen. Ein indischer Freund, der in Saudi-Arabien arbeitet, 
schreibt, daß es dort für einen •Gastarbeiter" nicht erlaubt ist, Weihnachtskar- 
ten - wegen der christlichen Darstellungen - zu verkaufen oder ein Kreuz an 
einer Halskette zu tragen. Ein solches Verbot wäre in Indien undenkbar. Der Sä- 
kularismus als Grundlage des indischen Staatswesens ermöglicht den religiösen 
Minderheiten, als gleichwertige Parteien an einem interreligiösen Dialog teilzu- 
nehmen. 

In unserem Snehasadan Institute for the Study of Religion leben sechs Jesui- 
ten, ein Diözesangeistlicher und einige Laienmitarbeiter. In den letzten Jahren 
bemühten wir uns, individuelle Charismen in eine institutionelle Form zu brin- 
gen. Eine Arbeit hat ja nur dann Bestand, wenn es gelingt, für eine institutio- 
nelle Fortführung in einem Team zu sorgen. Sicherlich wird das Snehasadan 
weitergehen und -wachsen. Wie das konkret aussehen wird, muß die Zukunft 
zeigen. Das Snehasadan hat zwei Sektionen: die Abteilung für Modernen Hin- 
duismus und Dialog (auf die Marathi-Sprache ausgerichtet), und die Abteilung 
für Sanskrit und Symbolismus. 

Inzwischen begann in der nordindischen Stadt Varanasi ein ähnlicher Ver- 
such eines hindu-christlichen Dialoges. Beim Lesen eines Berichtes darüber5 

wurde ich an unsere Erfahrungen vor mehr als 20 Jahren erinnert. Trotz großer 
Verschiedenheiten je nach Ort und Bevölkerungsgruppe werden Zentren des 
Dialoges doch Wesentliches gemeinsam haben. 

Matthäus Lederle f, Panaji-Goa 

5 Katholische Missionen 102 (1983) 45-49. 




