Dialog mit dem Hinduismus

Ein Erfahrungsbericht*

Mein Bericht bezieht sich auf Indien, im besonderen auf Pune (Poona nach frii-
herer Schreibweise), eine der Millionenstidte des Landes. Die Stadt hat eine wa-
che Schicht von Gebildeten, die der Hindu-Religion angehéren, der Hauptreli-
gion Indiens. Mein Fragen bezieht sich auf die Méglichkeit, auf die Form und
die Zukunft einer christlichen Begegnung mit dem Hinduismus in der Weise
eines ,,Dialoges“. Ist der Dialog eine giiltige Form missionarischer, christlicher
Gegenwart in unserer Zeit gegeniiber dem Hinduismus? Ist es méglich, ein giilti-
ges Modell des Miteinandersprechens aufzuzeigen? Ein solches Modell soll
konkret sein (und unter dieser Riicksicht ist es begrenzt), und zugleich muB es
die Méglichkeit einer weiteren Anwendung einschlieBen. Die folgende Darle-
gung mdochte aus einer Dialogerfahrung von {iber zwanzig Jahren mit Hindus
solch ein Modell skizzieren.

Am Beginn soll ein Vergleich mit dem ersten groBen Versuch eines Dialoges
mit nichtchristlichen Weltreligionen in der Neuzeit, dem Versuch von Matteo
Ricci in China, stehen.

Matteo Ricci und seine Akkommodation

Am 10. September 1983 waren es 400 Jahre her, daB die chinesische Regierung
dem Jesuiten Matteo Ricci die Erlaubnis erteilte, nach China einzureisen. Er
wird als der Begriinder der neueren Chinamission angesehen. Papst Johannes
Paul II. hat 1982 iiber ihn auf einem internationalen Ricci-KongreB gesprochen.
Die Rede war eine erneute Bestitigung fiir Riccis missionarische Methode. Sie
hatte auch eine politische Perspektive: Indirekt war sie eine Einladung an die
Machthaber Chinas, wieder mit der Kirche ins Gesprich zu kommen.

* Ganz iiberraschend starb der Autor dieses Beitrags am 8. Juni 1986 an Herzversagen.
P. Matthius Lederle SJ, geb. 1926 in Schwabbruck, trat 1947 in die Gesellschaft Jesn ein,
ging 1951 als Missionar nach Indien und wurde dort 1957 zum Priester geweiht. Zeit seines
Lebens war er in der indischen ebenso wie in der westlichen Kultur zu Hause. In der Stadt
Pune griindete er das Snehasadan, ein Haus der Freundschaft und des Dialoges, dessen
geistige Mitte er 25 Jahre lang war. Die Kinder in der Umgebung des Ashram nannten ihn
liebevoll ihren ,,Kaka“, d.h. ihren #lteren Bruder. Viele andere sahen in ihm ihren Guru,
d.h. geistlichen Fiihrer, Berater, Helfer, Inspirator, Bruder und Freunnd.

Von seiner wissenschaftlichen Titigkeit sei besonders auf seine Mitarbeit an der Ma-
rathi-Enzyklopédic hingewiesen. Er gab eine Reihe von christlichen Klassikern in Marathi
herans und leitete den Verlag von Art India. Neben seiner Titigkeit als Prisident der In-
disch-christlichen Kiinstlervereinigung wirkte er als Sekretir der Indischen Christlichen
Ashram-Vereinigung. Seit Juni 1985 war er Provinzial der Jesuiten der Goa-Pune-Provinz.

Der folgende Beitrag ist einer der letzten Anfsiétze aus seiner Feder. Die Redaktion.



Aus dem Leben der Kirche 381

Erst nach langen Lehrjahren in China durfte Ricci 1597 zum erstenmal die
von seinem Aufenthaltsort im Siiden des Landes iiber 2000 km entfernte Kaiser-
stadt Peking betreten. Damals wurde er Oberer der Chinamission. Erst vier
Jahre spiter, bei einem zweiten Versuch, erhielt er vom Kaiser die Erlaubnis,
sich in Peking niederzulassen. Ricci hatte vorher die Lebensweise eines buddhi-
stischen Ménches angenommen. Doch als er sah, wie sehr diese Monche am
Rande der Gesellschaft lebten, wihlte er die Lebensform eines konfuzianischen
Literaten, da diese mitten im gesellschaftlichen Leben standen. Der Schritt,
Konfuzius iiber den Buddhismus und Laoismus zu stellen, beinhaltete eine
groBe Entscheidung. Ricci verfaBte Schriften iiber Religion, Moral und wissen-
schaftliche Themen. Er schrieb auch ein Buch iiber die Freundschaft — war doch
die Begegnung in Freundschaft ein wesentlicher Bestandteil seines Schaffens.
Personliche Adaption oder Akkommodation an chinesische Sitten fiihrte ihn
und seine Mitbriider zur — wie man heute sagt — Inkulturation, zur Einpflanzung
der christlichen Botschaft in die Kultur Chinas.

Papst Johannes Paul II. ermutigte die Missionare, in der Weise Riccis auch
heute titig zu sein, da sie ein Verstindnis nichtchristlicher Religionen ein-
schlieBt, das dem des II. Vatikanischen Konzils entspricht.

Matteo Riccis Versuch scheiterte letztlich nach einem Jahrhundert. Er war sei-
ner Zeit voraus, und so kam es zum innerkatholischen Ritenstreit. Der Wider-
stand gegen seine Akkommodationsmethode war nicht schlechthin unberechtigt,
doch gilt, was ein Kenner iiber den Widerstand Roms schreibt: ,,Das Resultat
dieser groBen dogmatischen Starrheit war letztlich der Zusammenbruch eines
Werkes, das mit soviel Miihe seit Beginn des 17. Jahrhunderts aufgebaut
wurde.“!

Ahnliche Versuche der Adaption in Indien (Roberto de Nobili, Constant Be-
schi, Heinrich Roth, Thomas Stevens, Joseph Tiefenthaller usw.) wurden
kirchlich eigentlich nicht untersagt, doch kamen sie mit der Aufhebung der Ge-
sellschaft Jesu 1773 praktisch zum Erliegen.

Neubeginn in Indien auf anderen Bahnen

Der Neubeginn der katholischen Mission in Indien - etwa um die Mitte des 19.
Jahrhunderts — folgte nicht der Adaptionsmethode. Indien war eine Kolonie
GroBbritanniens geworden. Die Mission antwortete auf unmittelbare Gegeben-
heiten und Bediirfnisse: pastoraler Dienst an vernachléssigten katholischen Ge-
meinden, Erziehung, Missionsarbeit unter den Armen - besonders auf dem
Lande, wo sie sich dem Christentum gegeniiber offen zeigten —, Dienst an Ar-
men und Kranken und Ausbildung von einheimischen Geistlichen und Schwe-
stern. William Carey und Alexander Duff hatten zu Beginn des 19. Jahrhunderts
allen christlichen Kirchen in Indien den Weg gewiesen: Verkiindigung des Wor-
tes Gottes. Ein besonderer Schwerpunkt ihres Wirkens lag auf der schulischen

1], Gernet, A History of Chinese Civilisation, Cambridge 1982, 518.



Aus dem Leben der Kirche 382

Ausbildung. Die tiglichen Anforderungen der wachsenden Gemeinden - vor al-
lem aber die beiden Weltkriege — machten es schwer, neue Wege zu erproben.

Es hat nicht an Versuchen einer geistigen Auseinandersetzung mit den nicht-
christlichen Religionen in Indien gefehlt. Um die Jahrhundertwende wirkte
Brahmabandhav Upadhyaya, ein katholischer Ménch, Patriot und Schriftsteller
aus Bengalen. Es gab Bemiihungen um ein Verstindnis der kulturellen und reli-
giosen Welt Indiens, anfangs mehr auf evangelischer Seite. Gandhi hatte einige
sehr einfiihlsame christliche Freunde. In diesem Jahrhundert entstand auch eine
christliche Ashrambewegung - ein Ashram ist ein Ort intensiven spirituellen Le-
bens?. Besonders nach der Unabhingigkeit Indiens (1947) kamen neue Versuche
in Richtung einheimischer Liturgie, Musik, Tanz, Malerei und anderer Kunst-
formen. Das theologische Denken bezieht sich in jiingster Zeit in Indien stark
auf die gesellschaftlich-wirtschaftliche Situation des Landes mit seiner Massen-
armut und institutionalisierten Ungerechtigkeit.

Das Christentum in Indien besitzt apostolischen Ursprung (,, Thomas-Chri-
sten®), ist also so alt wie in Europa. Heute haben Christen in vielen Teilen In-
diens verantwortungsvolle Stellen in der Regierung, Armee, Verwaltung, Wissen-
schaft und Erziehung inne. Die kleinen Provinzen im Nordosten mit Stammes-
bevolkerung, z. B. Nagaland und Mizoram, sind mehrheitlich christlich; Kerala
im Siiden und Goa an der Westkiiste sind zu einem Dirittel christlich. Doch an-
dererseits ist das Christentum in vielen Teilen des Landes und in vielen Grup-
pen und Schichten kaum prisent oder fiihrt ein Schattendasein. Das gilt beson-
ders fiir den Norden und Nordwesten, die politisch einfluBreichsten Gebiete
Indiens. Ein Vergleich mit Europa soll dies veranschaulichen: 1980 waren 85,4
Prozent der Bevolkerung Europas Christen und 1,8 Prozent Muslime?; in Indien
sind 85 Prozent Hindus, etwa 2,5 Prozent Christen (etwa 1,5 Prozent Katholi-
ken). In vielen Léandern Europas sind Muslime kaum vertreten, und falls in ei-
nem Gebiet eine groBe Zahl von zugezogenen Familien wohnt, bedeutet das
nicht, daf} sie in die lokale Bevdlkerung integriert sind. Indien ist zwar politisch
geeint (in Westeuropa dagegen gibt es 22 selbstindige Staaten), doch bleiben in
Indien groBie Unterschiede zwischen Gruppen und Gebieten, verstirkt durch
das noch feste Kastengefiige des Hinduismus.

Snehasadan (Haus der Freundschaft) in Pune

Die Stadt Pune hat ungeféhr soviel Einwohner wie Miinchen. Es gibt dort etwa
40000 Christen. Jiianadipa Vidyapitha (pépstliches Athenium mit drei Fakulti-
ten) und 21 katholische Mittelschulen liegen im GroBraum Pune. Doch wohnen
praktisch keine Christen in der inneren Stadt unter den Alteingesessenen, vor al-
lem nicht unter der gebildeten Fiihrungsschicht von etwa 300000 Brahmanen.

? Vgl. dazu: Martin Kdmpchen, Ashrams — Stdtten religiser Gemeinschaft. Der Ashram in
der indischen Geschichte, in: GuL 55 (1982) 262-274; ders., Katholische Ashrams in Indien,
in: GuL 55 (1982) 274-287.

* World Christian Encyclopaedia. A Comparative Study of Churches and Religions in the
Modern World AD 1900-2000, hrsg. von D. B. Barrett, Oxford 1982, 703.



Aus dem Leben der Kirche 383

Diese Brahmanen sind stark im Lehrberuf vertreten; sie sind auch als Schrift-
steller und in den freien Berufen zu finden. Sie gehdren zur geistigen Elite, be-
sonders im Bereich der Marathi-Sprache.

Indien hat 15 offizielle Sprachen. Auf jedem Geldschein steht der Wert in 15
Sprachen in 15 verschiedenen Schriftzeichen. Marathi ist eine dieser Sprachen,
die von etwa 50 Millionen Indern gesprochen wird. Es handelt sich hier nicht
um einen Dialekt, sondern um eine voll entwickelte Schriftsprache. Das Marathi
der Pune-Brahmanen entspricht etwa dem Hochdeutschen. Die Inkulturation
des Christentums in Indien muB auf der Ebene der verschiedenen Sprachgebiete
geschehen. Man denke daran, daB8 das Christentum in Europa nicht einfach eu-
ropdisch sein kann; es hat z. B. italienische, deutsche, polnische Ziige; dariiber
hinaus hat es sich in noch kleineren Gebieten — etwa in Westfalen, Oberbayern
usw. — auf je verschiedene Art heimisch gemacht.

Die Pune-Brahmanen haben dem Christentum gegeniiber ihre Vorurteile.
Doch es indert sich manches. Vor 20 Jahren hitte kaum einer seine Kinder in
die englischsprachigen christlichen Schulen geschickt; heute jedoch sind diese
Schulen groB3 in Mode.

In Indien besteht dem anderen gegeniiber Toleranz; das heil3t nicht, daB nicht
Vorurteile da sind, besonders zwischen Mitgliedern verschiedener Religionen.
Im allgemeinen wird das Verhiltnis zu Mitgliedern anderer Religionen nach
dem Hindu-Moslem-Verhiltnis bestimmt. Dieses Verhiltnis ist von Furcht und
Abneigung gekennzeichnet. Seit ich in der Stadt Pune wohne, kam es etwa alle
neun Jahre zu Gewalttitigkeiten zwischen Hindus und Muslimen. 1982 wurden
in der Nihe unseres Hauses zwei ,iranische* Hotels niedergebrannt - letztlich
weil in Siidindien Hindus der ehemaligen kastenlosen Gruppen Muslime gewor-
den waren.

Dies zeigt, wie wichtig es ist, Briicken zwischen Religionsgemeinschaften zu
bauen, Vertrauen aufzubauen.

Unser Dialog begann damit, daB wir mitten in der Stadt Pune mit Hilfe eines
Freundes eine Dreizimmerwohnung mieteten. Wir wohnten zu zweit, manchmal
zu dritt, und lernten langsam unsere Nachbarschaft und die Stadt, religiose Per-
sonlichkeiten, weltanschauliche Stromungen und das Brauchtum kennen. Dabei
half mir, daB ich in dieser Zeit iiber moderne Geistesrichtungen innerhalb des
Bereiches der Marathi-Sprache promovierte.

Wir nannten unsere Wohnung ,,Snehasadan®, was soviel heilt wie ,,Haus der
Freundschaft“. Es ging uns darum, Gottes Freundschaft zu den Menschen (vgl.
Tit 2,11) durch uns weiterwirken zu lassen. Wir suchten keine Konfrontation,
sondern gegenseitiges Verstehen.

Indien besitzt ein gutes Gespiir fiir Echtheit, und ich denke, daB wir uns im
Laufe der Jahre bewihrt haben. Und das wurde anerkannt. Wir hatten das
Gliick, von Anfang an gute, in ihre Gesellschaft wirklich integrierte Hindu-
Freunde zu haben - und sie sind bis auf den heutigen Tag unsere Freunde ge-
blieben. Die Presse war von Anfang an uns gegeniiber sehr positiv eingestelit.

Wir leben unter Menschen, die geistig wach sind, die sich mit ihren religiésen
und kulturellen Werten identifizieren und die sich auch artikulieren konnen.



Aus dem Leben der Kirche 384

Das sind positive Hilfen fiir einen Dialog. Dazu kommt, daB in Indien das
Thema ,,Religion* nicht tabu ist. Man kann jederzeit iber Religion sprechen
und hat interessierte Zuhérer.

Da unsere Nachbarschaft vegetarisch lebt, sind wir Vegetarier geworden. In
unserer Lebensform haben wir uns so weit wie méglich unserer Nachbarschaft
angepaBt. Von Anfang an war jedoch in unserer Umgebung bekannt, da3 wir ka-
tholische Geistliche sind.

Nach etwa zehn Jahren muBten wir unsere Mietwohnung aufgeben. Wir frag-
ten uns, ob wir eine weitere Mietwohnung suchen oder uns ein Haus bauen soll-
ten. Wir haben uns fiir letzteres entschlossen. Ganz im Stadtkern bekamen wir
einen Platz, wo wir nach unseren Wiinschen das Snehasadan bauen konnten.
Die Einladung zur Eréffnung hatten 23 der angesehensten Personlichkeiten der
Stadt unterschrieben.

Der Dialog mit Hindus

Der Hinduismus bezieht sich in erster Linie auf eine Gesellschafts- und Lebens-
form. Die Sippe (Kaste, varna, jati) und die Stufen des Lebensweges des einzel-
nen (dashrama) zeigen Verpflichtungen an, deren Einhaltung garantiert, daB das
ewige Gesetz hier und jetzt verwirklicht wird. In diesem Sinn war der urspriingli-
che Name des Hinduismus sanatanadharma, urspriingliche Verpflichtung, ewi-
ges Gesetz. Die klassische Defintion des Hinduismus ist varpashramadharma,
die Pflicht (dharma) gemdB der Kaste (varpa) und der individuellen Lebensab-
schnitte (dshrama). Diese Definition erklért nicht den ganzen Hinduismus. Wie
es neben der klassischen Musik andere Formen der Musik gibt, so hat der Hin-
duismus neben seiner klassischen Form auch andere Formen, denen man den
Namen ,,Hinduismus* nicht absprechen kann. Doch letztlich ist man Hindu,
wenn man einer vom Hinduismus anerkannten Gruppe (Kaste) angehort — dhn-
lich wie man nur Europier sein kann, wenn man Biirger eines europdischen
Staates ist. Von daher ist alles, was die Lebensform (Nahrung, Kleidung, Bad,
Hochzeitsverbindungen) betrifft, besonders wichtig. Wir wollten zeigen, daB ein
Christ nicht kulturell, gesellschaftlich verschieden zu sein braucht. Da ein Wech-
sel der Religion als ein Wechsel der Gesellschaft verstanden wird, wird der-
jenige aus einer Kaste, der das Christentum annimmt, gewShnlich von der Sippe
und der Gesellschaft boykottiert.

Der Hinduismus kennt spirituelle Praktiken (sddhand), durch die der Bezug
zum Geistigen (Jenseits, Absoluten, Bleibenden, Unbegreiflichen, Wirklichen)
hergestellt wird. Der einzelne mag seinen bestimmten, definitiven spirituellen
Weg gehen, aber er ist doch frei, jeden beliebigen Weg zu wihlen, solange dies
nicht der Hindu-Gesellschafts- und Lebensform widerspricht. Auch Glaubens-
sdtze, Gottesvorstellungen, philosophische und sittliche Anschauungen gehéren
zu dem, was vom Hinduismus als solchem her letztlich nicht bindend ist, da es
nicht sein Wesentliches beriihrt. So ist es méglich, von einem christlichen Hindu
oder Hindu-Christen zu sprechen, von jemandem, dessen sddhand den christli-
chen Glauben einschlieBt, der gesellschaftlich aber in der Hindu-Gesellschaft



Aus dem Leben der Kirche 385

bleibt. Dies ist nicht ohne Probleme und Schwierigkeiten, aber theoretisch und
praktisch mdglich.

Der spirituell-religiése Teil des Hinduismus, der ,religiose Hinduismus®, ist
von groBtem Wert. So ist es verstiandlich, daB3 wir die religidsen Schriften, Ge-
brauche und die Mystik fiir unseren Bereich kennen wollen und sie achten. Das
Einheimischwerden des Christentums betrifft nicht nur duBere Formen, sondern
auch die geistig-religivse Welt. Man hat die Manifestation Gottes in nichtchrist-
lichen Traditionen schon mit dem kosmischen Testament (= der Bund mit
Noah, durch den Regenbogen gekennzeichnet) verbunden. Darauf beruhen
auch die - leider vorerst abgelehnten — Vorschlége, bei der Liturgie drei Lesun-
gen zu nehmen: aus dem kosmischen Testament (nichtbiblische religiose Tradi-
tionen), aus dem Alten Testament und aus dem Neuen Testament.

Eine echte Begegnung und ein Verhaltnis des Vertrauens fithren zu tieferen
Fragen im Zusammenhang mit den kulturellen und spirituellen Traditionen des
anderen und den Wurzeln dieser Traditionen. Es kommen Fragen auf tber die
jetzige Gesellschaft und die Traditionen in ihrer Sprache. Die Marathi-Sprache
hat spirituelle Hohepunkte im 12. und im 16./17. Jahrhundert. Es war ¢in groBer
Gewinn, als Jesuiten, die Experten in Sanskrit und Sanskrit-Traditionen sind,
sich zu unserem Snehasadan gesellten, da die tieferen Wurzeln der Marathi-Kul-
tur im Sanskrit zu finden sind. Aus dem Snehasadan wurde das Snehasadan In-
stitute for the Study of Religion. Dieses Studium soll auf die konkrete Situation
in der Gegenwart bezogen sein; es soll einen ,,Sitz im Leben* haben.

Die Stadt Pune war durch Generationen hindurch der Mittelpunkt Indiens im
Kampf um die politische und gesellschaftliche Freiheit. Seit dem Ende des Er-
sten Weltkrieges haben sich neue solcher Zentren entwickelt. Doch eines ist in
Pune geblieben: ein waches soziales Gewissen. Deswegen entstanden im Laufe
der Zeit unter den Hindus Experimente auf dem Gebiet der Erziehung und So-
zialarbeit — in der Stadt und auf dem umliegenden Lande. Es gehort in Pune fiir
einen Gebildeten zum guten Ton, sozial aktiv zu sein. Manche Freunde des
Snehasadans sind deshalb auch aktiv an Diensten fiir den Néchsten interessiert.
Dahinter wollten auch wir nicht zuriickstehen. Wir haben uns entschieden, mit-
zuhelfen — in dem MaBe, daB geistig-wissenschaftliche Arbeit noch mdglich
bleibt.

Ein Ort wie das Snehasadan hilft fiir das persénliche Gesprach im Dialog; es
fehit nicht an Einladungen fiir das geschriebene Wort, fiir populdre und wissen-
schaftliche Verdffentlichungen. Auch die modernen Massenkommunikations-
mittel stehen zur Verfiigung.

In Indien ist die Frage nach dem Verhiltnis zu den nichtchristlichen Religio-
nen und die Bereitschaft, fiir diese Frage offen zu sein, eng mit der Erneuerung
der Kirche verbunden. Es ist nicht verwunderlich, daBl der Dialog mit den Welt-
religionen ein entscheidender Punkt bei allen bedeutenden Seminaren der Kir-
che in Indien ist. Was bedeutet , Dialog* in einem Land, in dem Hinduismus,
Islam, Naturreligionen, Sikhismus, Buddhismus, Jainismus usw., aber auch Si-
kularisierung und Atheismus nicht nur theoretisch bekannt sind, sondern zur
tiglichen Erfahrung gehoren?



Aus dem Leben der Kirche 386

Man braucht den Dialog nicht als ein ,,unbeschriebenes Blatt“ zu beginnen,
sozusagen ohne eigene Uberzeugung. Dialog ist um so fruchtbarer, je mehr der
Dialogpartner weil, wo der andere steht. Doch gehort eine groBe Offenheit
dazu, der Wille und die Mdéglichkeit, immer wieder zu fragen und zu suchen.
Dialog ist nicht auf das Religidse beschrinkt und beginnt normalerweise auch
nicht damit. Er schlieBt alle Fragen ein, die fiir das Leben wichtig sind. Das Re-
ligidse hat im Dialog eine bevorzugte Stelle. Ein gemeinsames Gebet ist eher das
Ende des Dialoges als der Anfang. Der Dialog bleibt immer unvollendet, so-
lange er nur zwischen Fachleuten verschiedener Religionen gefiihrt wird. Ein
voller Dialog wird von einer ganzen Gemeinde auf vielen Ebenen des Lebens
gefiihrt. Das heiBt, daB ein Streben nach dem Dialog den Wunsch beinhaltet,
daf3 dort, wo keine Christengemeinden sind, solche entstehen. Dialog setzt eine
groBe Achtung fiir die Meinung und die Entscheidung des anderen voraus.

Die Begegnung auf spirituell-religidsem Gebiet sté8t in Indien je nach Region
auf recht unterschiedliche Situationen. Es gibt im Gebiet des Himalaja die mo-
nastische Ausrichtung mit ihren safranfarbig gekleideten Monchen, sannyasins,
und eine Spiritualitiit, die auf Erleuchtung, jiidna, ausgerichtet ist. In Teilen des
Siidens finden wir gut strukturierte Kloster, matha, als Mittelpunkte des geisti-
gen Lebens. In Pune und im westlichen Teil Indiens ist es nochmals anders: Es
gibt kaum sannyasins oder Kloster; schopferische geistige Ausstrahlung haben
spirituelle Persénlichkeiten, die sich Zeit fiir andere nehmen. Der EinfluB be-
ruht mehr auf persénlichem Charisma und stiitzt sich auf losere Bewegungen
der Bhakti-Tradition. Bhakti heiBt ,liebende Verehrung Gottes“. Die Bhaga-
vadgita ist das einfluBreichste spirituelle Buch, obwohl es nicht zur eigentlichen
Offenbarung (shruti) gehortt. Der Mensch, der die Bhagavadgita lehrt, soll sich
in den Aufgaben des tiglichen Lebens bewihren. Alles, was fiir den Hochsten
getan wird, geschieht, ohne auf die Frucht der Tat zu achten. Dies ist religises
Tun. Es war eine angenehme Erfahrung, die Bhaktil-Frommigkeit in unserem
Gebiet zu finden, die dem nahe ist, was Ignatius von Loyola ,,Gott finden in al-
len Dingen” nennt. Es ist eine gliickliche Fiigung, daB das, was sich am Ende
aus dem Zusammenspiel von Aktion und Reflexion ergeben hat, sowohl in die
geistige Landschaft unserer Hindu-Umgebung hineinpaBte als auch eine echte
jesuitische Daseinsform zum Ausdruck brachte.

Der Dialog mit einem anderen setzt eine positive Haltung ihm gegeniiber vor-
aus. Die Bibel zeigt in ihrem Verhalten zu nichtbiblischen Religionen Lob und
Tadel, Zusammenarbeit und Verwerfung. Das gleiche zeigt sich auch in der Ge-
schichte des Christentums. Letztlich sind diese scheinbar widerspriichlichen
Haltungen darin bedingt, daB alles Menschliche unter dem EinfluB der Gnade
oder der Siinde stehen kann. Es ist deshalb moglich, in allen Religionen, auch
im Christentum, die Gnade zu rithmen oder die Siinde zu tadeln. Welches Urteil
in einer Zeit jeweils mehr der Vorsehung Gottes entspricht, soll aus einem per-
sonlichen und gemeinsamen Bemiihen, den Willen Gottes zu erkennen, aus

* Vgl. Sebastian Painadath, Die Bhagavad-Gitd — Ein indischer Weg zu Gott und zur Gottes-
erfahrung, in: GuL 55 (1982) 288-293.



Aus dem Leben der Kirche 387

einer ,,Unterscheidung der Geister* entschieden werden. Nun ist kein Zweifel,
daB das I1. Vatikanische Konzil (und auch der Weltrat der Kirchen) einer positi-
ven Haltung zu anderen Religionen fiir unsere Zeit den Vorrang gibt. Dies bein-
haltet auch, gegeniiber dem Weg der Konfrontation, einen Vorrang fiir den Dia-
log.

Dialog als ein Modell christlicher Prisenz

Es 148t sich nun nach einem Experiment von iiber 20 Jahren sagen, daB3 der Dia-
log als eine Form christlich-missionarischer Gegenwart moglich ist; er macht
uns selbst mit Gottes Absichten in Geschichte und Gegenwart besser vertraut; er
ermoglicht es, der eigenen Uberzeugung und somit auch der christlichen Bot-
schaft eine Tiir zu 6ffnen. Wie durch Jahre hindurch die christliche Okumene im
Dialog Schritt fiir Schritt vorangehen mufite, so braucht wohl auch die groBle
Okumene der Weltreligionen eine lange Anlaufzeit! Die Erfahrung zeigt, dal
ein ,,Haus des Dialoges* nétig ist, damit sich Menschen verschiedener Religio-
nen wirklich begegnen kénnen. Die Mehrzahl derer, die zu unserem Haus kom-
men, sind Nichtchristen.

Das Snehasadan ist jedoch keine ,,offene Tiir* mit Leseraum, leicht zugéingli-
cher Bibliothek usw. — das wiirde als ,,Propaganda“ angesehen werden und des-
halb ein Hindernis sein. Ein ,,Haus des Dialoges“ unterscheidet sich von einem
christlichen Ashram hauptsichlich in zwei Punkten: Ein Ashram ist - wenn
auch sehr frei und informell — auf ein gemeinsames Tagesprogramm ausgerich-
tet; ein ,,Haus des Dialoges*“ ist auf die jeweiligen Anforderungen des Dialoges
ausgerichtet — und dies erfordert eine freie Disposition iiber die Zeit. Einmal er-
hielt ich z. B. eine Einladung fiir ein dreitigiges Vortragsprogramm in eine ziem-
lich weit entfernte Stadt, in der sicherlich noch nie ein Christ einen Vortrag ge-
halten hatte. Die Tatsache, daB der Prisident der Theosophischen Gesellschaft,
ein Hindw, die Einladung schickte und das Programm organisierte, war eine
Uberraschung; ich nahm die Einladung an und wohnte bei seiner Familie.

Ein Ashram ist grundsitzlich fiir jeden offen, der kommen will; in einem
,Haus des Dialoges*“ wird man im Laufe der Zeit answihlen miissen, fiir wen
man Zeit hat, da der intellektuelle Dialog, fiir den man sich durch intensives
Studium vorbereiten muB, viel Zeit bendtigt. Es wird immer eine Spannung blei-
ben, unmittelbar auf Angebote einzugehen oder - langfristig — mehr zuriickgezo-
gen zu arbeiten. Christliche Ashrams in Indien sind wichtig. Menschen, die
dorthin kommen, sind vor allem Christen aus Indien, doch auch viele aus dem
Westen. Selten findet man indische Nichtchristen dort. In einem ,,Haus des Dia-
loges* finden sich jedoch gerade Nichtchristen ein!

Dialog als Grundeinstellung zwischenmenschlicher Beziechungen ist dort not-
wendig, wo immer Menschen sich treffen. Als eine besondere Weise strukturier-
ter Gegenwart ist es Teil eines Ganzen, zu dem die herkdmmlichen Formen der
Missionsarbeit (Verkiindigung, Pastoral, Erziehung, Krankendienst, Sozialarbeit
und viele andere Dienste) gehoren.

Das Christentum als Dialogpartner der anderen Weltreligionen ist offen, ,,die
Samen des Wortes Gottes*, die Frucht der Gnade Gottes beim anderen zu sechen



Aus dem Leben der Kirche 388

und auch ganz bewuf3t danach zu suchen. Dieses Bemiihen wird in Indien von
den Bischdfen und vielen Glaubigen verstanden und mitgetragen. Die Indische
Bischofskonferenz hat ein Handbuch iiber den Dialog versffentlicht. Obwohl
die Bereitschaft zum Dialog fiir mich unverzichtbar ist - anders ist heute, Gott
sei Dank, Mission nicht mehr méglich —, heifit das allerdings nicht, daB alle
christlichen Gruppierungen in Indien im Hinduismus einen wesentlichen Wert
sehen. Zum Hinduismus gehoren iiber 100 Millionen Menschen, die friiher ,,Un-
beriihrbare” hieBen und heute ,,Scheduled Castes* genannt werden. Sie empfin-
den oftmals den Hinduismus als Unterdriickung und Last. Von den 18 Millio-
nen indischen Christen kommt etwa ein Drittel aus diesen Gruppen, die ihre
Befreiung gerade darin sehen, vom Hinduismus wegzukommen. Auch die Chri-
sten, die nichthinduistischen Stimmen (tribals) angehéren, schirmen sich gegen
den Hinduismus ab, um ihre Eigenart zu bewahren. Es gibt in der Kirche in In-
dien eine Verschiedenheit beziiglich der Einstellung zum Hinduismus, die ertra-
gen werden mub3, was aber vom Evangelium her auch méglich ist.

Indien hat giinstige Voraussetzungen fiir einen Dialog zwischen verschiede-
nen Religionen, denn es gibt dort viele Religionen. Eine groBe Hilfe in Indien ist
die Rede- und Pressefreiheit, die es jedem erlaubt, seiner Uberzeugung gemif
zu leben und diese auch anderen mitzuteilen. Hier besteht ein groBer Unter-
schied zu Lindern der Zweiten Welt und auch zu vielen Lindern mit einer
Mehrheit von Muslimen. Ein indischer Freund, der in Saudi-Arabien arbeitet,
schreibt, daB3 es dort fiir einen , Gastarbeiter* nicht erlaubt ist, Weihnachtskar-
ten — wegen der christlichen Darstellungen ~ zu verkaufen oder ein Kreuz an
einer Halskette zu tragen. Ein solches Verbot wire in Indien undenkbar. Der Si-
kularismus als Grundlage des indischen Staatswesens erméglicht den religidsen
Minderheiten, als gleichwertige Parteien an einem interreligiosen Dialog teilzu-
nehmen.

In unserem Snehasadan Institute for the Study of Religion leben sechs Jesui-
ten, ein Didzesangeistlicher und einige Laienmitarbeiter. In den letzten Jahren
bemtihten wir uns, individuelle Charismen in eine institutionelle Form zu brin-
gen. Eine Arbeit hat ja nur dann Bestand, wenn es gelingt, fiir eine institutio-
nelle Fortfiihrung in einem Team zu sorgen. Sicherlich wird das Snehasadan
weitergehen und -wachsen. Wie das konkret aussehen wird, muB die Zukunft
zeigen. Das Snehasadan hat zwei Sektionen: die Abteilung fiir Modernen Hin-
duismus und Dialog (auf die Marathi-Sprache ausgerichtet), und die Abteilung
fur Sanskrit und Symbolismus.

Inzwischen begann in der nordindischen Stadt Varanasi ein #hnlicher Ver-
such eines hindu-christlichen Dialoges. Beim Lesen eines Berichtes dariiber’
wurde ich an unsere Erfahrungen vor mehr als 20 Jahren erinnert. Trotz grofB3er
Verschiedenheiten je nach Ort und Bevélkerungsgruppe werden Zentren des
Dialoges doch Wesentliches gemeinsam haben.

Matthdus Lederle f, Panaji-Goa

5 Katholische Missionen 102 (1983) 45-49.





