
Weihnachten im Licht der Mysterientheologie 
Odo Casels Erschließung des Weihnachtsmysteriums 

Arno Schilson, Mainz 

Weihnachten ist ein schwieriges Fest. Diese Feststellung scheint dem 
gängigen Empfinden wie der üblichen Einschätzung zu widersprechen: 
Nicht Weihnachten, sondern eher die anderen Festtage der Christenheit 
(Epiphanie, Ostern, Christi Himmelfahrt, Pfingsten) schaffen Probleme 
- dem Glauben ebenso wie der zugehörigen festlichen Gestaltung. Den- 
noch bleibt die Feststellung richtig: Die Feier der Weihnacht bereitet 
vor allem deshalb Schwierigkeiten, weil ihr Festgehalt weniger scharf 
umrissen und klar abgegrenzt ist als der anderer Feier-Tage. Zu glatt 
und vordergründig bleibt für diesen Festtag selbst die auf den ersten 
Blick treffende und umfassende Kurzformel: Gefeiert wird die Mensch- 
werdung Gottes in Jesus Christus. Doch ist damit wirklich schon alles 
gesagt? Und vor allem: ist damit das Richtige gesagt, das, was dieses 
Fest im Kranz christlicher Feste auszeichnet und für den Glauben He- 
bens- und feiernswert erscheinen läßt? 

Das •christliche Festmysterium" und Weihnachten 

Zur Beantwortung dieser kritischen Anfrage soll ein bedeutender Den- 
ker des 20. Jahrhunderts beitragen, der am 27. September 1986 seinen 
100. Geburtstag hätte feiern können - Odo (Johannes) Casel, Benedikti- 
nermönch der Abtei Maria Laach in der Eifel. Sein Werk und Wirken, 
allgemein bezeichnet mit dem Stichwort •Mysterientheologie", erweist 
ihn ebenso als geistlichen Lehrer wie als bedeutsamen Theologen, der 
maßgeblich zur Erneuerung von Glaube und Kirche, Liturgie und Theo- 
logie in unserem Jahrhundert beigetragen hat1. Dabei hat sich Casel ne- 

1 Das Jubiläumsjahr hat - neben zahlreichen Würdigungen - zwei Auswahlausgaben ge- 
bracht, die verschiedene Aspekte von Casels Werk neu zugänglich machen: O. Casel, My- 
sterientheologie. Ansatz und Gestalt, hrsg. vom Abt-Herwegen-Institut der Abtei Maria 
Laach, ausgew. u. eingel. von A. Schilson, Regensburg 1986; ders., Gegenwart des Christus- 
Mysteriums. Ausgewählte Texte zum Kirchenjahr, in Verb, mit dem Abt-Herwegen-Institut 
der Abtei Maria Laach hrsg. u. eingel. von A. Schilson, Mainz 1986. 

Zu Gestalt und Bedeutung Casels vgl. in chronologischer Folge bes. folgende Arbeiten 
und Beiträge: A. Gozier, Dom Casel, Paris 1968 (erscheint demnächst in deutscher Über- 
setzung im Verlag Friedrich Pustet, Regensburg); B. Neunheuser, Art. Casel, Odo, in: 
Theologische Realenzyklopädie 1 (1981) 643-647; A. Schilson, Theologie als Sakramenten- 
theologie. Die Mysterientheologie Odo Casels, Mainz 1982; M.-J. Krähe, •Der Herr ist der 



Mysterientheologie 415 

ben der Wiederentdeckung des Symbolcharakters der Sakramente, der 
herausragenden Bedeutung von Kult und Liturgie überhaupt sowie der 
Rückbesinnung auf die prägende Kraft des unbegreiflichen und doch 
liebend-nahen •Mysteriums" des lebendigen Gottes und seiner Selbst- 
offenbarung im Christus-Mysterium sehr intensiv dem Sinn und der Ge- 
stalt christlicher Festfeier gewidmet2. 

Ausgehend von seiner Grundeinsicht, daß man allein in der repräsen- 
tierenden Feier des Christusmysteriums, vor allem der Heilstat von 
Kreuz und Auferstehung Christi in den Sakramenten, die wahre Mitte 
des christlichen Glaubens finden und leben kann, ordnet Casel alle an- 
dere Wahrheit und Ausgestaltung des Glaubenslebens diesem alles um- 
fassenden, stets ganzen Mysterium zu. Aus dieser ganzheitlichen Schau 
des Christseins wie der christlichen Festfeiern, die das eine Christus- 
Mysterium ausfächern und ausstrahlen, gewinnt er eine buchstäblich 
kon-zentrierte - ganz auf dieses Zentrum hin orientierte - Schau der ein- 
zelnen christlichen Feste. So leuchten über dem dunklen Horizont des 
Kreuzes die strahlende Feier des Osterfestes und die lichte Fülle der 
Himmelfahrt Christi; die endzeitliche Wiederkunft, die Parusie, prägt 
den Festgehalt von Weihnachten und von Epiphanie, einem Fest, das im 
Westen als •Anbetung der Heiligen Drei Könige" nur einen Aspekt der 
•Darstellung des Herrn" erfaßt. Und auch im Advent finden sich die 
österlichen Momente von Kreuz und Wiederkunft Christi. 

In diesem Horizont ganzheitlichen Glaubensbewußtseins verdienen 
Casels verschiedene Hinweise zur Feier von Weihnachten bis heute be- 
sondere Beachtung3. Sie zeichnen sich zum einen aus durch die Auf- 
merksamkeit auf die unleugbaren Gefahren einer allzu unbedachten, in 

Geist". Studien zur Theologie Odo Casels, Bd. 1: Das Mysterium Christi; Bd. 2: Das Myste- 
rium vom Pneuma Christi, St. Ottilien 1986; C. Bamberg, Leben aus dem Pneuma. Zu Odo 
Casels Spiritualität anläßlich seines 100. Geburtstages, in: Liturgisches Jahrbuch 36 (1986) 
67-74; P. Rothert, Fuit Monachus - Er war Mönch. Erinnerungen an P. Odo Casel anläßlich 
seines WO. Geburtstages am 27. 9. 1986, in: Erbe und Auftrag 62 (1986) 163-170; A. Schil- 
son, Vergessener und dennoch aktueller Erneuerer. Zum 100. Geburtstag von Odo Casel, in: 
Herder-Korrespondenz 40 (1986) 433-436; ders., Ein Leben im Zeichen der Mystagogie. 
Zum 100. Geburtstag von Odo Casel, in: Katechetische Blätter 111 (1986) 707-710; ders., 
Odo Casel und seine Mysterientheologie. Aspekte einer produktiven Erinnerung, in: O. Casel, 
Mysterientheologie, aaO. (s. o.), 9-27. 

Die Schriften Odo Casels werden in der Folge ohne Nennung des Autors zitiert. 
2 Vgl. dazu bes. Das christliche Festmysterium, Paderborn 1941 (zit.: Festmysterium); Myste- 
rium des Kommenden, Paderborn 1952; Mysterium des Kreuzes, Paderborn 1954; Gegen- 
wart des Christus-Mysteriums; ergänzend: Zur Idee der liturgischen Festfeier, in: Jahrbuch 
für Liturgiewissenschaft 3 (1923) 93-99. 
3 Vgl. dazu bes. Das Weihnachtsmysterium, in: Hochland!! (1929) 193-201; Festmysterium, 
17•42, 118-149; Mysterium des Kommenden, 141-243; Gegenwart des Christus-Mysteriums, 
43-67; s. ergänzend: Die Epiphanie im Lichte der Religionsgeschichte, in: Benediktinische 
Monatsschrift 4 (1922) 13-20. 



Arno Schilson 416 

bloß horizontale Humanität abgeleitenden Weihnachtsfeier; zum ande- 
ren bleiben sie stets darum bemüht, das ganze Christus-Mysterium in 
der Feier von Weihnachten zu entdecken und zu neuem Leben zu erwek- 
ken. So aber wird Weihnachten in Casels Sicht, im Licht seiner Myste- 
rientheologie tatsächlich ein spannungsvolles Fest - in ihm finden sich 
ausgetragen die grundlegenden Spannungen des christlichen Glaubens 
zwischen Himmel und Erde, zwischen Zeit und Ewigkeit, zwischen Ver- 
gangenheit und Zukunft, zwischen Krippe und Kreuz, zwischen Kreuz 
und Auferstehung, zwischen Epiphanie und Parusie. Nur wenn man all 
diese durchaus verschiedenen und doch zusammengehörenden Mo- 
mente zusammenzubinden versucht und der so verstandenen Spannung 
der Weihnachtsfeier nicht ausweicht, wird dieser Festtag zu einem ech- 
ten Gewinn, zu einem befruchtenden Ereignis für das Leben des Glau- 
bens. 

Diesen Spuren von Casels Mystagogie, der von ihm immer wieder 
und stets auf andere Weise geübten Hinführung zur Feier und zum Ver- 
ständnis des einen Christus-Mysteriums - hier ganz bezogen auf Weih- 
nachten und das •christliche Festmysterium" -, wollen die folgenden 
Überlegungen nachgehen und so zugleich zum ehrenden Gedächtnis 
dieses großen Theologen unseres Jahrhunderts beitragen. 

Die Sorge um die richtige Feier von Weihnachten 

Casel kennt und benennt mit unüberbietbarer Klarheit und im kriti- 
schen Blick des Glaubens jene Gefahren, denen Weihnachten gerade in 
seiner und unserer Zeit ausgesetzt bleibt. 

Kein Fest reiner Humanität 

An erster Stelle steht für ihn die Sorge, dieses Fest könne zur Verherrli- 
chung eines flachen Humanismus beitragen, in dem der Mensch gleich- 
sam sich selbst zur Ehre des Göttlichen erhebt. Nicht mehr von der er- 
barmend-liebenden und sich herablassenden Menschwerdung Gottes 
würde Weihnachten dann künden, sondern von der Gottwerdung des 
Menschen, der der beständigen Versuchung zur Selbstvergottung end- 
gültig nachgegeben hat und den abgründigsten Traum seines Lebens er- 
füllt sieht. Weihnachten darf nicht mißraten zu einer •Selbstfeier des 
Menschen, der seine edelsten Güter in dem Kinde in der Krippe perso- 
nifiziert sieht. Nein, das heißt Weihnachten ganz und gar mißverstehen. 
Das heißt, dieses erhabene Mysterium auf die Erde herabziehen und 
den Menschen vergöttern. Die Selbstvergötterung der Menschheit aber 



Mysterientheologie 417 

ist in unseren Tagen furchtbar gescheitert. Der ,gute' Mensch, seit der 
Renaissance und Aufklärung großgezogen und verhätschelt, hat sein 
Raubtiergesicht nur allzu deutlich enthüllt. Wie sollten wir erlöst sein 
von dem Fluche der Welt, wenn Weihnachten eben doch nur ein Fest 
der Humanität wäre?"4 

Diese Bedrohung der Weihnachtsfeier, gleichsam ihre Verkürzung um 
die theologische Dimension, ordnet Casel geistesgeschichtlich ein, wo- 
bei er zugleich das Ende einer Epoche beschreibt. Die von Casel oftmals 
in kritischer Absicht herangezogene Selbstvergottung des Menschen, be- 
ginnend mit dem hohen Mittelalter und der Entdeckung des Subjekts, 
versinnbildet in der aufstrebenden, die eigenen Kräfte auslebenden und 
verherrlichenden Gotik, erscheint ihm zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
gebrochen. Das Ende dieses sich gegen Gott und sein Mysterium ver- 
schließenden Humanismus scheint unwiderruflich gekommen zu sein. 
Um so wichtiger ist es, daß die von Casel gleichzeitig festgestellte 
•Wende zum Mysterium"5 nun auch in Verständnis und Feier von Weih- 
nachten durchschlagende Wirkung zeigt. Weihnachten ist eben •nicht 
ein Fest edler Menschlichkeit, nicht eine Hingabe an Kindheitserinne- 
rungen und süße Gefühle beglückender Menschenliebe, nicht einmal 
das Fest des Jesuskindes', das von dem Schöße einer holdseligen Mut- 
ter uns entgegenlächelt und uns von der Liebe des guten Gottes berich- 
tet - es ist unendlich mehr. Es ist die lebendige und erschütternde Ge- 
genwart Gottes unter den Menschen."6 

Mehr als reine Historie 

Doch Gefahr für die richtige Feier von Weihnachten droht nicht nur 
von seiten eines abgelebten und kraftlos gewordenen Humanismus. 
Auch eine falsche Verengung auf die historischen Dimensionen der 
Christusgeburt macht Weihnachten ärmer und letztlich nichtssagend für 
den Glauben. Sosehr Casel das Geheimnis der Christusgeburt im 
menschlichen Fleisch betont, sowenig darf Weihnachten bei diesem Mo- 
ment stehenbleiben. Das Geschichtliche ruft nach dem Ewigen, das Irdi- 
sche nach dem Göttlichen - und nur in dieser polaren Spannung ist das 
Festgeheimnis von Weihnachten zu verstehen. Es meint zunächst zwar 
Christi •Herabsteigen, seine Geburt in Armut und Niedrigkeit... [Doch] 
die wahre göttliche Art der Liebe... steigt herab, um emporzuheben"1. 

4 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 45 f (= Festmysterium, 20). 
5 Vgl. dazu Mysterientheologie, 32 ff. 
6 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 43 (= Festmysterium, 17). 
7 Festmysterium, 40. 



Arno Schihon 418 

Sosehr Weihnachten deshalb an das historische Ereignis der Geburt 
Christi zurückerinnert und so ernst es daher das irdisch-geschichtliche 
Moment des christologischen Heilsgeschehens nimmt, sowenig darf dar- 
über die ergänzende Perspektive des einen umfassenden Mysteriums 
vergessen werden. Nur so •offenbart sich uns das Geschehen der Heili- 
gen Nacht in seiner übergeschichtlichen, ewigen Bedeutung als die Er- 
scheinung Gottes in dieser Welt, als die Enthüllung seines Antlitzes, als 
Epiphanie"*. Dieses letzte Stichwort spricht die andere, übergeschichtli- 
che Seite von Weihnachten an, die Casel stets als notwendige Ergänzung 
zu einer historisch-romantisierenden Krippenseligkeit nachdrücklich 
unterstreicht: Weihnachten bleibt ihm in sozusagen übernatürlicher Be- 
deutung •die lebendige und erschütternde Gegenwart Gottes unter den 
Menschen"9. 

Keine Weihnachtsfeier ohne Blick auf das Pascha-Mysterium 

Mit dieser aufs rein Historische verengten Perspektive verbindet sich 
noch eine weitere bedenkliche Verschiebung und Verengung des Weih- 
nachtsgeheimnisses. Gewiß geht der Blick zurück in die Geschichte, an 
die Anfänge des christlichen Glaubens - dorthin, wo Gottes Mysterium 
sich geschichtlich zu realisieren begann. Doch trotz seiner Ablehnung 
historischer Bibelkritik und deren Ergebnisse gelangt Casel kraft seiner 
pneumatischen Intuition, maßgeblich bestimmt und initiiert von den 
Quellen der Liturgie, zu ähnlichen wegweisenden Einsichten. 

Die Geburt Jesu und das Kind in der Krippe gewinnen ihre wahre Be- 
deutung erst im Licht der Heilsereignisse von Kreuz und Auferstehung 
Jesu - Geburt und Kindheit Jesu erschließen sich •im Rückblick", so 
daß die Fülle später erkannter Wahrheit in die geschichtlichen Anfänge 
mit hineingenommen wird und diese neu qualifiziert. Deshalb muß auch 
spirituell-liturgisch eingeholt und nachvollzogen werden, daß Textsinn 
und Festgehalt sich hermeneutisch und geistlich auf das spätere Heilsge- 
schehen hin bewegen. Bereits der Ursprung des Weihnachtsfestes in der 
römischen Kirche war weniger von historisch-realistischen Überlegun- 
gen bestimmt als vielmehr von der ideellen Neuprägung des •Natalis 
Solis invicti", des Geburtstages des unbesiegten Sonnengottes am 25. 
Dezember, durch •den Geburtstag der pneumatischen Sonne - Chri- 
stus"10. Schon in der Liturgie des Weihnachtsfestes •bleibt die Kirche 
[deshalb] nicht an der Krippe des Kindes stehen. Sie sieht den als Kind 

8 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 47 ( = Festmysterium, 22). 
9 Ebd., 43 (= Festmysterium, 17). 
10 Mysterium des Kommenden, 228. 



Mysterientheologie 419 

Erschienenen nun für immer als den zum Vollalter des Mannes gereiften 
und so in die Glorie des Vaters eingegangenen Gottmenschen: den Ky- 
rios."11 

Damit aber verändern sich die Perspektiven der Weihnachtsfeier - 
was Casel übrigens in ähnlicher Weise für die Epiphanie immer wieder 
nachdrücklich unterstreicht, insofern er Epiphanie nicht allein bzw. 
nicht so sehr auf Weihnachten hin deutet, sondern darin vorgreifend die 
- im Advent bereits liturgisch angebahnte - Feier der Parusie sieht. Bei 
allem Gewicht ist die geschichtliche Geburt Christi wie die Geschichte 
überhaupt •nur insofern wichtig, als sie durch den Heilsplan zur Ewig- 
keit führt, als sie von der Entäußerung des ewigen Gottessohnes und sei- 
ner Liebe zu uns spricht, die sich am Kreuz in ihrer ganzen Größe ent- 
hüllte. Von dieser geschichtlichen Wirklichkeit spricht das Weihnachts- 
fest."12 

Rückgewinnung der heilsgeschichtlichen Perspektive 

Endlich weist Casel noch ein letztes Mißverständnis des Weihnachts- 
geheimnisses zurück, das sich eher unterschwellig festgesetzt und die ei- 
gentlich herausragende Feier von Kreuz und Auferstehung, also Bedeu- 
tung und Feier des Pascha-Mysteriums, nachhaltig geschmälert hat. 
Auch wenn Casel sich dazu weniger ausdrücklich äußert, läßt sich seine 
kritische Einstellung gegenüber der hier kurz zu skizzierenden Über- 
fremdung der Weihnachtsfeier doch überall in seinen Überlegungen 
greifen. 

Das Nachdenken über die Wahrheit Jesu Christi war seit Jahrhunder- 
ten - bedingt vor allem durch die formelhafte Verständigung über das 
Persongeheimnis Jesu als des Gottmenschen, also die •hypostatische 
Union" zwischen Gott und Mensch in Jesus, in den frühen christologi- 
schen Konzilien des 5. Jahrhunderts - ganz und gar konzentriert auf die 
Erhellung dieses Geheimnisses der •hypostatischen Union". Sosehr in 
manchen Phasen der Dogmen- und Theologiegeschichte die Stationen 
des irdischen Lebens Jesu, vor allem aber Kreuz und Auferstehung als 
die eigentlich christologisch relevanten Heilsereignisse einer eher dyna- 
misch-geschichtlich verstandenen Christologie deutlicher in den Vorder- 
grund traten13, sowenig lenkte solche Neubesinnung trotzdem den sonst 

11 Ebd. 
12 Ebd., 229. 
13 Außer den ganz unterschiedlichen Gestalten solcher Hinwendung zum geschichtlichen 
Leben Jesu, etwa bei Bernhard von Clairvaux, Franziskus von Assisi, in der Devotio mo- 
derna, bei Ignatius von Loyola, in der Leben-Jesu-Forschung des 19. Jahrhunderts und in 
der neueren dogmatischen Christologie, vgl. vor allem die theologie- und frömmigkeitsge- 



Arno Schilson 420 

ganz auf das Geheimnis der Menschwerdung und damit auf den Festge- 
halt von Weihnachten gerichteten Blick von Glaube und Theologie 
nachhaltig hin zu jenen Heilsereignissen; sie erscheinen eher als logi- 
sche Folge der einmal geschehenen Inkarnation denn als echtes (heils-) 
geschichtliches Drama und eigenwertiges Geschick Jesu. 

Diese eher statische und ungeschichtliche Theologie und Christolo- 
gie, die die eigentlichen Dreh- und Angelpunkte der christologischen 
und christlichen Heilsgeschichte verkennt, hat Casel zu überwinden 
versucht. Dazu brachte er zum einen mit allem Nachdruck das Pascha- 
Mysterium zur Geltung; zum anderen vertrat er unter Berufung auf die 
einmütige Lehre der frühen Kirche nicht eine im Modus bloßer Erinne- 
rung, sondern als Ver-Gegenwärtigung zu glaubende •Mysteriengegen- 
wart" der geschichtlichen Heilstat Jesu, eine Repräsentation von Leiden, 
Kreuz und Auferstehung in der real-symbolischen Feier der Sakra- 
mente. Einem solchen, Geschichte und Geschick Jesu ernstnehmenden 
und damit neuere Christologie motivisch präludierenden Denken14 

mußte die gängige Feier von Weihnachten und dessen liturgische sowie 
theologische Einschätzung zutiefst suspekt bleiben. Die Verkürzung des 
Christlichen um seine zentrale geschichtliche Dimension blieb hier eine 
ebensogroße Gefahr wie die beständige Anfälligkeit für jedweden ideo- 
logischen Mißbrauch, der beim Verlust des geschichtlichen Fundaments 
einer Wahrheit beständig droht. 

O. Casel versuchte unermüdlich, dem christlichen Glauben wie dem 
Christen selbst in der Bedrängnis der kritischen Jahre und Jahrzehnte zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts seine unverwechselbare Identität, verwur- 
zelt im Christusgeschehen, zu sichern und neu nahezubringen. Für ihn 
selbst stand dabei unumstößlich fest, daß Christsein selbst und das 
Menschsein überhaupt ins Mysterium Gottes bzw. ins Christus-Myste- 

schichtlich bedeutsame Beschäftigung mit den sogenannten Mysterien des Lebens Jesu; 
dazu vor allem: Die Mysterien des Lebens Jesu, in: Mysterium Salutis, Bd. II1/2, Einsie- 
deln 1969, 1-131; Die Mysterien des Lebens Jesu und die christliche Existenz, hrsg. von L. 
Scheffczyk, Aschaffenburg 1984; G. Lohaus, Die Geheimnisse des Lebens Jesu in der 
Summa theologiae des heiligen Thomas von Aquin, Freiburg 1985 (Lit.). 
14 Dessen herausragende Leistung bleibt die Wiederentdeckung der geschichtlichen Di- 
mensionen des Christus-Ereignisses und die Entfaltung und Problematisierung der ge- 
schichtlichen Seite des Christus-Dogmas; Pionierarbeit leisteten dabei in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts auf katholischer Seite neben O. Casel z. B. K. Adam, R. Guardini, 
J. A. Jungmann. Vgl. R. Krieg, Zur Aktualität der Christologie Karl Adams, in: Theologische 
Quartalschrift 166 (1986) 92-107; A. Schilson, Perspektiven theologischer Erneuerung. 
Studien zum Werk Romano Guardinis, Düsseldorf 1986, 82-155. Zur grundsätzlichen Neu- 
orientierung innerhalb des christologischen Denkens vgl. A. Schilson - W. Kasper, Chri- 
stologie im Präsens. Kritische Sichtung neuer Entwürfe, Freiburg "1980; jetzt auch A.'Schil- 
son, Art. Jesus Christus, in: Handbuch religionspädagogischer Grundbegriffe, Bd. 2, hrsg. 
von G. Bitter - G. Miller, München 1986, 669 ff. 



Mysterientheologie 421 

rium hineinragen; der Weg der Mystagogie gilt daher nicht abstrakten 
Glaubenswahrheiten und deren Entschlüsselung, sondern dem Mensch- 
sein und Christsein selbst, das ins Mysterium weist. 

Weihnachten im Licht der Mysterientheologie 

Auf dem Hintergrund dieser verschiedenartigen Gefährdungen, Veren- 
gungen und Verstellungen des tatsächlichen Gehaltes der Weihnachts- 
feier bleibt nun Casels mystagogische Erschließung dieses Festes ge- 
nauer zu skizzieren und zu würdigen. Dabei wird zugleich die ungebro- 
chene Leistungsfähigkeit seiner Mysterientheologie sichtbar werden. 

Die wechselseitige Erhellung von Weihnachten und Epiphanie 
und die Erschließungsfunktion der christlichen Mysterienfeier 

Einen ersten entscheidenden Zugang zum Verständnis des Festgehalts 
von Weihnachten findet und eröffnet Casel durch die innere Nähe die- 
ses Festes zu Epiphanie. Beide Feste ergänzen sich wechselseitig - mehr 
noch: Die ursprüngliche Liturgie des Advents läuft nicht eigentlich auf 
Weihnachten hin; die hier in Erinnerung gerufene historische Geburt 
Jesu stellt vielmehr nur einen vorübergehenden Festtag dar. Erst im 
Lichte der Epiphanie gewinnt Weihnachten seine wahre Bedeutung, ent- 
hüllt sich sozusagen der übergeschichtliche Gehalt dieses geschichtli- 
chen Geschehens, offenbart sich Geschichte als •Mysterium"15. Der li- 
turgische Advent jedenfalls läuft nicht auf Weihnachten, sondern auch 
auf Epiphanie zu. •Das war die ursprüngliche, klare, liturgische Ord- 
nung, nach der die Adventszeit wirklich mit dem Feste der Epiphanie 
endigte, wie ja auch das Ziel dem Weg, das Fest der Vorbereitungszeit, 
die Epiphanie dem Advent den Namen gibt."16 

Beim Irdischen, Weltlichen, Fleischlichen darf und kann der Glau- 
bende nicht stehenbleiben, so hoffnungsvoll Gottes Kommen ins Fleisch 
der Sünde für ihn auch sein mag. Erst die Epiphanie gibt •den letzten 
Inhalt, die Erfüllung des Weihnachtsmysteriums. Weihnachten verhält 
sich zu Epiphanie wie die Synoptiker zu Johannes."17 Das Geschichtli- 
che und Welthafte ist damit keineswegs übersprungen und vergessen - 
es erscheint lediglich in einer anderen Weise, überwunden, •aufgeho- 
ben", verklärt. Deshalb gilt zunächst: •Wer das Fleisch Christi ablehnt, 

' Vgl. Festmysterium, 26. 
' Mysterium des Kommenden, 221; vgl. auch Festmysterium, 25 ff u.ö. 
' Ebd., 212. 



Arno Schilson 422 

der lehnt auch seine Herrlichkeit als des Logos ab; wer die Menschheit 
Jesu verachtet, der verachtet auch seine Gottheit."18 

Weihnachten zielt aufs Irdische und Niedrige der Gotteserscheinung; 
es unterstreicht, daß wir Christus auf Erden nur im Glauben schauen 
und begegnen können - seine Menschheit, •dieses Fleisch ist zunächst 
wie ein Schleier, ein Vorhang; aber der Vorhang führt zum Allerheilig- 
sten"19. 

Den •Durchblick" durch diesen Vorhang, das wahre Verständnis für 
dieses Christus-Mysterium aber hat nur •der Gläubige, der Myste...; nur 
er kann Weihnachten als das sehen, was es ist, Beginn und Grundlage 
der höchsten Gottestat, die die Welt umwandelt und zu ihrer ewigen 
Vollendung hinführt. Seit dieser Heiligen Nacht ist Gott in der Welt, 
und die Welt ist in Gott. Er ist da. Die Welt hat nun ihre Aufgabe. Sie 
geht nicht mehr in die Irre, sondern sieht den Weg zu Gott, auf dem sie 
sich der hohen Mysterien der Gottesweihe würdig erweisen soll."20 

Unvermittelt offenbart Casel hier die Nähe einer richtigverstandenen 
Weihnachtsfeier zur Feier der christlichen Kultmysterien, der Liturgie 
wie der Sakramente überhaupt21. Um symbolische, und d. h. sinnenhaft- 
wirklichkeitserfüllte, Vermittlung der göttlichen Wirklichkeit geht es im 
Geschehen der menschlichen Geburt und der Heilsgeschichte Jesu Chri- 
sti ebenso wie in den Mysterien der Kirche; beide Male ereignet sich 
Heilswirklichkeit im eminenten Sinn des Wortes: Wie Christus •selbst 
als Gott und Mensch das Ursymbol ist, so daß wir in dem Menschen Je- 
sus den Vater schauen, ebenso besitzen wir in dem von seiner Kraft und 
Gegenwart erfüllten Symbol ihn selbst mit seiner Kraft und seiner Heils- 
tat, die dadurch in der Kirche durch die Jahrhunderte hin fortwirkt, stets 
neues Leben weckend und vollendend. Wir stehen in nichts hinter den 
Zeitgenossen Jesu zurück. Nein, die Menschwerdung, sein Opfer, seine 
Erhöhung sind uns im Glauben und der Glaubensschau durch die My- 
sterien unmittelbar zugänglich und gegenwärtig."22 

Deshalb sensibilisiert bzw. befähigt die Wiederentdeckung des Myste- 
riencharakters, der allem kultischen Handeln der Kirche eigen ist, zu 
einer intensiven, neuen, wirklichkeitserfüllten Feier von Weihnachten. 
Die Epiphanie, das Aufleuchten göttlicher Wirklichkeit in irdischer Ge- 
stalt, findet hier seine Grundlage und seine Erfüllung. Deshalb kann Ca- 
18 Festmysterium, 133. 
19 Ebd., 132. 
20 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 47 f (= Festmysterium, 22). 
21 Diese Nähe durchdringt schon den Beitrag von 1929: Das Weihnachtsmysterium; in die- 
ser Beschreibung des Weihnachtsmysteriums liefert Casel zugleich eine eindrucksvolle 
Kurzfassung seiner zentralen Anliegen. 
22 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 48 f (= Festmysterium, 23). 



Mysterientheologie 423 

sei feststellen: •Das Mysterium der Menschwerdung ist auch heute noch 
wie immer das Fundament des Christentums, der Quell heiliger Glau- 
bensfreude, die Grundkraft heiliger, tätiger Liebe. Aber die heilige Feier 
der Gotteserscheinung könnte für die Gläubigen noch viel mehr das 
sein, was sie ihrem Wesen nach ist, wenn der Kult der Kirche wieder in 
seiner ganzen Fülle verstanden würde, wenn das Mysterium wieder 
nicht bloß betrachtet und erwogen und für das ethische Leben ausge- 
wertet würde, sondern wenn seine Gegenwart wieder mehr ins Be- 
wußtsein der Gläubigen träte. Denn nichts ist mächtiger und kraftvoller 
als Gegenwart und zumal göttliche Gegenwart."23 

Weihnachten im Zeichen der Parusie - 
die Fülle des Erlösungsmysteriums 

Doch Casels Erschließung des Weihnachtsmysteriums reicht noch wei- 
ter. Behutsam und unmerklich hat er nämlich die Sinnrichtung der Epi- 
phaniefeier und deren Festgeheimnis umgebogen. Nicht allein und zu- 
vörderst um das anfängliche Aufscheinen göttlicher Herrlichkeit im 
Kommen Jesu Christi geht es bei diesem Fest, sondern um die Vorweg- 
nahme der Wiederkunft Christi als des Herrn. Epiphanie wird in dieser 
Perspektive zur Erfüllung und Vollendung des Pascha-Mysteriums. •Die 
Herrlichkeit der seligen Pentekoste wird vorausgenommen. Christus 
thront vor uns in unaussprechlicher Glorie, in der Vollendung des voll- 
kommenen Mannes."24 •Wir schauen die ewige Herrlichkeit des verklär- 
ten Gottessohnes, des ewigen Königs aller Kreatur, der dem Vater das 
Reich übergibt und mit seiner Braut [der Kirche] die ewige Hochzeit 
hält."25 Und noch mehr: •Epiphanie ist das volle Erlösungsmysterium, 
gesehen im Lichte der Menschwerdung; es nimmt den Osterglanz in etwa 
voraus."26 

So gesehen, erfaßt und umfaßt die Epiphanie als die andere Seite von 
Weihnachten zugleich das machtvolle Ende der Weltgeschichte, die im 
ersten Kommen Jesu von Gott ein für allemal gerichtet und zu ihrer letz- 
ten Sinnerfüllung bestimmt wurde. Schon die Feier von Weihnachten 
enthält deshalb das Mysterium ganz und ungeteilt. Nicht nur die Krippe 
als Ort der Erniedrigung Gottes selbst steht dem Glaubenden hier vor 
Augen, sondern auch das Kreuz, an dem die wahre Gestalt göttlicher 
Herrlichkeit offenbar wird, und erst recht die weltüberwindende und 

23 Das Weihnachtsmysterium, 194. 
24 Mysterium des Kommenden, 208 f. 
25 Ebd., 210. 
26 Festmysterium, 37. 



Arno Schilson 424 

weltvollendende Macht dieses Kyrios Christus, der in der Parusie alles 
an sich zieht und dem Vater in die Hände legt. An Weihnachten richtet 
sich deshalb der Blick des Glaubens zugleich auf die •übergeschichtli- 
che Realität"27 des verklärten, erhöhten Herrn - Weihnachten ist nicht 
historische Reminiszenz geschichtlich vergangener Wirklichkeit, son- 
dern vergegenwärtigende Feier geschichtlicher Heilstat, die ewige Gel- 
tung und übergeschichtliche Realität besitzt. Nur scheinbar ist am Fest 
Epiphanie die Heilstat Christi als eigentlich bewegendes Zentrum des 
Glaubens und der Festfeier •ausgeschlossen" - •sie ist vielmehr abge- 
schlossen, sie hat ihr Ziel erreicht. Alles ist eingegangen in die ewig-le- 
bendige Ruhe Gottes. Wir ruhen in der seligen Schau..."28 

Weihnachten wird dadurch also zur wirklichen Feier des Christus- 
Mysteriums, weil es weit vorausgreift und die Wiederkunft Christi als 
letzte Vollendung seines Heilswerks einbezieht. Dieser zweite, jetzige 
Advent, auf den die Kirche und der Glaubende mit ihr zugeht, in dem 
sie beständig lebt, ist ebenfalls geschichtlich, darin dem ersten Advent 
gleich, der auf die Geburt des Herrn vorbereitet. Doch dieser zweite Ad- 
vent •wird nicht ewig bleiben, sondern findet sein Ende in der verklär- 
ten Epiphanie des Herrn. Diese verklärte Epiphanie, die bleiben wird, 
begehen wir heute [sc. am Epiphanietag]. Das ist der Sinn des heutigen 
Festes: nicht die Geburt des Kindes, nicht die richterliche Tat des 
Herrn, sondern das Ziel aller Heilstaten. Dieser Adventus Domini hat 
kein Ende. Das Königtum, das Christus heute antritt, bleibt in Ewigkeit; 
denn der Thron des heute erschienenen Christus wird nie wanken. Er 
steht in Ewigkeit wie der ewige Vater selbst. Und der Neue und Ewige 
Bund, der Ehebund zwischen Christus und seiner Ekklesia, wird nie auf- 
hören... Das ist das letzte und tiefste Mysterium, das nie mehr vergeht 
und ewig bleibt, selbst wenn die Heilstaten des Herrn als solche nach 
ihrer geschichtlichen Seite vorübergegangen sind; ihr letzter Kern bleibt 
in Ewigkeit... Ewig ist der heilige Ehebund Gottes mit der erlösten 
Menschheit."29 

Weihnachten - 
Fest der Hoffnung durch mysterienhafte Teilhabe am göttlichen Leben 

Mit dieser unvermuteten Wendung der Weihnachtsfeier hin zur Parusie, 
wobei auch das gesamte Heilswerk Christi einbezogen ist, offenbart Ca- 
sels Verständnis von Weihnachten seinen ganzen geistlichen Reichtum. 

27 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 49 (= Festmysterium, 23 f). 
28 Mysterium des Kommenden, 211. 
29 Ebd., 232 f. 



Mysterientheologie 425 

Daß sich hier Gott der Welt verspricht, versteht er so abgründig, daß er 
gerade nicht bei der Krippe stehenbleibt, sondern diese im Licht der 
ganzen Heilstat Christi bis hin zur Heimholung der Welt als letztem Ziel 
göttlichen Heilshandelns betrachtet. Casel macht Ernst mit der theolo- 
gisch und soteriologisch bedeutsamen Grundeinsicht, daß seit Christi 
Geburt nicht nur Gott in der Welt, sondern diese auch •in Gott ist"30. 

Wem dieses Geheimnis der Weihnacht nahekommt, das aus der gan- 
zen Existenz Jesu, seiner und des Vaters unbedingten Liebe zu uns Men- 
schen, aufleuchtet, der gewinnt die Hoffnung, daß die Welt einmal ganz 
ins göttliche Leben hinein gerettet werde. Durch Anteilgabe am göttli- 
chen Mysterium wird der Mensch heil und erhält die Welt ihren Sinn 
und ihre Aufgabe. Unser Heilsweg führt mit Jesus und durch seine Er- 
niedrigung in Krippe und Kreuz zur unverlierbaren Herrlichkeit: •Wie 
das Kreuz hin zu Ostern, zur Auferstehung und Erhöhung, so führt die 
Erniedrigung der Krippe zur Epiphanie. Keine Epiphanie, keine Verklä- 
rung ohne die Niedrigkeit der Krippe. Sie ist zunächst unser Weg."31 

Und noch deutlicher: •Das Fleisch Jesu Christi, seine Menschwerdung, 
ist der notwendige Durchgang zum Vater. Seine Krippe, sein Kreuz füh- 
ren zur Herrlichkeit. Je mehr wir im Glauben seine Niedrigkeit umfas- 
sen, desto mehr wird sie transparent und läßt seine Herrlichkeit durch- 
schauen, bis schließlich die volle Entschleierung seines Lichtes kommt, 
wobei die Niedrigkeit umgewandelt wird in Herrlichkeit... Nicht beim 
Fleische dürfen wir also stehenbleiben, aber den Weg des Fleisches müs- 
sen wir mit Jesus gehen, damit wir durch die Demut des Fleisches zur 
Herrlichkeit der Agape emporsteigen. Beides gehört zusammen: in Chri- 
stus und in uns."32 

Mehr als in jeder anderen Gestalt des christlichen Lebens aber ver- 
wirklicht sich unser Mit-Gehen und Mit-Handeln mit Christus in den 
Sakramenten und in den christlichen Festfeiern, die beide gleicherma- 
ßen das ganze Christusmysterium unverkürzt repräsentieren: •Wenn wir 
die heiligen Mysterien Christi mitfeiern, als wahrhaft Gläubige, als My- 
sten, als Mittätige..., dann stehen wir mitten drin im Heilswerke des 
Herrn und werden deshalb von ihm ergriffen und umgestaltet."33 Solche 
Fest- bzw. Mysterienfeier aber begründet die Wirklichkeit des Christ- 
seins, denn dessen ganzer Inhalt ist es, •eins zu werden mit dem verklär- 
ten, erhöhten, pneumatischen Herrn, dem Kyrios"34. 

30 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 48 (= Festmysterium, 22). 
31 Festmysterium, 42. 
32 Ebd., 133-135; vgl. Gegenwart des Christus-Mysteriums, 57 f. 
33 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 49 (= Festmysterium, 23). 
34 Festmysterium, 36. 



Arno Schilson 426 

Indem der Mitvollzug von Christi Heilstat im real-symbolischen Ge- 
schehen der Liturgie wie der Sakramente schon hier und jetzt Anteil am 
göttlichen Leben schenkt, erwachsen daraus Hoffnung und Zuversicht 
mitten im Dunkel der Zeit. Dabei geht es allerdings nicht um rein mora- 
lische Stärkung, sondern um ein im kultischen Handeln vorweggenom- 
menes neues Sein, paulinisch gesagt: •in Christus" sein (1 Kor 1,30 
u. ö.). Christliche Feier und insbesondere Weihnachten ist dann und des- 
halb •ein Mysterium, wenn das Objekt des Festes nicht nur gelobt oder 
in Erinnerung gerufen, wenn sein Gedächtnis nicht nur in moralischer 
Besinnung erneuert wird, sondern wenn die Tat, von der es spricht, die 
Heilshandlung, die es besingt, im Ritus sakramental gegenwärtig gesetzt 
wird"35. Mitten in einer Welt, die noch gezeichnet bleibt von Sünde und 
Tod, bezeugen die welthaft ohnmächtigen christlichen Symbole Krippe 
und Kreuz eindrucksvoll die Andersartigkeit von Gottes Macht und 
Herrlichkeit. Die Feier der Weihnacht gibt in Christus wirklichen Zutritt 
zum Vater, sie •vergöttlicht und [erhöht die Menschen] zu wahren Men- 
schen Gottes... Wir erhalten die Kraft, in dem Leben dieser Zeitlichkeit 
mit seiner Not und seinem Elend, mit der Verfolgung des Guten und 
dem Triumph des Bösen, in den Schmerzen der Krankheit und des To- 
des auszuhalten, weil wir ja mit unserem höheren Sein in einer ganz an- 
deren Art Leben drinstehen, im Leben Christi."36 

Wegweisung zu neuer Feier des Weihnachts-Mysteriums 

Dieselbe hoffnungsvolle und christlich ermutigende Botschaft von 
Weihnachten kann Casel auch in der Betrachtung der weihnachtlichen 
Epiphanie Christi bzw. Gottes selbst entfalten. Dabei zeigt sich zugleich, 
wie wenig von menschlicher Aktivität im Heilsgeschehen die Rede sein 
kann, wie sehr es darum geht, etwas mit sich geschehen zu lassen und 
durchlässig, transparent zu werden für das göttliche Handeln selbst37. 

Das hat Casel im folgenden Text aufs kürzeste zusammengefaßt: 
•Epiphanie ist wahrhaft ein Fest der Beschauung, der theoria. Die theo- 
ria der alten Griechen war ein Festzug, eine Prozession hin zum Heilig- 
tum, wo man, am Ziele angelangt, die Schönheit der Gottheit schaute. 
Man stand unmittelbar vor ihr, die sich in ihrem Standbild entschleierte, 
und schaute, hingerissen und entzückt, ihre Herrlichkeit. Die Gottheit 

35 Mysterium des Kommenden, 171. 
36 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 50 (= Festmysterium, 24). 
37 Vgl. zu dieser spezifisch kultischen Handlung bes. R. Schaeffier, Kultisches Handeln. Die 
Frage nach Proben seiner Bewährung und nach Kriterien seiner Legitimation, in: ders. - P. 
Hünermann, Ankunft Gottes und Handeln des Menschen. Thesen über Kult und Sakrament 
Freiburg 1977, 9-50. 



Mysterientheologie 4^' 

tat nichts, sie ließ sich nur beschauen. Dadurch aber schenkte sie mehr 
als durch irgendeine Aktion. Denn diese Offenbarung gab, wie die 
Frommen der Antike glaubten, teil am Wesen der Gottheit, nicht nur an 
ihrem Tun. Auch unser Gott läßt sich heute von uns beschauen, um uns 
teilzugeben an seinem Wesen... Das ist die Gabe der Epiphanie: die 
Schau dessen, der aus den himmlischen Höhen sein Licht in unsere 
Dunkelheit fallen ließ, um uns zu sich emporzuheben, uns teilzugeben 
an seinem Lichte. Es ist gut, zuweilen diese Schau zu haben, das Ziel zu 
sehen, die strahlende Stadt auf dem Berge zu betrachten, ihren König zu 
bewundern und liebend anzubeten. Dann wird der Weg dorthin wieder 
leichter, wenn auch die Lichtvision zurücktritt oder völlig verschwindet 
im Dunkel und Grauen des Weges... Im Glauben, in der Hoffnung, in 
der Liebe, in der Glaubensschau und liebenden Beschauung besitzen 
wir schon etwas von diesem ersehnten Licht. Die Epiphanie gibt uns da- 
mit den letzten Inhalt, die Erfüllung des Weihnachtsmysteriums."38 

Das Feiern christlicher Feste - so zeigt diese religionsgeschichtlich in- 
spirierte Erschließung der Epiphanie - gelingt erst dort, wo der Glau- 
bende zur Ruhe Gottes, zur Teilhabe am vollendeten Leben Gottes 
gelangt. Dies aber geschieht weder in überheblichem Zugriff noch in 
vornehmer Zurückhaltung, weder in hektischer Aktivität noch in selbst- 
zufriedener Passivität. Casel ruft in Erinnerung, daß Weihnachten ein 
beschauliches Fest ist - es lädt uns ein zum Sehen, zur staunenden 
Wahrnehmung göttlicher Wirklichkeit, um so an ihr Anteil zu gewinnen. 
Weihnachten öffnet die Augen für diese Welt und für Gottes Mysterium, 
Gottes gesamten Heilsplan bis zur letzten Erfüllung hin. Solche Licht- 
blicke braucht der Mensch, um leben und hoffen zu können. Doch mehr 
als den bloßen Blick braucht er die Wahrheit dieses lebendigen Gottes, 
die sich vor seinen Augen sichtbar und greifbar ausbreitet und ereignet, 
um geschaut und angenommen zu werden, damit Gott schon in diesem 
Leben anfanghaft •Besitz" des Menschen werde. 

Daß solche Schau des lebendigen Gottes im Kind in der Krippe den 
Menschen verwandeln und die Not seines Daseins wenden kann, bleibt 
Casels bedeutsames Vermächtnis an unsere Zeit, die gerade diese hof- 
fende Beschaulichkeit des Weihnachtsfestes gründlich vergessen zu ha- 
ben scheint und Weihnachten - wie eingangs bereits skizziert - zum 
•Fest edler Menschlichkeit"39 umzufunktionieren droht. Die weitge- 
hende Unfähigkeit zur richtigen Feier von Weihnachten korrespondiert 
dabei auf bedenkliche und zugleich frappierende Weise mit einem man- 

38 Mysterium des Kommenden, 210-212. 
39 Gegenwart des Christus-Mysteriums, 43 (= Festmysterium, 17). 



Jürgen Kuhlmann 42g 

gelnden Gespür für Sinn und Gehalt, für die konstitutive Bedeutung des 
liturgischen und sakramentalen Handelns im christlichen Glauben. Ca- 
sels Mysterientheologie, die dem einen wie dem anderen Mangel abzu- 
helfen versucht, könnte so entscheidend zu einer erneuerten und vertief- 
ten Feier von Weihnachten und zu einer Rückbesinnung auf die Grund- 
festen christlicher Existenz beitragen. 

Unsere Heiligen 
Organe des Heiligen Geistes 

Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

Kann ein Blick ins Wörterbuch glücklich machen? Ja, z. B. einen Schü- 
ler nach der Schulaufgabe. Kann ein Blick ins Wörterbuch aber auch zu 
einem Schwall tiefer geistlicher Freude führen? Das klingt unwahr- 
scheinlich. Und doch ist es mir so ergangen. 

Für ein Mystikerbuch soll ich Texte des Ostkirchen-Heiligen Gregor 
Palamas übersetzen. Ehrenvolle Aufgabe: Schon über 600 Jahre ist er 
tot, auf deutsch aber hat seine Gedanken noch niemand nachgedacht - 
oder doch? Was wissen wir von den verborgenen Begegnungen der Gei- 
ster! Gedruckt jedenfalls gibt es den zu übersetzenden Text bisher nur 
auf Griechisch und Französisch. 

Die Heiligen, lese ich da, seien •örgana tou hagiou Pneümatos". •Or- 
ganon" heißt •Werkzeug". Werkzeuge des Heiligen Geistes sollen wir 
sein. Eine schöne Idee, gewiß. Vielleicht darf ich zuweilen ein Hammer 
sein, mit dem Gottes Geist einen Nagel einschlägt, daran ein hilfreiches 
Bild hängt. Oder die Zange, mit der ein störender Nagel entfernt wird. 

Im französischen Text heißt es •instruments". Dabei kommt mir Fei- 
neres in den Sinn, etwa der Füllhalter, mit dem ich schreibe: Die Bot- 
schaft, die wir vermitteln, ist nicht unsere, wohl die Kleckse, die sie 
manchmal unleserlich machen. Vor allem aber kommt vom griechischen 
•organon" ja auch unser Wort •Orgel". Musikinstrument des Heiligen 
Geistes zu sein - kann es ein edleres Selbstverständnis des Christen 
geben? 

Ja. Und deshalb bin ich mit dieser Übersetzung unzufrieden. Werk- 
zeug, Instrument, das ist weithin etwas Äußerliches. Ein Hammer und 
sogar die prächtige Orgel sind im Grunde nichts als tote Apparate. 




