
Transzendentale Methode 
Zu einem philosophischen Denkstil in der Theologie* 

Karl Rahner (t), Innsbruck 

Die Rezeption der transzendentalen Methode bedeutet das Ende der 
•Neuscholastik" im historischen Sinn des Wortes. Nicht als ob durch 
diese Rezeption die Substanz des Erbes der traditionellen Philosophie 
des Mittelalters (vor allem des Thomas von Aquin) als falsch oder un- 
wichtig verworfen würde. Davon kann natürlich aus den verschieden- 
sten Gründen keine Rede sein. Aber diese transzendentale Wende be- 
deutet doch nicht bloß die Aufnahme eines neuen einzelnen Lehrstückes 
in ein sonst gleichbleibendes •System", sondern eine Neukonzeption 
des Ganzen des •Systems". Und in diesem Sinn kann man ruhig von ei- 
nem Ende der Neuscholastik sprechen, so wie sie sich seit der 2. Hälfte 
des 19. Jahrhunderts verstanden hat. Durch diese •Kehre" hat die christ- 
liche Philosophie als erste kirchliche Disziplin jene größere notwendige 
Dialogfähigkeit gewonnen, die das 2. Vatikanum der Kirche als ganzer 
in allen Bereichen der •Welt" gegenüber zur Aufgabe und Pflicht ge- 
macht hat. 

Die transzendentale Methode hat ihre große Bedeutung in der Theolo- 
gie. In der Theologie muß gedacht werden, also philosophiert werden. 
Eine Theologie als intellectus fidei muß ihren Gegenstand mit all den 
Methoden und unter all den Horizonten bedenken, die ihr durch das 
Geistesleben ihrer Zeit vorgegeben sind. Die transzendentale Methode 
kann in einer so verstandenen Theologie eine große Rolle spielen. Zu- 
nächst selbstverständlich in der •Fundamentaltheologie"; diese muß ja 
heute nicht nur •objektiv" die Glaubwürdigkeit des Ereignisses einer 
göttlichen Offenbarung dartun, sondern den Menschen selbst als Hörer 
einer möglichen Offenbarung viel genauer und reflexer verstehen ler- 
nen. Das bedeutet aber die Reflexion auf die transzendentalen Bedin- 
gungen der Möglichkeit des Hörens von Offenbarung. Aber auch in der 
dogmatischen Theologie selbst. Vor allem die Gnadenlehre und die 
Christologie sind einer solchen Fragestellung zugänglich. Denn das, was 
wir heiligmachende Gnade, Gnade des Glaubens, eingegossene göttli- 

* Bisher nur auf englisch veröffentlicht in: Otto Muck, A Transcendental Method, New 
York 1968, 9 f. Nach einigen einleitenden Sätzen über das Buch selbst beginnt der hier ab- 
gedruckte Text. Die Redaktion. 



Norbert Lohfink 2 

ehe Tugenden nennen, ist im ersten Ansatz nicht zu verstehen als •kate- 
goriale" Bestimmung (regionaler Art) des Menschen, sondern als 
gnadenhafte, apriorische Bestimmung seiner •Transzendentalität" als 
solcher. Und ähnlich läßt sich auch in der Christologie sowohl eine 
•transzendentale Christologie" denken, d. h. die Reflexion auf das gna- 
denhaft •erhobene" Dasein des Menschen als offen für eine Begegnung 
mit dem absoluten Gott in der Geschichte, als auch eine Lehre über die 
Menschwerdung, in der diese mit Begriffen einer transzendentalen An- 
thropologie ausgesagt wird. Das sind nur kurze Andeutungen. Aber ich 
bin überzeugt, daß durch die Rezeption der transzendentalen Methode 
in der kirchlichen Philosophie auf die Dauer auch eine solche Wendung 
in der Theologie eintritt, daß auch diese aufhört, in einem geschichtli- 
chen Sinn neuscholastisch zu sein. Die Geschichte dieser Rezeption ist 
darum auch für die katholische Theologie von großer Bedeutung. 

Gegenwart und Ewigkeit 
Die Zeit im Buch Kohelet 

Norbert Lohfink, Frankfurt 

Man trifft wohl nur selten Menschen, die schon Jahre vor ihrem Tod 
über den eigenen Tod nachdenken und auch wie selbstverständlich mit 
anderen darüber sprechen. Ich habe einen solchen Menschen gekannt. 
Es war Karl Rahner, den im Jahr 1984 sein vielbedachter Tod erreicht 
hat. 

Unser Sprechen über den Tod nahm zwischen ihm und mir vor eini- 
gen Jahren eine besondere Gestalt an. Ich hatte einen Kommentar zum 
Buch Kohelet geschrieben (Würzburg 1980). Weil ich wußte, daß Karl 
Rahner Kohelet liebte, hatte ich ihm ein Exemplar geschickt. Seitdem 
sind wir uns nie mehr begegnet, ohne daß er fast sofort und ohne Einlei- 
tung angefangen hätte, von Kohelet zu sprechen. Sein eigenes Nachden- 
ken über die Zeit, den Tod und die Ewigkeit, ja das, was man seine my- 
stische Erfahrung und Voraus-Erfahrung dieser Dinge nennen könnte, 
scheint in der seltsam zwischen Philosophie und Dichtung schwebenden 
Sprache Kohelets ein Medium gefunden zu haben, das sie bestätigte und 
mit Farben versah. Vielleicht waren ihm andere Teile der Bibel fast zu 




