Transzendentale Methode

Zu einem philosophischen Denkstil in der Theologie*

Karl Rahner (1), Innsbruck

Die Rezeption der transzendentalen Methode bedeutet das Ende der
., Neuscholastik* im historischen Sinn des Wortes. Nicht als ob durch
diese Rezeption die Substanz des Erbes der traditionellen Philosophie
des Mittelalters (vor allem des Thomas von Aquin) als falsch oder un-
wichtig verworfen wiirde. Davon kann natiirlich aus den verschieden-
sten Griinden keine Rede sein. Aber diese transzendentale Wende be-
deutet doch nicht bloB die Aufnahme eines neuen einzelnen Lehrstiickes
in ein sonst gleichbleibendes ,,System®, sondern eine Neukonzeption
des Ganzen des ,,Systems*. Und in diesem Sinn kann man ruhig von ei-
nem Ende der Neuscholastik sprechen, so wie sie sich seit der 2. Hélfte
des 19. Jahrhunderts verstanden hat. Durch diese ,,Kehre“ hat die christ-
liche Philosophie als erste kirchliche Disziplin jene groflere notwendige
Dialogfihigkeit gewonnen, die das 2. Vatikanum der Kirche als ganzer
in allen Bereichen der ,Welt“ gegeniiber zur Aufgabe und Pflicht ge-
macht hat.

Die transzendentale Methode hat ihre groe Bedeutung in der Theolo-
gie. In der Theologie muB gedacht werden, also philosophiert werden.
Eine Theologie als intellectus fidei muB ihren Gegenstand mit all den
Methoden und unter all den Horizonten bedenken, die ihr durch das
Geistesleben ihrer Zeit vorgegeben sind. Die transzendentale Methode
kann in einer so verstandenen Theologie eine groBe Rolle spielen. Zu-
nichst selbstverstindlich in der ,,Fundamentaltheologie*; diese muf} ja
heute nicht nur ,,objektiv¢ die Glaubwirdigkeit des Ereignisses einer
gottlichen Offenbarung dartun, sondern den Menschen selbst als Horer
einer moglichen Offenbarung viel genauer und reflexer verstehen ler-
nen. Das bedeutet aber die Reflexion auf die transzendentalen Bedin-
gungen der Moglichkeit des Horens von Offenbarung. Aber auch in der
dogmatischen Theologie selbst. Vor allem die Gnadenlehre und die
Christologie sind einer solchen Fragestellung zuginglich. Denn das, was
wir heiligmachende Gnade, Gnade des Glaubens, eingegossene gottli-

* Bisher nur auf englisch verdffentlicht in: Otto Muck, A4 Transcendental Method, New
York 1968, 9f. Nach einigen einleilenden Sitzen iiber das Buch selbst beginnt der hier ab-
gedruckte Text. Die Redaktion.



Norbert Lohfink 2

che Tugenden nennen, ist im ersten Ansatz nicht zu verstehen als , kate-
goriale® Bestimmung (regionaler Art) des Menschen, sondern als
gnadenhafte, apriorische Bestimmung seiner ,, Transzendentalitit* als
solcher. Und &hnlich 148t sich auch in der Christologie sowohl eine
»transzendentale Christologie* denken, d.h. die Reflexion auf das gna-
denhaft ,.erhobene® Dasein des Menschen als offen fir eine Begegnung
mit dem absoluten Gott in der Geschichte, als auch eine Lehre tiber die
Menschwerdung, in der diese mit Begriffen einer transzendentalen An-
thropologie ausgesagt wird. Das sind nur kurze Andeutungen. Aber ich
bin iiberzeugt, dall durch die Rezeption der transzendentalen Methode
in der kirchlichen Philosophie auf die Dauer auch eine solche Wendung
in der Theologie eintritt, dal auch diese aufhért, in einem geschichtli-
chen Sinn neuscholastisch zu sein. Die Geschichte dieser Rezeption ist
darum auch fiir die katholische Theologie von groBler Bedeutung.

Gegenwart und Ewigkeit

Die Zeit im Buch Kohelet

Norbert Lohfink, Frankfurt

Man trifft wohl nur selten Menschen, die schon Jahre vor ihrem Tod
iiber den eigenen Tod nachdenken und auch wie selbstverstindlich mit
anderen dartiber sprechen. Ich habe einen solchen Menschen gekannt.
Es war Karl Rahner, den im Jahr 1984 sein vielbedachter Tod erreicht
hat.

Unser Sprechen iiber den Tod nahm zwischen ihm und mir vor eini-
gen Jahren eine besondere Gestalt an. Ich hatte einen Kommentar zum
Buch Kohelet geschrieben (Wiirzburg 1980). Weil ich wullte, dal3 Karl
Rahner Kohelet liebte, hatte ich ihm ein Exemplar geschickt. Seitdem
sind wir uns nie mehr begegnet, ohne daf er fast sofort und ohne Einlei-
tung angefangen hitte, von Kohelet zu sprechen. Sein eigenes Nachden-
ken iiber die Zeit, den Tod und die Ewigkeit, ja das, was man seine my-
stische Erfahrung und Voraus-Erfahrung dieser Dinge nennen koénnte,
scheint in der seltsam zwischen Philosophie und Dichtung schwebenden
Sprache Kohelets ein Medium gefunden zu haben, das sie bestitigte und
mit Farben versah. Vielleicht waren ihm andere Teile der Bibel fast zu





