
Norbert Lohfink 2 

ehe Tugenden nennen, ist im ersten Ansatz nicht zu verstehen als •kate- 
goriale" Bestimmung (regionaler Art) des Menschen, sondern als 
gnadenhafte, apriorische Bestimmung seiner •Transzendentalität" als 
solcher. Und ähnlich läßt sich auch in der Christologie sowohl eine 
•transzendentale Christologie" denken, d. h. die Reflexion auf das gna- 
denhaft •erhobene" Dasein des Menschen als offen für eine Begegnung 
mit dem absoluten Gott in der Geschichte, als auch eine Lehre über die 
Menschwerdung, in der diese mit Begriffen einer transzendentalen An- 
thropologie ausgesagt wird. Das sind nur kurze Andeutungen. Aber ich 
bin überzeugt, daß durch die Rezeption der transzendentalen Methode 
in der kirchlichen Philosophie auf die Dauer auch eine solche Wendung 
in der Theologie eintritt, daß auch diese aufhört, in einem geschichtli- 
chen Sinn neuscholastisch zu sein. Die Geschichte dieser Rezeption ist 
darum auch für die katholische Theologie von großer Bedeutung. 

Gegenwart und Ewigkeit 
Die Zeit im Buch Kohelet 

Norbert Lohfink, Frankfurt 

Man trifft wohl nur selten Menschen, die schon Jahre vor ihrem Tod 
über den eigenen Tod nachdenken und auch wie selbstverständlich mit 
anderen darüber sprechen. Ich habe einen solchen Menschen gekannt. 
Es war Karl Rahner, den im Jahr 1984 sein vielbedachter Tod erreicht 
hat. 

Unser Sprechen über den Tod nahm zwischen ihm und mir vor eini- 
gen Jahren eine besondere Gestalt an. Ich hatte einen Kommentar zum 
Buch Kohelet geschrieben (Würzburg 1980). Weil ich wußte, daß Karl 
Rahner Kohelet liebte, hatte ich ihm ein Exemplar geschickt. Seitdem 
sind wir uns nie mehr begegnet, ohne daß er fast sofort und ohne Einlei- 
tung angefangen hätte, von Kohelet zu sprechen. Sein eigenes Nachden- 
ken über die Zeit, den Tod und die Ewigkeit, ja das, was man seine my- 
stische Erfahrung und Voraus-Erfahrung dieser Dinge nennen könnte, 
scheint in der seltsam zwischen Philosophie und Dichtung schwebenden 
Sprache Kohelets ein Medium gefunden zu haben, das sie bestätigte und 
mit Farben versah. Vielleicht waren ihm andere Teile der Bibel fast zu 



Kohelet 3 

groß geworden in ihrer Welt- und Geschichtsfülle, im Übermaß ihrer so- 
gar schon irdischen Verheißung der Gottesherrschaft, und Kohelet war 
für ihn dann in der Bibel etwas wie ein Trost für die dem Großen nicht 
mehr voll Gewachsenen, zu denen er sich in seiner Bescheidenheit 
zählte. Denn Kohelet war skeptisch allem Geschichtstriumphalismus ge- 
genüber, so wie er selbst, und doch zugleich so sicher in der •Gottes- 
furcht", wie er selbst es auch wieder war. 

Ich kann Karl Rahner nicht aus dem Sinn verlieren, während ich 
diese Seiten über die •Zeit" bei Kohelet niederschreibe. Karl Rahner 
wußte zutiefst, daß mit dem Tod die Zeit nicht weiterläuft. Genau hier 
verstand er Kohelet, gegen alle übliche christliche Jenseitsharmlosigkeit. 
Der Tod war für ihn das Ende. Und doch war er, wieder wie Kohelet, 
voll des Hungers nach Ewigkeit. Er besaß ein Gefühl, daß seine eigene 
Lebenszeit vertan war. Er hatte durchaus das Bewußtsein, der wohl 
größte Theologe seiner Generation zu sein. Trotzdem war er nie davon 
zu überzeugen, daß er ein •Werk" geschaffen habe. Was er produziert 
hatte (es war unglaublich viel und füllte eine ganze Wand in seinem Ar- 
beitszimmer), betrachtete er nur als lauter kleines Stückwerk, immer neu 
unter dem Druck des Augenblicks hervorgestoßene Einzelgedanken, 
eher pastoral als wissenschaftlich, die •Pflicht" des jeweiligen und tägli- 
chen •Heute". Und doch glaubte er, daß durch das Geheimnis Gottes 
gerade in diesen tausend kleinen Fragmenten seine persönliche Ewigkeit 
angelegt sei, und nicht etwa in einer Tat, die er erst noch in seiner Zu- 
kunft vollbringen müßte - obwohl er dann auch wieder davon sprechen 
konnte, daß der Tod auf seiner anderen, uns nicht zugänglichen Seite 
die letzte, eine und grundsätzliche Entscheidung des Menschen zu sich 
selbst und zu seinem Gott sei, in der ihm die Ewigkeit zuteil würde. 

Vielleicht ist das Sprachspiel Kohelets noch radikaler. Er leugnet jede 
Möglichkeit, vom Tod aus noch geradlinig weiterzudenken. Er bindet 
alles, was er über die Ewigkeit zu sagen hat, an Gottes Gegenwart im je- 
weiligen und stets schon wieder entschwindenden Augenblick. Rahner 
war in seinem Denken versöhnlich. Er wollte auch die üblichen christli- 
chen Sprachspiele, welche die Ewigkeit als das beschreiben, was nach 
dem Tode weiterläuft, umformend bewahren. Aber irgendwo bewun- 
derte er diesen Kohelet, der solche Zugeständnisse offenbar nicht nötig 
hatte und dennoch in den Kanon der heiligen Schriften geraten war. So 
mag, was ihn an Kohelet faszinierte, doch wohl vor allem gewesen sein, 
daß dort auf radikalste Weise der vergängliche und uns immer schon 
wieder entgleitende Augenblick der einzige Ort ist, an dem wir Gott und 
die Ewigkeit berühren. Nur durch das jeweilige Jetzt wird uns daran An- 
teil geschenkt. Hier aber wird er uns geschenkt. 



Norbert Lohfink 4 

Alles hat seine Stunde 

Wie überschwenglich kann Kohelet diesen dem Menschen immer wie- 
der von neuem gegebenen und immer wieder von neuem entsinkenden 
Augenblick beschreiben! Es ist ja kein leerer Augenblick: Jeder Augen- 
blick hat einen Inhalt, sei er gut oder böse. So können gerade die Oppo- 
sitionen extremer Inhaltsmöglichkeiten die Fülle der dem Menschen ge- 
schenkten Zeit beschreiben. Und damit deutlich wird, daß die unend- 
liche Vielfalt möglicher menschlicher Augenblicke zugleich einen geord- 
neten •Kosmos" darstellt, bringt Kohelet sie in seinem berühmten Ge- 
dicht •über die Zeit" (3,2-8) auf eine Zahl von 28 (= 4 mal 7): sieben, 
die Zahl der Vollkommenheit, in die Zahl der vier Himmelsrichtungen 
hinein entfaltet... 

Außerdem verschränkt er in den zwei ungleich langen Strophen (die 
erste hat sechs, die zweite acht Gegensatzpaare), wenn man so will, die 
gesellschaftlichen und die eher familiären und persönlichen Möglichkei- 
ten der Zeit. Er beginnt mit dem Allerpersönlichsten: 

Eine Zeit zum Gebären / und eine Zeit zum Sterben. (3,2) 

Der Augenblick also, in dem das In-der-Zeit-Sein anhebt, und der Au- 
genblick, in dem es sein Ende erreicht. Das ist das Allerpersönlichste 
des einzelnen - doch von ihm aus springt das Gedicht nun in die Fülle 
der Möglichkeiten, die im Dorf, in der Stadt, in ganz Israel, also im 
Raum der •Gesellschaft" ihre Füllung erhalten (oder zumindest: damals 
erhielten): 

Eine Zeit zum Pflanzen / und eine Zeit zum Abernten 
der Pflanzen. 
Eine Zeit zum Töten / und eine Zeit zum Heilen. 
Eine Zeit zum Niederreißen / und eine Zeit zum Bauen. 
Eine Zeit zum Weinen / und eine Zeit zum Lachen. 
Eine Zeit für die Klage / und eine Zeit für den Tanz. (3,2-4) 

Die zweite, längere Strophe geht eher auf die privat-persönlichen Mög- 
lichkeiten. Hier verstehen wir nicht mehr alles genau, was genannt wird. 
Es bleibt wohl zum Teil im Bild. Es ist möglich, daß viel mehr Gegen- 
satzpaare von dem sprechen, was zwischen Mann und Frau vor sich 
geht, als uns auf den ersten Blick scheint. Ganz am Schluß wird die per- 
sönliche Zeit dann allerdings wieder in die sozial bestimmte Zeit hinein- 
verschränkt. Geburt und Tod des Anfangs spiegeln sich in Krieg und 
Frieden am Ende. 



Kohelet 5 

Eine Zeit zum Steinewerfen / und eine Zeit zum Steinesammeln. 
Eine Zeit zum Umarmen / und eine Zeit, die Umarmung zu lösen. 
Eine Zeit zum Suchen / und eine Zeit, etwas verloren zu geben. 
Eine Zeit zum Behalten / und eine Zeit zum Wegwerfen. 
Eine Zeit zum Zerreißen / und eine Zeit zum Zusammennähen. 
Eine Zeit zum Schweigen / und eine Zeit zum Reden. 
Eine Zeit zum Lieben / und eine Zeit zum Hassen. 
Eine Zeit für den Krieg / und eine Zeit für den Frieden.       (3,5-8) 

Eine Fülle von Möglichkeiten an Zeit. Eine Welt von Zeit. Wie anders 
also als bei uns, die wir uns über den Mangel an Zeit beklagen. Wir hät- 
ten diese Fülle so gerne - doch es ist immer so, als entzöge sie sich uns. 

Auch Kohelet allerdings, sosehr das Gedicht die Fülle möglicher Zeit 
zur Sprache bringt, will letztlich auf anderes hinaus. Nicht, daß es dies 
alles nicht gäbe. Wohl aber: es gibt diese oder jene •Zeit" nicht auf- 
grund unseres eigenen Tuns. Wir können die Inhalte der Zeit nicht 
selbst bestimmen. Die Inhalte kommen je zu der ihnen eigenen Zeit, 
über die wir Menschen nicht verfügen. Das meint der Einleitungssatz, 
der in das Gedicht hineinführt: 

Alles hat seine Stunde. Für jedes Geschehen unter dem Himmel 
gibt es eine bestimmte Zeit. (3,1) 

Und das meint wieder die rhetorische Frage, die sich an das Gedicht an- 
schließt: 

Wenn jemand etwas tut - welchen Vorteil hat er davon, daß er sich 
anstrengt? (3,9) 

Hier wird eine Summe gezogen aus langen Reflexionen, die diesem Ge- 
dicht, das ja erst im 3. Kapitel des Buches steht, vorangingen und die 
der Leser im einzelnen nachzulesen gebeten ist. Kohelet entwirft da den 
besten denkbaren Fall: Er schlüpft in das Gewand eines Herrschers, 
dem weder Glück noch Intelligenz noch Tatkraft fehlen. Als solchem ge- 
lingt ihm ein Werk. Er gestaltet Welt. Er gewinnt für sein Leben das, was 
alle Menschen suchen: Glück (vgl. 2,1-10). Doch dann analysiert er die- 
sen besten aller möglichen menschlichen Fälle. Auch ein solches voll ge- 
lingendes Leben entgeht am Ende nicht dem Tod (vgl. 2,13-17). Das 
Werk dieses Menschen gerät nach seinem Tod in die Hände anderer, 
und vielleicht sind das Toren (vgl. 2,18-20). Vielleicht gerät es sogar 
schon zu seinen Lebzeiten in andere Hände, und ihm selbst bleibt nur 
Dunkel und Unglück (vgl. 2,21-23). Und schließlich muß er sich noch 
sagen, daß selbst das Gelingen von Weltgestaltung in dem von ihm an- 



Norbert Lohfink 6 

genommenen idealen Fall nicht wirklich in der Hand dieses glücklichen 
Menschen gewesen war: 

Nicht im Menschen selbst gründet das Glück, daß er essen und 
trinken und persönlich durch seinen Besitz das Glück kennenler- 
nen kann. Ich habe vielmehr eingesehen, daß auch dies Gottes 
Gabe ist. Denn wer hat zu essen, wer weiß zu genießen, wenn nicht 
ich? Aber es gibt Menschen, denen Gott wohl will; das sind die, 
denen er Wissen, Können und Freude geschenkt hat. Und genauso 
gibt es Menschen, deren Leben verfehlt ist; es sind diejenigen, die 
er mit dem Geschäft beauftragt hat, zu sammeln und zu horten 
und dann alles denen zu geben, denen er wohl will. (2,24-26) 

Nichts darf also geleugnet werden von des Menschen Möglichkeit, Welt 
zu gestalten, Werke zu schaffen, Glück zu produzieren. Und trotzdem 
zeigt das Denken, daß dies nur der Vordergrund ist. Im Hintergrund der 
Wirklichkeit hat ein anderer die Zeit in der Hand. Er allein schenkt je- 
den neuen Augenblick, und wenn er ihn schenkt, gibt er ihm einen In- 
halt, den er allein bestimmt. 

Genau an dieser Stelle setzt Kohelet das Gedicht über die Zeit ein, bei 
dem wir begonnen hatten. Es gibt für alles, was unter dem Himmel vor 
sich geht, eine Stunde, und diese ist nicht in des Menschen Hand. Der 
Mensch mag tätig werden, er muß es sogar. Aber welchen Vorteil hat er 
davon, daß er sich anstrengt? Vielleicht hat er einen Vorteil, vielleicht 
nicht. Und nicht er legt das fest, es ist Gottes Setzung. 

Es gibt nichts Neues unter der Sonne 

Wenn wir uns gehetzt fühlen und keine Zeit zu haben scheinen, dann 
sind wir meistens in Werk und Leistung verwickelt. Wir haben dann die 
Gegenwart vor einer angezielten Zukunft aus dem Blick verloren. Und 
wir ahnen darüber hinaus zugleich, daß wir der Zukunft gar nicht sicher 
sind - weil am Ende ein anderer darüber verfügt. So mag uns die Ver- 
zweiflung packen, von der auch Kohelet mitten in seiner Analyse spricht 
(vgl. 2,20). 

Doch sagt er das unterwegs, und es ist nur im Durchgang des Den- 
kens. Da, wo er das Gedicht über die Zeit einsetzt, ist schon das Wort 
•Gott" gefallen, und die Füllung jedes Augenblicks ist als •Geschenk 
Gottes" erkannt worden. 

Um deutlicher zu sehen, was das impliziert, müssen wir zur Kenntnis 
nehmen, daß Kohelet noch einen ganz anderen Zeitbegriff entwickelt 
als den des •Augenblicks". Es ist der Begriff der •Ewigkeit". Ihn präsen- 
tiert uns Kohelet in seinem Buch noch vor all den Überlegungen, denen 



Kohelet 

wir bisher nachgegangen sind. Er stellt ihn in einem anderen Gedicht an 
den Anfang des Buches. Man könnte es das •Gedicht vom großen Kreis- 
lauf der Welt" nennen: 1,4-11. 

Dieses Gedicht mißverstehen wir neuzeitlichen, ganz vom Gedanken 
des Fortschritts und der Evolution geprägten Menschen fast notwendi- 
gerweise. Einmal, weil der Gedanke des kosmischen Kreislaufs und der 
Wiederkehr des immer Gleichen (trotz Friedrich Nietzsche) so fremd ge- 
worden ist. Zum anderen, weil ein zentraler Satz des Gedichtes bei uns 
ganz falsche Konnotationen erzeugt. 

Der Satz, um den es geht, ist bei uns sprichwörtlich geworden. Er lau- 
tet: •Es gibt nichts Neues unter der Sonne." •Leider, leider" - so kom- 
mentieren wir ihn. Und wir zitieren ihn, wenn uns wieder einmal etwas 
als neu oder als Fortschritt präsentiert worden war und wir dann - lei- 
der - feststellen mußten, daß es gar nicht neu ist, sondern längst schon 
einmal da war. Wie schön wäre es gewesen, wenn das Versprechen der 
Neuheit sich erfüllt hätte. Denn etwas Neues, das hätten wir ge- 
wünscht... So setzt unser Gebrauch des Zitats das Bild einer evolutiven 
Welt voraus, in der die Zukunft die Vergangenheit übersteigen soll. 
•Neu" ist ein positiver Wertbegriff, und was für einer! Doch das ist bei 
Kohelet anders. Etwas •Neues" und damit •anderes" könnte für ihn nur 
Verfall sein. Wertvoll ist, was den Glanz des Alten und des Anfangs an 
sich trägt. Die bange Frage der Menschen ist, ob das Anfängliche seinen 
Glanz behalten und Dauer gewinnen kann. Eine ökologisch denkende 
jüngere Generation mag vielleicht wieder einen Sinn für eine solche 
Sicht entwickeln: Wie gern würde sie auf immer neue Plastikprodukte 
verzichten, wenn man ihr nur versichern könnte, daß die großen alten 
Wälder nicht am sauren Regen zugrunde gehen. Wenn im antiken Kon- 
text der Satz erklingt: •Es gibt nichts Neues unter der Sonne!", dann ist 
das eine philosophische Siegesfanfare. Dieser Satz erklärt zum Beispiel 
die Lehre von den vier Weltzeitaltern (unter denen ja nur das erste ein 
goldenes gewesen sein soll) als irrig. Er ist die jubelnde Feststellung, 
daß in der Schöpfung Gottes - gegen mancherlei Anschein - die Quali- 
tät des Anfangs sich durchhält und daß die ständig nagende Zeit die 
Kraft der Seienden weder abnutzt noch aufbraucht. So haftet diesem 
Satz nichts Melancholisches an. Es ist ein Freudenschrei: weil hinter 
dem versinkenden Augenblick ewige Dauer aufleuchtet. 

Dafür plädiert das ganze Gedicht von Koh 1,4-11. Es beginnt mit ei- 
nem Bild fehlender Dauer: den einander ablösenden menschlichen Ge- 
nerationen. Doch wir können diese Urerfahrung menschlicher Vergäng- 
lichkeit ja nur machen, weil es eine bleibende Bühne des Wechselspiels 
gibt: unsere Erde. Sie hat Dauer: 



Norbert Lohfink 8 

Eine Generation geht, eine andere kommt. 
Die Erde steht in Ewigkeit. (1,4) 

Aber bestimmen nicht trotz der festgegründeten Erde wenigstens im 
Kosmos Werden und Vergehen das Bild? Die anderen Urelemente - ne- 
ben der Erde das Feuer, die Luft und das Wasser - scheinen nicht an der 
Dauer der Erde zu partizipieren. Auch sie unterliegen der Zeit. Doch 
der Schein trügt. Jede Bewegung, die Anfang und Ende zu haben 
scheint, erweist sich bei näherem Zusehen als Kreislauf, also als Wieder- 
kehr des immer Gleichen: 

Die Sonne, die aufging und wieder unterging, 
atemlos jagt sie zurück an den Ort, wo sie wieder aufgeht. 

Er weht nach Süden, dreht nach Norden, 
dreht, dreht, weht, der Wind. 
Weil er sich immerzu dreht, kehrt er zurück, der Wind. 

Alle Flüsse fließen ins Meer, 
das Meer wird nicht voll. 
Zu dem Ort, wo die Flüsse entspringen, 
kehren sie zurück, um wieder zu entspringen. (1,5-7) 

Der Kosmos ist also, obwohl er voll von Werden und Vergehen zu sein 
scheint, in einem Kreislauf begriffen, durch den er an der Ewigkeit teil- 
hat. Dieses Geschehen ist so übermächtig, daß die Sprache und die 
Sinne des Menschen seiner Fülle überhaupt nicht gewachsen sind. Sie 
kommen damit nie an ein Ende (vgl. 1,8). Und trotzdem gilt: 

Was geschehen ist, wird wieder geschehen. (1,9) 

Wenn das aber wahr ist, dann ist der Schluß •a maiore ad minus" er- 
laubt: vom ganzen Kosmos auf seinen kleinen Bewohner, den Men- 
schen. Von ihm gilt daher der sprachlich genau entsprechende Satz: 

Was man getan hat, wird man wieder tun. (1,9) 

Daher kann zusammengefaßt werden: 

Es gibt nichts Neues unter der Sonne. (1,9) 

Wenn die menschliche Erfahrung das nicht zu bestätigen scheint, ist das 
ein Irrtum, der sich erklären läßt. Dadurch, daß immer neue Generatio- 
nen einander ablösen, gibt es kein sich durchhaltendes menschliches 
Gedächtnis. Niemand übersieht das Ganze. Wirklicher Einblick in die 
umspannende Schönheit ist wegen des ständigen Zerfalls unseres Erin- 



Kohelet 9 

nerungsvermögens keinem Sterblichen gewährt. Mit diesen Betrachtun- 
gen schließt das Gedicht ab (vgl. 1, lOf). 

Jedes Geschehen hat in sich Ewigkeit 

Kehren wir zurück zum 3. Kapitel, das mit dem Gedicht über die •be- 
stimmte Zeit für alle Dinge unter dem Himmel" begann. Da stand am 
Ende die Frage: •Wenn jemand etwas tut - welchen Vorteil hat er da- 
von, daß er sich anstrengt?" (3,9) Letztlich ist es allein Gottes Setzung, 
daß jetzt dieses und nicht jenes geschieht. Konfrontiert mit der anderen 
Tatsache, daß alles menschliche Handeln zugleich an der ewigen Wie- 
derkehr und damit an der Ewigkeit teilhat, sieht das •mühsame Ge- 
schäft, für das jeder Mensch durch Gottes Auftrag sich abmüht" (3,10), 
nun allerdings anders aus. Im Sinne Kohelets können wir formulieren: 

Gott tut das alles. Er tut es vollkommen. Er tut es jeweils in seinem 
Augenblick. Doch über den Augenblick hinaus gibt er allem Ge- 
schehen einen Ewigkeitsbezug ins Herz - wenn der Mensch auch 
das Geschehen, insofern es Tun Gottes ist, nicht in seiner ganzen 
Erstreckung von Anfang bis Ende erkennen kann. (vgl 3,11) 

Man sieht an diesen nicht leicht zu übersetzenden Aussagen, wie Kohe- 
let jeden menschlichen Augenblick auf jenes Geheimnis hin zu öffnen 
versucht, das die mittelalterliche Theologie später als den •concursus di- 
vinus" bezeichnen wird. Ein und dasselbe Geschehen hat seine eine, nur 
als fragmentarisch und fremdbestimmt erfahrbare menschliche und zu- 
gleich seine andere, in Gottes Ewigkeit und Schönheit hineinreichende 
Dimension. Da alles menschliche Tun zugleich göttliches Tun ist, gilt 
von ihm der Satz: 

Alles, was Gott tut, hat ewige Dauer. (3,14) 

Und Kohelet verdeutlicht es am Ende des ganzen Abschnitts nochmals 
mit dem Kreislauf alles kosmischen Geschehens: 

Was auch immer geschehen ist, es war schon vorher da. 
Was auch immer geschehen ist, auch das hat es schon gegeben. 
Gott ist immer dabei, das Verjagte zu suchen. (3,15) 

Natürlich wird hier die Lehre von der Ewigkeit hinter unserer zerfalle- 
nen Zeit eng mit einer bestimmten antiken Kosmologie verbunden, die 
wir nicht mehr ohne weiteres nachvollziehen können. Der Kosmos ist 
hier dem Göttlichen verwandter, als die Naturwissenschaften es zu sa- 
gen erlauben. Aber es kommt ja auf das an, was Kohelet eigentlich 



Norbert Lohfink \Q 

meint: den Ewigkeitsbezug in jedem unserer anscheinend so unwider- 
ruflich versunkenen Augenblicke. Auch ohne die Kreislaufkosmologie 
gilt: Das Fragmentarische, das wir in Händen halten und das uns über- 
dies noch ständig entgleitet, ist nur die eine Seite. Die andere, die unse- 
rer Erfahrung entzogen ist, heißt Anteil an Dauer und Vollkommenheit. 

Ja, das Entscheidende ist noch hinzuzufügen: Genau in diesem Zu- 
sammenhang erreicht uns die personale Zuwendung Gottes. Mitten 
zwischen den zitierten Sätzen lesen wir, bezogen auf den unverfügbaren 
Augenblick: 

Man kann nichts hinzufügen und nichts abschneiden: Gott ist am 
Werk, damit Gottesfurcht in den Menschen entsteht. (3,14) 

Gott gibt Antwort in der Freude des Herzens 

Gott zu •fürchten", das ist die altorientalische Formel für das, was wir 
•Religion", ja sogar •Gottesglauben" und •Gottesliebe" zu nennen pfle- 
gen. In Israel verband sich die •Gottesfurcht" sehr eng mit der Treue zu 
den Gesetzen Gottes. Doch Kohelet hat dem Begriff einen eigenen In- 
halt gegeben. Er hat die •Gottesfurcht" ganz in den Zusammenhang hin- 
eingeholt, in dem er das Rätsel der menschlichen Zeit analysiert. 

Wer die menschliche Situation akzeptiert und den jeweiligen Augen- 
blick, wie er auch immer aussehen mag, als Gottes jetzige Zuwendung 
und als die einzige, aber auch hinreichende Möglichkeit, die eigene Exi- 
stenz mit Gottes Ewigkeit zu verbinden, anerkennt: der ist •gottes- 
fürchtig". Die •Gottesfurcht" ist die größte menschliche Möglichkeit. 
Nichts kommt ihr gleich. 

Kann es, wenn man sich auf solche •Gottesfurcht" hin orientiert, 
überhaupt so etwas geben wie •Mangel an Zeit"? Wie ein Augenblick 
auch gefüllt sein mag - er kann immer zum Ort der •Gottesfurcht" wer- 
den. Diese besteht ja gerade darin, daß man sich nicht aus dem gegebe- 
nen Augenblick hinaus- und in einen anderen hineinwünscht, sondern 
die jetzt von Gott geschenkte Zeit als den Anfang der Dauer erkennt. 

Kohelet ist sich voll bewußt, daß es gute und böse •Zeiten" gibt und 
daß sie unberechenbar verteilt sind. So ist es auch klar, daß die Gottes- 
furcht je nach dem Inhalt der gerade waltenden Stunde verschiedene 
Farben annimmt. Am wünschenswertesten ist es natürlich, sie verbindet 
sich mit der Farbe des Glücks. Bis an das große Gedicht, mit dem er sein 
Buch beschließt (vgl. 11,9-12,7), hört Kohelet nicht auf, den zu preisen, 
dem Gott die Freude gewährt. 

Er mahnt dazu, die Freude, wenn sie geschenkt ist, auch anzunehmen, 
nicht zu zaudern, nichts auf später zu verschieben. Zugleich macht er 



Kohelet 

darauf aufmerksam, worin der eigentliche Wert von Glück und Freude 

liegt: 

Immer, wenn Gott einem Menschen Reichtum und Wohlstand ge- 
schenkt hat und ihn ermächtigt hat, davon zu essen und seinen An- 
teil fortzutragen und durch seinen Besitz Freude zu gewinnen, be- 
steht das eigentliche Geschenk Gottes darin, daß dieser Mensch 
sich nicht so oft daran erinnern muß, wie wenige Tage sein Leben 
zählt weil Gott ihm durch die Freude seines Herzens Antwort gibt. 

(5,180 

In anderen Lebenslagen kann der Mensch nur durch den Gedanken an 
den Tod und die Kürze der Lebenszeit dazu kommen, den jeweiligen 
Augenblick ernstzunehmen und so zum Akt der Gottesfurcht zu ma- 
chen. Die Freude dagegen ist Ekstase. Gott läßt den Menschen alles ver- 
gessen, selbst seinen Tod und die Kürze seines Lebens. Er gibt auf alle 
Fragen des Menschen in der Freude die Antwort. So ist Freude Offenba- 
rung. Freude ist vom Schöpfer aus die Eröffnung des Dialogs mit dem 
Geschöpf. In ihr bricht die jenseitige Dimension jedes Augenblicks 
schon ins Diesseits durch. Dies scheint mir eine der tiefsten Aussagen 
Kohelets zu sein, die leider nur selten wahrgenommen wird. 

Wer über Zeitmangel klagt, nimmt sich oft auch gerade nicht die Zeit 
zur Freude. Weiß er, was er tut? Weiß er, daß er dann vielleicht das 
Höchste von sich schiebt, was dem Menschen •in den Tagen seiner Ver- 
gänglichkeit" geschenkt sein kann? 

Er denke an die dunkelsten Tage 

Wenn ich Kohelet recht verstanden habe, dann gehört die •Gottes- 
furcht" zu jedem Augenblick der menschlichen Existenz, nicht nur in 
die Stunde der Freude. Doch die Freude ist vielleicht am ehesten der 
Ort, wo man die •Gottesfurcht" lernen kann. Im Moment des Glücks 
kann man leichter akzeptieren, daß einem als Mensch immer nur ein da- 
hingleitender Augenblick gegeben ist und daß man noch nicht einmal 
dessen Inhalt in der eigenen Hand hat. Aus der Tradition der Weisheits- 
lehrer Israels, zu denen Kohelet trotz aller Unterschiede doch gehörte, 
mußte er ja auf jeden Fall zur •Gottesfurcht" erziehen. So, wie er die 
•Gottesfurcht" verstand, war es für ihn naheliegend, einfach zum unge- 
quälten Genuß der möglichen Freude aufzufordern. 

In diesem pädagogischen Zusammenhang möchte ich auch sein gro- 
ßes Schlußgedicht sehen. Es richtet sich ausdrücklich an junge Men- 
schen und ruft sie dazu auf, dann, wenn sie noch keine Krankheit plagt 



Norbert Lohfink j 2 

und wenn ihr Haar noch schwarz ist, heiteren Herzens zu sein - und 
zwar gerade im Gedanken an die späteren Jahre, wenn Alter und Krank- 
heit kommen, das Leben sich verdunkelt und schließlich der Tod alles 
beendet. Kohelet scheint kein Schullehrer gewesen zu sein. Eher hat er 
Menschen, die den normalen Bildungsgang schon absolviert hatten, um 
sich versammelt und ihnen noch einmal neu die Augen zu öffnen ver- 
sucht. Aber selbst das waren offenbar noch junge Menschen. Sie waren 
noch nicht in Lebensleistungen verbissen und hatten noch nicht vor lau- 
ter Sorgen den interessenfreien Blick verloren. Sie waren auch noch in 
dem Sinne jung, daß sie vor der Gegenwart die Zukunft vergessen konn- 
ten. Ihnen gibt Kohelet in diesem Schlußgedicht die ihrem Alter angem- 
essene Weisung, wie sie die •Gottesfurcht" einüben können. Die in der 
Hingabe an die geschenkte Freude gelernte •Gottesfurcht" wird sich, so 
mag sein Gedanke gewesen sein, auch dann weiter durchhalten können, 
wenn härtere und dunklere Zeiten des Lebens heraufziehen. 

Das Schlußgedicht hat eine eigentümliche Gestalt. Es endet anders, 
als sein Anfang erwarten läßt. Ist das schriftstellerisches Ungeschick, 
oder ist das vielleicht gerade poetisch gewollt? Nach den Worten des 
Anfangs sollen Krankheit und Tod zwar geschildert werden, aber nur, 
weil der Blick auf sie den jungen Leser motivieren kann, sich jetzt in der 
Jugend des Lebens zu freuen. Doch diese Schilderung löst sich dann 
von ihrem Zusammenhang und macht sich selbständig - selbst auf der 
Ebene der Form und des Satzbaus bekommt man diesen Vorgang zu fas- 
sen. Das Thema kippt unterwegs gewissermaßen um. Das Gedicht be- 
gann als Ermahnung an die Jugend. Am Ende ist die Jugend vergessen. 
Alles ist verwandelt in ein ergreifendes Lied über Krankheit, Alter und 
Tod. Diese dunklen Wirklichkeiten ruhen nun in sich. Sie erstehen vor 
dem Leser in einer Sprache voll zarter Poesie, und in der allerletzten 
Zeile ist dann von Gott die Rede. 

Ich glaube, die Schönheit dieser letzten Verse im Buch Kohelet, die 
leuchtende Sprache, mit der hier über so böse Dinge wie Alter und Tod 
gesprochen wird, ist noch einmal, in letzter Verhaltenheit und ohne daß 
eine reflexe Aussage nötig wäre, Kohelets Botschaft selbst: In jedem, 
auch dem dunkelsten Augenblick der menschlichen Existenz gibt es nur 
eine ganz schmale Wand, die unsere brüchige und oft so bittere Erfah- 
rung trennt von des gleichen Augenblickes anderer Dimension: der ewi- 
gen und göttlich-seligen Dauer. 

So ähnlich, scheint mir, muß zumindest ein Mensch wie Karl Rahner 
diese Zeilen verstanden haben, die er auch in seinen letzten, von ihm 
durchaus als dunkel empfundenen Jahren immer wieder gelesen hat. 




