Norbert Lohfink 2

che Tugenden nennen, ist im ersten Ansatz nicht zu verstehen als , kate-
goriale® Bestimmung (regionaler Art) des Menschen, sondern als
gnadenhafte, apriorische Bestimmung seiner ,, Transzendentalitit* als
solcher. Und &hnlich 148t sich auch in der Christologie sowohl eine
»transzendentale Christologie* denken, d.h. die Reflexion auf das gna-
denhaft ,.erhobene® Dasein des Menschen als offen fir eine Begegnung
mit dem absoluten Gott in der Geschichte, als auch eine Lehre tiber die
Menschwerdung, in der diese mit Begriffen einer transzendentalen An-
thropologie ausgesagt wird. Das sind nur kurze Andeutungen. Aber ich
bin iiberzeugt, dall durch die Rezeption der transzendentalen Methode
in der kirchlichen Philosophie auf die Dauer auch eine solche Wendung
in der Theologie eintritt, dal auch diese aufhért, in einem geschichtli-
chen Sinn neuscholastisch zu sein. Die Geschichte dieser Rezeption ist
darum auch fiir die katholische Theologie von groBler Bedeutung.

Gegenwart und Ewigkeit

Die Zeit im Buch Kohelet

Norbert Lohfink, Frankfurt

Man trifft wohl nur selten Menschen, die schon Jahre vor ihrem Tod
iiber den eigenen Tod nachdenken und auch wie selbstverstindlich mit
anderen dartiber sprechen. Ich habe einen solchen Menschen gekannt.
Es war Karl Rahner, den im Jahr 1984 sein vielbedachter Tod erreicht
hat.

Unser Sprechen iiber den Tod nahm zwischen ihm und mir vor eini-
gen Jahren eine besondere Gestalt an. Ich hatte einen Kommentar zum
Buch Kohelet geschrieben (Wiirzburg 1980). Weil ich wullte, dal3 Karl
Rahner Kohelet liebte, hatte ich ihm ein Exemplar geschickt. Seitdem
sind wir uns nie mehr begegnet, ohne daf er fast sofort und ohne Einlei-
tung angefangen hitte, von Kohelet zu sprechen. Sein eigenes Nachden-
ken iiber die Zeit, den Tod und die Ewigkeit, ja das, was man seine my-
stische Erfahrung und Voraus-Erfahrung dieser Dinge nennen koénnte,
scheint in der seltsam zwischen Philosophie und Dichtung schwebenden
Sprache Kohelets ein Medium gefunden zu haben, das sie bestitigte und
mit Farben versah. Vielleicht waren ihm andere Teile der Bibel fast zu



Kohelet 3

groB geworden in ihrer Welt- und Geschichtsfiille, im Uberma@ ihrer so-
gar schon irdischen VerheiBung der Gottesherrschaft, und Kohelet war
fiir ihn dann in der Bibel etwas wie ein Trost fiir die dem Grof3en nicht
mehr voll Gewachsenen, zu denen er sich in seiner Bescheidenheit
zihlte. Denn Kohelet war skeptisch allem Geschichtstriumphalismus ge-
geniiber, so wie er selbst, und doch zugleich so sicher in der ,,Gottes-
furcht“, wie er selbst es auch wieder war.

Ich kann Karl Rahner nicht aus dem Sinn verlieren, wihrend ich
diese Seiten iiber die ,,Zeit“ bei Kohelet niederschreibe. Karl Rahner
wuBte zutiefst, daB mit dem Tod die Zeit nicht weiterlduft. Genau hier
verstand er Kohelet, gegen alle iibliche christliche Jenseitsharmlosigkeit.
Der Tod war fiir ihn das Ende. Und doch war er, wieder wie Kohelet,
voll des Hungers nach Ewigkeit. Er besaf} ein Gefiihl, daB3 seine eigene
Lebenszeit vertan war. Er hatte durchaus das BewuBtsein, der wohl
groBte Theologe seiner Generation zu sein. Trotzdem war er nie davon
zu iiberzeugen, daB er ein ,,Werk® geschaffen habe. Was er produziert
hatte (es war unglaublich viel und fiillte eine ganze Wand in seinem Ar-
beitszimmer), betrachtete er nur als lauter kleines Stiickwerk, immer neu
unter dem Druck des Augenblicks hervorgestofiene Einzelgedanken,
eher pastoral als wissenschaftlich, die ,,Pflicht” des jeweiligen und tégli-
chen ,Heute“. Und doch glaubte er, daB durch das Geheimnis Gottes
gerade in diesen tausend kleinen Fragmenten seine personliche Ewigkeit
angelegt sei, und nicht etwa in einer Tat, die er erst noch in seiner Zu-
kunft vollbringen miifite - obwohl er dann auch wieder davon sprechen
konnte, da der Tod auf seiner anderen, uns nicht zugénglichen Seite
die letzte, eine und grundsitzliche Entscheidung des Menschen zu sich
selbst und zu seinem Gott sei, in der ihm die Ewigkeit zuteil wiirde.

Vielleicht ist das Sprachspiel Kohelets noch radikaler. Er leugnet jede
Moglichkeit, vom Tod aus noch geradlinig weiterzudenken. Er bindet
alles, was er iiber die Ewigkeit zu sagen hat, an Gottes Gegenwart im je-
weiligen und stets schon wieder entschwindenden Augenblick. Rahner
war in seinem Denken verséhnlich. Er wollte auch die iiblichen christli-
chen Sprachspiele, welche die Ewigkeit als das beschreiben, was nach
dem Tode weiterlduft, umformend bewahren. Aber irgendwo bewun-
derte er diesen Kohelet, der solche Zugestandnisse offenbar nicht nétig
hatte und dennoch in den Kanon der heiligen Schriften geraten war. So
mag, was ihn an Kohelet faszinierte, doch wohl vor allem gewesen sein,
daB dort auf radikalste Weise der vergingliche und uns immer schon
wieder entgleitende Augenblick der einzige Ort ist, an dem wir Gott und
die Ewigkeit beriihren. Nur durch das jeweilige Jetzt wird uns daran An-
teil geschenkt. Hier aber wird er uns geschenkt.



Norbert Lohfink 4

Alles hat seine Stunde

Wie iiberschwenglich kann Kohelet diesen dem Menschen immer wie-
der von neuem gegebenen und immer wieder von neuem entsinkenden
Augenblick beschreiben! Es ist ja kein leerer Augenblick: Jeder Augen-
blick hat einen Inhalt, sei er gut oder bse. So konnen gerade die Oppo-
sitionen extremer Inhaltsmoglichkeiten die Fiille der dem Menschen ge-
schenkten Zeit beschreiben. Und damit deutlich wird, daB die unend-
liche Vielfalt moglicher menschlicher Augenblicke zugleich einen geord-
neten ,,Kosmos* darstellt, bringt Kohelet sie in seinem beriihmten Ge-
dicht ,,iber die Zeit* (3,2-8) auf eine Zahl von 28 (= 4 mal 7): sieben,
die Zahl der Vollkommenheit, in die Zahl der vier Himmelsrichtungen
hinein entfaltet...

AufBlerdem verschrankt er in den zwei ungleich langen Strophen (die
erste hat sechs, die zweite acht Gegensatzpaare), wenn man so will, die
gesellschaftlichen und die eher familidren und personlichen Moglichkei-
ten der Zeit. Er beginnt mit dem Allerpersonlichsten:

Eine Zeit zum Gebiren / und eine Zeit zum Sterben. 3,2)

Der Augenblick also, in dem das In-der-Zeit-Sein anhebt, und der Au-
genblick, in dem es sein Ende erreicht. Das ist das Allerpersdnlichste
des einzelnen — doch von ihm aus springt das Gedicht nun in die Fiille
der Moglichkeiten, die im Dorf, in der Stadt, in ganz Israel, also im
Raum der ,,Gesellschaft” ihre Fiillung erhalten (oder zumindest: damals
erhielten):

Eine Zeit zum Pflanzen / und eine Zeit zum Abernten

der Pflanzen.

Eine Zeit zum Té6ten / und eine Zeit zum Heilen.

Eine Zeit zum NiederreiBen / und eine Zeit zum Bauen.

Eine Zeit zum Weinen / und eine Zeit zum Lachen.

Eine Zeit fiir die Klage / und eine Zeit fiir den Tanz. (3,2-4)

Die zweite, lingere Strophe geht eher auf die privat-persénlichen Mog-
lichkeiten. Hier verstehen wir nicht mehr alles genau, was genannt wird.
Es bleibt wohl zum Teil im Bild. Es ist méglich, daB viel mehr Gegen-
satzpaare von dem sprechen, was zwischen Mann und Frau vor sich
geht, als uns auf den ersten Blick scheint. Ganz am SchluB wird die per-
sonliche Zeit dann allerdings wieder in die sozial bestimmte Zeit hinein-
verschrankt. Geburt und Tod des Anfangs spiegeln sich in Krieg und
Frieden am Ende.



Kohelet 5

Eine Zeit zum Steinewerfen / und eine Zeit zum Steinesammeln.
Eine Zeit zum Umarmen / und eine Zeit, die Umarmung zu 13sen.
Eine Zeit zum Suchen / und eine Zeit, etwas verloren zu geben.
Eine Zeit zum Behalten / und eine Zeit zum Wegwerfen.

Eine Zeit zum ZerreiBlen / und eine Zeit zum Zusammenndhen.
Eine Zeit zum Schweigen / und eine Zeit zum Reden.

Eine Zeit zum Lieben / und eine Zeit zum Hassen.

Eine Zeit fiir den Krieg / und eine Zeit fiir den Frieden. (3,5-8)

Eine Fiille von Méglichkeiten an Zeit. Eine Welt von Zeit. Wie anders
also als bei uns, die wir uns iiber den Mangel an Zeit beklagen. Wir hit-
ten diese Fiille so gerne — doch es ist immer so, als entzdge sie sich uns.

Auch Kohelet allerdings, sosehr das Gedicht die Fiille moglicher Zeit
zur Sprache bringt, will letztlich auf anderes hinaus. Nicht, daB3 es dies
alles nicht gibe. Wohl aber: es gibt diese oder jene ,Zeit“ nicht auf-
grund unseres eigenen Tuns. Wir konnen die Inhalte der Zeit nicht
selbst bestimmen. Die Inhalte kommen je zu der ihnen eigenen Zeit,
iiber die wir Menschen nicht verfiigen. Das meint der Einleitungssatz,
der in das Gedicht hineinfiihrt:

Alles hat seine Stunde. Fiir jedes Geschehen unter dem Himmel
gibt es eine bestimmte Zeit. (EN))]

Und das meint wieder die rhetorische Frage, die sich an das Gedicht an-
schlieB3t:

Wenn jemand etwas tut - welchen Vorteil hat er davon, daB3 er sich
anstrengt? 3,9

Hier wird eine Summe gezogen aus langen Reflexionen, die diesem Ge-
dicht, das ja erst im 3. Kapitel des Buches steht, vorangingen und die
der Leser im einzelnen nachzulesen gebeten ist. Kohelet entwirft da den
besten denkbaren Fall: Er schliipft in das Gewand eines Herrschers,
dem weder Gliick noch Intelligenz noch Tatkraft fehlen. Als solchem ge-
lingt ihm ein Werk. Er gestaltet Welt. Er gewinnt fiir sein Leben das, was
alle Menschen suchen: Gliick (vgl. 2,1-10). Doch dann analysiert er die-
sen besten aller méglichen menschlichen Fille. Auch ein solches voll ge-
lingendes Leben entgeht am Ende nicht dem Tod (vgl. 2,13-17). Das
Werk dieses Menschen gerdt nach seinem Tod in die Hinde anderer,
und vielleicht sind das Toren (vgl. 2,18-20). Vielleicht geriit es sogar
schon zu seinen Lebzeiten in andere Hinde, und ihm selbst bleibt nur
Dunkel und Ungliick (vgl. 2,21-23). Und schliellich mu@} er sich noch
sagen, daB selbst das Gelingen von Weltgestaltung in dem von ihm an-



Norbert Lohfink 6

genommenen idealen Fall nicht wirklich in der Hand dieses gliicklichen
Menschen gewesen war:

Nicht im Menschen selbst griindet das Gliick, daB er essen und
trinken und personlich durch seinen Besitz das Gliick kennenler-
nen kann. Ich habe vielmehr eingesehen, daB auch dies Gottes
Gabe ist. Denn wer hat zu essen, wer weill zu genielen, wenn nicht
ich? Aber es gibt Menschen, denen Gott wohl will; das sind die,
denen er Wissen, Kénnen und Freude geschenkt hat. Und genauso
gibt es Menschen, deren Leben verfehlt ist; es sind diejenigen, die
er mit dem Geschift beauftragt hat, zu sammeln und zu horten
und dann alles denen zu geben, denen er wohl will. (2,24-26)

Nichts darf also geleugnet werden von des Menschen Moglichkeit, Welt
zu gestalten, Werke zu schaffen, Gliick zu produzieren. Und trotzdem
zeigt das Denken, dal} dies nur der Vordergrund ist. Im Hintergrund der
Wirklichkeit hat ein anderer die Zeit in der Hand. Er allein schenkt je-
den neuen Augenblick, und wenn er ihn schenkt, gibt er ihm einen In-
halt, den er allein bestimmt.

Genau an dieser Stelle setzt Kohelet das Gedicht iiber die Zeit ein, bei
dem wir begonnen hatten. Es gibt fiir alles, was unter dem Himmel vor
sich geht, eine Stunde, und diese ist nicht in des Menschen Hand. Der
Mensch mag titig werden, er muf} es sogar. Aber welchen Vorteil hat er
davon, dal} er sich anstrengt? Vielleicht hat er einen Vorteil, vielleicht
nicht. Und nicht er legt das fest, es ist Gottes Setzung.

Es gibt nichts Neues unter der Sonne

Wenn wir uns gehetzt fihlen und keine Zeit zu haben scheinen, dann
sind wir meistens in Werk und Leistung verwickelt. Wir haben dann die
Gegenwart vor einer angezielten Zukunft aus dem Blick verloren. Und
wir ahnen dariiber hinaus zugleich, daB wir der Zukunft gar nicht sicher
sind — weil am Ende ein anderer dariiber verfiigt. So mag uns die Ver-
zweiflung packen, von der auch Kohelet mitten in seiner Analyse spricht
(vgl. 2,20).

Doch sagt er das unterwegs, und es ist nur im Durchgang des Den-
kens. Da, wo er das Gedicht iiber die Zeit einsetzt, ist schon das Wort
»Gott* gefallen, und die Fullung jedes Augenblicks ist als ,,Geschenk
Gottes* erkannt worden.

Um deutlicher zu sehen, was das impliziert, miissen wir zur Kenntnis
nehmen, dal3 Kohelet noch einen ganz anderen Zeitbegriff entwickelt
als den des ,,Augenblicks”. Es ist der Begriff der ,,Ewigkeit“. Ihn prisen-
tiert uns Kohelet in seinem Buch noch vor all den Uberlegungen, denen



Kohelet 7

wir bisher nachgegangen sind. Er stellt ihn in einem anderen Gedicht an
den Anfang des Buches. Man kénnte es das ,,Gedicht vom grofien Kreis-
lauf der Welt*“ nennen: 1,4-11.

Dieses Gedicht miBverstehen wir neuzeitlichen, ganz vom Gedanken
des Fortschritts und der Evolution geprigten Menschen fast notwendi-
gerweise. Einmal, weil der Gedanke des kosmischen Kreislaufs und der
Wiederkehr des immer Gleichen (trotz Friedrich Nietzsche) so fremd ge-
worden ist. Zum anderen, weil ein zentraler Satz des Gedichtes bei uns
ganz falsche Konnotationen erzeugt.

Der Satz, um den es geht, ist bei uns sprichwortlich geworden. Er lau-
tet: ,,Es gibt nichts Neues unter der Sonne.” , Leider, leider” - so kom-
mentieren wir ihn. Und wir zitieren ihn, wenn uns wieder einmal etwas
als neu oder als Fortschritt prisentiert worden war und wir dann - lei-
der - feststellen muBten, daB es gar nicht neu ist, sondern lingst schon
einmal da war. Wie schén wire es gewesen, wenn das Versprechen der
Neuheit sich erfiillt hitte. Denn etwas Neues, das hétten wir ge-
wiinscht... So setzt unser Gebrauch des Zitats das Bild einer evolutiven
Welt voraus, in der die Zukunft die Vergangenheit libersteigen soll.
.Neu* ist ein positiver Wertbegriff, und was fiir einer! Doch das ist bei
Kohelet anders. Etwas ,,Neues“ und damit ,,anderes“ konnte fiir ihn nur
Verfall sein. Wertvoll ist, was den Glanz des Alten und des Anfangs an
sich tragt. Die bange Frage der Menschen ist, ob das Anfingliche seinen
Glanz behalten und Dauer gewinnen kann. Eine 6kologisch denkende
jiingere Generation mag vielleicht wieder einen Sinn fir eine solche
Sicht entwickeln: Wie gern wiirde sie auf immer neue Plastikprodukte
verzichten, wenn man ihr nur versichern kdnnte, dafl die gro3en alten
Wilder nicht am sauren Regen zugrunde gehen. Wenn im antiken Kon-
text der Satz erklingt: ,,Es gibt nichts Neues unter der Sonne!”, dann ist
das eine philosophische Siegesfanfare. Dieser Satz erklirt zum Beispiel
die Lehre von den vier Weltzeitaltern (unter denen ja nur das erste ein
goldenes gewesen sein soll) als irrig. Er ist die jubelnde Feststellung,
daB in der Schopfung Gottes — gegen mancherlei Anschein - die Quali-
tit des Anfangs sich durchhilt und daB die stindig nagende Zeit die
Kraft der Seienden weder abnutzt noch aufbraucht. So haftet diesem
Satz nichts Melancholisches an. Es ist ein Freudenschrei: weil hinter
dem versinkenden Augenblick ewige Dauer aufleuchtet.

Dafiir pladiert das ganze Gedicht von Koh 1,4-11. Es beginnt mit ei-
nem Bild fehlender Dauer: den einander ablésenden menschlichen Ge-
nerationen. Doch wir kénnen diese Urerfahrung menschlicher Verging-
lichkeit ja nur machen, weil es eine bleibende Biihne des Wechselspiels
gibt: unsere Erde. Sie hat Dauer:



Norbert Lohfink 8

Eine Generation geht, eine andere kommt.
Die Erde steht in Ewigkeit. (1,4)

Aber bestimmen nicht trotz der festgegriindeten Erde wenigstens im
Kosmos Werden und Vergehen das Bild? Die anderen Urelemente — ne-
ben der Erde das Feuer, die Luft und das Wasser - scheinen nicht an der
Dauer der Erde zu partizipieren. Auch sie unterliegen der Zeit. Doch
der Schein triigt. Jede Bewegung, die Anfang und Ende zu haben
scheint, erweist sich bei niherem Zusehen als Kreislauf, also als Wieder-
kehr des immer Gleichen:

Die Sonne, die aufging und wieder unterging,
atemlos jagt sie zuriick an den Ort, wo sie wieder aufgeht.

Er weht nach Siiden, dreht nach Norden,
dreht, dreht, weht, der Wind.
Weil er sich immerzu dreht, kehrt er zuriick, der Wind.

Alle Fliisse flieBen ins Meer,

das Meer wird nicht voll.

Zu dem Ort, wo die Fliisse entspringen,

kehren sie zuriick, um wieder zu entspringen. (1,5-7)

Der Kosmos 1st also, obwohl er voll von Werden und Vergehen zu sein
scheint, in einem Kreislauf begriffen, durch den er an der Ewigkeit teil-
hat. Dieses Geschehen ist so iibermichtig, daBB die Sprache und die
Sinne des Menschen seiner Fiille iiberhaupt nicht gewachsen sind. Sie
kommen damit nie an ein Ende (vgl. 1,8). Und trotzdem gilt:

Was geschehen ist, wird wieder geschehen. (1,9)

Wenn das aber wahr ist, dann ist der Schluf} ,,a maiore ad minus* er-
laubt: vom ganzen Kosmos auf seinen kleinen Bewohner, den Men-
schen. Von ihm gilt daher der sprachlich genau entsprechende Satz:

Was man getan hat, wird man wieder tun. (1,9

Daher kann zusammengefaBt werden:
Es gibt nichts Neues unter der Sonne. (1,9

Wenn die menschliche Erfahrung das nicht zu bestiitigen scheint, ist das
ein Irrtum, der sich erkldren 14Bt. Dadurch, dafl immer neue Generatio-
nen einander abldsen, gibt es kein sich durchhaltendes menschliches
Gediachtnis. Niemand iibersieht das Ganze. Wirklicher Einblick in die
umspannende Schonheit ist wegen des stindigen Zerfalls unseres Erin-



Kohelet 9

nerungsvermogens keinem Sterblichen gewihrt. Mit diesen Betrachtun-
gen schlieBt das Gedicht ab (vgl. 1,10f).

Jedes Geschehen hat in sich Ewigkeit

Kehren wir zuriick zum 3. Kapitel, das mit dem Gedicht iiber die ,,be-
stimmte Zeit fiir alle Dinge unter dem Himmel“ begann. Da stand am
Ende die Frage: ,Wenn jemand etwas tut — welchen Vorteil hat er da-
von, daB er sich anstrengt?“ (3,9) Letztlich ist es allein Gottes Setzung,
daB jetzt dieses und nicht jenes geschieht. Konfrontiert mit der anderen
Tatsache, daB alles menschliche Handeln zugleich an der ewigen Wie-
derkehr und damit an der Ewigkeit teilhat, sieht das ,,mithsame Ge-
schift, fir das jeder Mensch durch Gottes Auftrag sich abmiiht* (3,10),
nun allerdings anders aus. Im Sinne Kohelets kénnen wir formulieren:

Gott tut das alles. Er tut es vollkommen. Er tut es jeweils in seinem
Augenblick. Doch iiber den Augenblick hinaus gibt er allem Ge-
schehen einen Ewigkeitsbezug ins Herz — wenn der Mensch auch
das Geschehen, insofern es Tun Godttes ist, nicht in seiner ganzen
Erstreckung von Anfang bis Ende erkennen kann. (vgl 3,11)

Man sieht an diesen nicht leicht zu iibersetzenden Aussagen, wie Kohe-
let jeden menschlichen Augenblick auf jenes Geheimnis hin zu 6ffnen
versucht, das die mittelalterliche Theologie spéter als den ,,concursus di-
vinus“ bezeichnen wird. Fin und dasselbe Geschehen hat seine eine, nur
als fragmentarisch und fremdbestimmt erfahrbare menschliche und zu-
gleich seine andere, in Gottes Ewigkeit und Schonheit hineinreichende
Dimension. Da alles menschliche Tun zugleich gottliches Tun ist, gilt
von ihm der Satz:

Alles, was Gott tut, hat ewige Dauer. 3,14)

Und Kohelet verdeutlicht es am Ende des ganzen Abschnitts nochmals
mit dem Kreislauf alles kosmischen Geschehens:

Was auch immer geschehen ist, es war schon vorher da.
Was auch immer geschehen ist, auch das hat es schon gegeben.
Gott ist immer dabei, das Verjagte zu suchen. 3,15

Natiirlich wird hier die Lehre von der Ewigkeit hinter unserer zerfalle-
nen Zeit eng mit einer bestimmten antiken Kosmologie verbunden, die
wir nicht mehr ohne weiteres nachvollziehen kénnen. Der Kosmos ist
hier dem Goéttlichen verwandter, als die Naturwissenschaften es zu sa-
gen erlauben. Aber es kommt ja auf das an, was Kohelet eigentlich



Norbert Lohfink 10

meint: den Ewigkeitsbezug in jedem unserer anscheinend so unwider-
ruflich versunkenen Augenblicke. Auch ohne die Kreislaufkosmologie
gilt: Das Fragmentarische, das wir in Hianden halten und das uns iiber-
dies noch stindig entgleitet, ist nur die eine Seite. Die andere, die unse-
rer Erfahrung entzogen ist, hei3t Anteil an Dauer und Vollkommenbheit.

Ja, das Entscheidende ist noch hinzuzufiigen: Genau in diesem Zu-
sammenhang erreicht uns die personale Zuwendung Gottes. Mitten
zwischen den zitierten Sitzen lesen wir, bezogen auf den unverfiigbaren
Augenblick:

Man kann nichts hinzufiigen und nichts abschneiden: Gott ist am
Werk, damit Gottesfurcht in den Menschen entsteht. (3,14)

Gott gibt Antwort in der Freude des Herzens

Gott zu ,fiirchten®, das ist die altorientalische Formel fiir das, was wir
»Religion®, ja sogar ,,Gottesglauben* und ,,Gottesliebe“ zu nennen pfle-
gen. In Israel verband sich die ,,Gottesfurcht* sehr eng mit der Treue zu
den Gesetzen Gottes. Doch Kohelet hat dem Begriff einen eigenen In-
halt gegeben. Er hat die ,,Gottesfurcht* ganz in den Zusammenhang hin-
eingeholt, in dem er das Ritsel der menschlichen Zeit analysiert.

Wer die menschliche Situation akzeptiert und den jeweiligen Augen-
blick, wie er auch immer aussehen mag, als Gottes jetzige Zuwendung
und als die einzige, aber auch hinreichende Moglichkeit, die eigene Exi-
stenz mit Gottes Ewigkeit zu verbinden, anerkennt: der ist ,gottes-
firchtig®. Die ,,Gottesfurcht* ist die groBte menschliche Méoglichkeit.
Nichts kommt ihr gleich.

Kann es, wenn man sich auf solche ,,Gottesfurcht hin orientiert,
tiberhaupt so etwas geben wie ,,Mangel an Zeit“? Wie ein Augenblick
auch gefiillt sein mag — er kann immer zum Ort der ,,Gottesfurcht* wer-
den. Diese besteht ja gerade darin, dal man sich nicht aus dem gegebe-
nen Augenblick hinaus- und in einen anderen hineinwiinscht, sondern
die jetzt von Gott geschenkte Zeit als den Anfang der Dauer erkennt.

Kobhelet ist sich voll bewuBt, dal es gute und bése ,,Zeiten* gibt und
daf} sie unberechenbar verteilt sind. So ist es auch klar, daB die Gottes-
furcht je nach dem Inhalt der gerade waltenden Stunde verschiedene
Farben annimmt. Am wiinschenswertesten ist es natiirlich, sie verbindet
sich mit der Farbe des Gliicks. Bis an das groBe Gedicht, mit dem er sein
Buch beschlieBt (vgl. 11,9-12,7), hort Kohelet nicht auf, den zu preisen,
dem Gott die Freude gewihrt.

Er mahnt dazu, die Freude, wenn sie geschenkt ist, auch anzunehmen,
nicht zu zaudern, nichts auf spiter zu verschieben. Zugleich macht er



Kohelet 11

darauf aufmerksam, worin der eigentliche Wert von Gliick und Freude

liegt:
Immer, wenn Gott einem Menschen Reichtum und Wohlstand ge-
schenkt hat und ihn erméchtigt hat, davon zu essen und seinen An-
teil fortzutragen und durch seinen Besitz Freude zu gewinnen, be-
steht das eigentliche Geschenk Gottes darin, dafl dieser Mensch
sich nicht so oft daran erinnern muB, wie wenige Tage sein Leben
zihlt, weil Gott ihm durch die Freude seines Herzens Antwort gibt.

(5,181)

In anderen Lebenslagen kann der Mensch nur durch den Gedanken an
den Tod und die Kiirze der Lebenszeit dazu kommen, den jeweiligen
Augenblick ernstzunehmen und so zum Akt der Gottesfurcht zu ma-
chen. Die Freude dagegen ist Ekstase. Gott 163t den Menschen alles ver-
gessen, selbst seinen Tod und die Kiirze seines Lebens. Er gibt auf alle
Fragen des Menschen in der Freude die Antwort. So ist Freude Offenba-
rung. Freude ist vom Schopfer aus die Eroffnung des Dialogs mit dem
Geschopf. In ihr bricht die jenseitige Dimension jedes Augenblicks
schon ins Diesseits durch. Dies scheint mir eine der tiefsten Aussagen
Kohelets zu sein, die leider nur selten wahrgenommen wird.

Wer iiber Zeitmangel klagt, nimmt sich oft auch gerade nicht die Zeit
zur Freude. Weill er, was er tut? Weill er, daBl er dann vielleicht das
Héchste von sich schiebt, was dem Menschen ,,in den Tagen seiner Ver-
ginglichkeit* geschenkt sein kann?

Er denke an die dunkelsten Tage

Wenn ich Kohelet recht verstanden habe, dann gehért die ,,Gottes-
furcht* zu jedem Augenblick der menschlichen Existenz, nicht nur in
die Stunde der Freude. Doch die Freude ist vielleicht am ehesten der
Ort, wo man die ,,Gottesfurcht® lernen kann. Im Moment des Gliicks
kann man leichter akzeptieren, daB einem als Mensch immer nur ein da-
hingleitender Augenblick gegeben ist und daB man noch nicht einmal
dessen Inhalt in der eigenen Hand hat. Aus der Tradition der Weisheits-
lehrer Israels, zu denen Kohelet trotz aller Unterschiede doch gehérte,
mubBte er ja auf jeden Fall zur ,Gottesfurcht® erziehen. So, wie er die
,Gottesfurcht* verstand, war es fiir ihn naheliegend, einfach zum unge-
quilten Genuff der moglichen Freude aufzufordern.

In diesem padagogischen Zusammenhang mdochte ich auch sein gro-
Bes SchluBgedicht sehen. Es richtet sich ausdriicklich an junge Men-
schen und ruft sie dazu auf, dann, wenn sie noch keine Krankheit plagt



Norbert Lohfink 12

und wenn ihr Haar noch schwarz ist, heiteren Herzens zu sein - und
zwar gerade im Gedanken an die spiteren Jahre, wenn Alter und Krank-
heit kommen, das Leben sich verdunkelt und schlieBlich der Tod alles
beendet. Kohelet scheint kein Schullehrer gewesen zu sein. Eher hat er
Menschen, die den normalen Bildungsgang schon absolviert hatten, um
sich versammelt und ihnen noch einmal neu‘die Augen zu 6ffnen ver-
sucht. Aber selbst das waren offenbar noch junge Menschen. Sie waren
noch nicht in Lebensleistungen verbissen und hatten noch nicht vor lau-
ter Sorgen den interessenfreien Blick verloren. Sie waren auch noch in
dem Sinne jung, daB sie vor der Gegenwart die Zukunft vergessen konn-
ten. Thnen gibt Kohelet in diesem SchluBgedicht die ihrem Alter angem-
essene Weisung, wie sie die ,,Gottesfurcht” einiiben kénnen. Die in der
Hingabe an die geschenkte Freude gelernte ,,Gottesfurcht wird sich, so
mag sein Gedanke gewesen sein, auch dann weiter durchhalten koénnen,
wenn hértere und dunklere Zeiten des Lebens heraufziehen.

Das SchluBgedicht hat eine eigentiimliche Gestalt. Es endet anders,
als sein Anfang erwarten 14Bt. Ist das schriftstellerisches Ungeschick,
oder ist das vielleicht gerade poetisch gewollt? Nach den Worten des
Anfangs sollen Krankheit und Tod zwar geschildert werden, aber nur,
weil der Blick auf sie den jungen Leser motivieren kann, sich jetzt in der
Jugend des Lebens zu freuen. Doch diese Schilderung 16st sich dann
von ihrem Zusammenhang und macht sich selbstindig — selbst auf der
Ebene der Form und des Satzbaus bekommt man diesen Vorgang zu fas-
sen. Das Thema kippt unterwegs gewissermaBen um. Das Gedicht be-
gann als Ermahnung an die Jugend. Am Ende ist die Jugend vergessen.
Alles ist verwandelt in ein ergreifendes Lied tiber Krankheit, Alter und
Tod. Diese dunklen Wirklichkeiten ruhen nun in sich. Sie erstehen vor
dem Leser in einer Sprache voll zarter Poesie, und in der allerletzten
Zeile ist dann von Gott die Rede.

Ich glaube, die Schénheit dieser letzten Verse im Buch Kohelet, die
leuchtende Sprache, mit der hier iiber so bése Dinge wie Alter und Tod
gesprochen wird, ist noch einmal, in letzter Verhaltenheit und ohne daf3
eine reflexe Aussage notig wire, Kohelets Botschaft selbst: In jedem,
auch dem dunkelsten Augenblick der menschlichen Existenz gibt es nur
eine ganz schmale Wand, die unsere briichige und oft so bittere Erfah-
rung trennt von des gleichen Augenblickes anderer Dimension: der ewi-
gen und gottlich-seligen Dauer.

So dhnlich, scheint mir, mul zumindest ein Mensch wie Karl Rahner
diese Zeilen verstanden haben, die er auch in seinen letzten, von ihm
durchaus als dunkel empfundenen Jahren immer wieder gelesen hat.





