Fallen wir ins Nichts?

Uberlegungen zu einer Hermeneutik des Todes

Eugen Biser, Miinchen

,Sie fallen in die Tiefe* — so glaubte es ein schwedischer Funkamateur
aus dem Zeichengewirr der Radiowellen herauszuhoren, die er Nacht
fiir Nacht nach angeblichen Stimmen aus dem Jenseits abhorte. Er ver-
fuhr dabei genauso wie jene wissenschaftlichen und theologischen Di-
lettanten, die den Geheimnissen der Menschheit dadurch auf die Spur
zu kommen suchen, daB sie ihre Entschliisselung vom jeweils neuesten
Stand der technischen Entwicklung erhoffen und so tun, als habe ausge-
rechnet das Atom- und Raumfahrtzeitalter den Schliissel gefunden'.
Aber die Toten bedienen sich zur Benachrichtigung der Lebenden so
wenig der Radiowellen und damit der Mittel heutiger Technologie, wie
sie in den Tagen des alternden und von Todesahnungen heimgesuchten
Konigs Saul von den Kiinsten einer Wahrsagerin Gebrauch machten?.
Was der schwedische Radioamateur aus der vermeintlichen AuBerung
aus dem Jenseits heraushorte, war — ganz unverkennbar — die Stimme
seiner eigenen Angst. Denn eben das ist die Beflirchtung, die uns beim
Gedanken an den Tod befillt: dal wir ins Nichts fallen, dal am Ende
ein bodenloser Abgrund auf uns wartet, und daB es fir uns keine
Chance der Rettung in diesem dunklen Endereignis unseres Lebens gibt.

Gesteigert wird diese Angst noch dadurch, daB der christliche Un-
sterblichkeitsglaube bei vielen aus ganz unterschiedlichen Griinden im
Schwinden begriffen ist. Bei den einen deshalb, weil sie sich ein zweige-
teiltes Menschsein in dem Sinn, daBB die Seele weiterlebt, wahrend der
Leib zerfillt, aufgrund ihres Menschenbildes oder auch der Einsicht in

1 So glaubte etwa der franzésische Atomwissenchaftler Philbert, daB sich die Schreckens-
visionen der Apokalypse als warnende Hinweise anf die Katastrophen eines Atomkriegs
deuten lieBen, wiahrend Erich von Ddniken seinen leichtglaubigen Lesern einzureden sucht,
daB eine Reihe von ungelésten Fragen durch eine Invasion kosmischer Astronauten in
prihistorischer Zeit zu beantworten seien, wobei dann allerdings die ungleich groBere
Frage nach deren Herkunft und Verbleib offengelassen wird.

2 Die Episode mit der Hexe von Endor (1 Sam 28,3-25) diirfte sich am besten aus der Ten-
denz des Berichts erkliren, die Geistverlassenheit des Konigs dadurch drastisch zu veran-
schaulichen, daB er ausgerechnet zu einer Hexe Zuflucht nimmt, obwohl er ,,die Totenbe-
schworer und Wahrsager aus dem Land entfernt” hatte (28,3), und daB er dabei auf einen
raffiniert in Szene gesetzten Racheakt hereinfillt: Durch das Wort des angeblichen Toten-
geistes in seinen diisteren Vorahnungen bestérkt, stellt er sich als ein innerlich Gebroche-
ner der Entscheidungsschlacht, in der sein Tod vorprogrammiert ist (vgl. 1 Sam 31,1-7).



Eugen Biser 14

den psychophysischen Lebenszusammenhang nicht vorstellen konnen.
Bei den anderen deshalb, weil sie sich von der modernen Theologie dar-
tber belehren lieBen, daB vieles, was in der Bibel von einem jenseitigen
Zustand zu sprechen schien, lediglich als Verbildlichung diesseitiger
Probleme und Aufgaben gemeint ist. Bei einer dritten Gruppe einfach
deshalb, weil ihnen die Auskiinfte des Glaubens und der Religion als
durchsichtige Vertrostung vorkommen, die eher von der harten Lebens-
wirklichkeit ablenken, als daB sie zu ihrer Bewiltigung verhelfen; denn
dafiir, so meint dieser Einwand, komme der Unsterblichkeitsglaube ein-
fach zu spit, wenn er sich auf die Formel der Totenprifation zuriick-
zieht: ,,Wenn auch das Gehiuse unseres irdischen Lebens in Staub zer-
fillt, steht fiir uns doch eine ewige Wohnung im Himmel bereit.“ Denn
wie kdénne man den Zerfall des Alten und die Auferbauung des Neuen
sinnvoll zusammen denken? Miiite sich die Chance eines Fortlebens,
wie sie hier behauptet wird, nicht friiher, also schon im Sterben, er6ff-
nen, wenn sie gerade auch fiir den modernen Menschen glaubhaft wer-
den soll? So wichst auch unter Christen insgeheim die Befiirchtung, daB3
im Tod nicht etwa das Leben, sondern das Nichts das letzte Wort behilt.

Der Gedanke an den Tod

Man mag diese Entwicklung bedauern, sie womdglich sogar als ein
besonders bedenkliches Symptom fiir den Verfall der Glaubenskraft an-
sehen. Dennoch hat sie, wie viele Krisenerscheinungen, auch ihr Gutes.
Denn bei Licht betrachtet, war die bildhaft ausgemalte Jenseitshoff-
nung, mit der sich viele Christen trgsteten, fiir sie doch insgeheim auch
ein besonders griffiges Mittel, sich dem Todesgedanken zu entziehen.
Der Tod, so schien es, war lediglich das dunkle Tor zu einem lichten
Neubeginn, das dieses Zieles wegen zwar durchschritten werden muBte,
bei dem man sich aber nicht linger aufzuhalten brauchte. Zwar kam al-
les darauf an, sich moglichst gut auf die Sterbestunde vorzubereiten;
doch konzentrierte sich das Hauptinteresse auf das, was danach kam.
Am Tod selbst war nichts gelegen; es lohnte sich noch nicht einmal,
iiber das Ereignis des Sterbens genauer nachzudenken und nach dem
Sinn dieses Vorgangs zu fragen.

Es konnte nicht ausbleiben, daB fragwiirdige ,,Ersatzleute* aus dem
Feld der Philosophie und der psychologischen Randszene in die Bre-
sche sprangen und tiber das Sterben teils schockierende, teils phantasti-
sche Auskiinfte gaben. Schockierend wirkte vor allem die existenzphilo-
sophische Auskunft, das ganze Leben sei ein fortgesetztes Sterben, ein
Vorlaufen in den Tod, der vom duBersten Ziel her das Ganze bestimme



Tod 15

und so den Menschen zu seiner hochsten Selbstverantwortung rufe.
Denn hier wird dem Tod eine Rolle zuerkannt, die, wie dann die Kritik
auch deutlich genug anmerkte, im Grunde nur Gott zukommt. Um so
phantastischer muten die Gespriche mit angeblich Sterbenden oder aus
der bereits eingetretenen Todesstarre Zuriickgeholten an, die von einem
wohligen Entriicktsein, wenn nicht gar von ihrem Widerwillen gegen die
ihnen zugemutete Riickkehr zu berichten wissen. Das aber ist so offen-
sichtlich auf eine Verharmlosung des Todes angelegt, daf} sich diese an-
geblichen ,,Protokolle* nur allzu rasch als Produkte der menschlichen
Selbstillusionierung entlarven. Hier wie dort handelt es sich somit um
Strategien, die unter dem Anschein besonders intensiver Beschaftigung
mit dem Tod in Wirklichkeit das Werk seiner Verdringung betreiben:
im ersten Fall dadurch, daB3 er nach Art eines Integrationsfaktors ins Le-
bensganze einbezogen wird; im zweiten Fall durch den Versuch, ihn in
eine illusionire Traumwelt zu entriicken. Wer aber so verfahrt, gerit in
den Verdacht, daB er sich selbst um das tiefste Lebensgeheimnis betriigt
und, sofern er Christ ist, sich iiberdies in einen deutlichen Gegensatz zu
den biblischen Schriften und damit zu den Quellen des Christentums
bringt. Denn schon beim Lesen der Psalmen wire er auf die erstaunliche
Bitte gestofien:

Lehre uns unsre Tage zdhlen, damit wir zur Weisheit des Herzens
gelangen. (90,12)

Aber hat es denn iiberhaupt einen Sinn, sich auf den Tod, der doch nach
aller Erfahrung soviel wie Ende, Abbruch und Vernichtung bedeutet, ge-
nauer einzulassen? Die Antwort darauf ergibt sich im Grunde schon
durch den existenzphilosophischen Gedanken, dal der Tod — mit dem
omindsen Ausdruck Heideggers gesprochen - zur ,Eigentlichkeit” des
Daseins verhelfe. Erst recht aber ergibt sie sich durch die Kiihnheit, mit
der die Bibel dem, der seine Tage zihlen und sich damit dem Todespro-
blem stellen lernte, die Weisheit des Herzens in Aussicht stellt. Und die-
ses Schriftwort wiegt um so schwerer, als es nur den Auftakt zu jener
umfassenden Todesbesinnung bildet, um die es der Bibel von ihrem er-
sten bis zum letzten Buch zu tun ist, angefangen also von dem Gottes-
wort an den ersten Menschen: ,,Denn Staub bist du, und zum Staub
muBt du zuriickkehren* (Gen 3,19), bis hin zu dem gewaltigen SchluB-
strich, den die Apokalypse mit den Worten zieht: ,,Der Tod und die Un-
terwelt aber wurden in den Feuersee geworfen.” (20,14)

Um der Bibel auf dieser Bahn zu folgen, bedarf es freilich einer erheb-
lichen Anstrengung. Denn der Gedanke an den Tod liegt dem Men-
schen nicht nur deswegen fern, weil er am Leben hingt, er wird von ihm



Eugen Biser 16

durch den heutigen Zivilisationsbetrieb mit allen Mitteln ferngehalten.
Liangst schon haben es die Kritiker des Zeitalters durchschaut, daB3 es
mit seinen Hervorbringungen unablissig um die Verdriangung des Todes
bemiiht ist und, wo dies nicht gelingt oder angeht, eine ausgesprochene
»Todeskosmetik* betreibt. In den Todesanzeigen kommt bekanntlich
das Schliisselwort ,,Tod“ so gut wie niemals vor. Die Friedhofe, die einst
mit der Kirche zusammen das Zentrum der Siedlungen bildeten, sind
weit an den Rand unserer Stiddte hinausgeriickt und weithin nach dem
Modell von Parkanlagen gestaltet. In seinem Roman ,, Tod in Holly-
wood* hat Evelyn Waugh die absurden Auswiichse dieser Todeskosme-
tik ironisch in Szene gesetzt. Und er hat damit Rilke recht gegeben, der
die ,letzte Planke“ unserer Lebenswelt mit Plakaten behiingt sieht, auf
denen das Wort ,todlos“ geschrieben steht. Es gilt, dieser triigerischen
VerheiBung und dem, was in ihr zum Ausdruck kommt, zu widerstehen,
wenn der Tod wirklich zu Wort kommen soll. Doch wenn dies gelingt:
was hat er dann zu sagen?

Schrecken und Trost

Aber gibt es denn Uberhaupt so etwas wie eine ,,Botschaft* des Todes?
Meldet sich dieser ungebetene Gast nicht vielmehr ganz anders: uner-
wartet, unangemeldet, in Form eines jihen Einbruchs, etwa dadurch,
daB3 wir plétzlich die Anzeichen einer Todeskrankheit an uns entdecken
oder dal} ein Mensch, der in einem ganz persdnlichen Sinn zu uns ge-
horte, unversehens von unserer Seite gerissen wird? Ist das nicht sogar
die Normalform unserer Konfrontation mit dem Tod? Kommt uns der
Gedanke an ihn nicht tberhaupt durch die Erfahrung fremden Ster-
bens? Wer so denkt, muB freilich eine Erkldrung dafiir anbieten, daBl wir
vom Sterben anderer auf unser eigenes schlieBen und beides mit dem
Begriff ,,Tod* belegen. Doch dazu reicht keine Herleitung wirklich aus;
denn es kdme vermutlich weder zu dem spezifisch subjektiven Riickbe-
zug noch zu der Begriffsbildung, wenn wir nicht einen dunklen Beschcid
um unser Sterbenmiissen immer schon in uns triigen, wenn uns also der
Tod nicht doch etwas ,,zu sagen“ hitte. Nur handelt es sich dabei um
eine so schwer zu entziffernde Botschaft, daB3 es verdeutlichender Hilfen
bedarf, wenn sie tatsdchlich zur Kenntnis genommen werden soll.
Bevor man sich diese ,,Lesehilfe” von der Bibel geben 148t, sollte man
auf das Zeugnis der Dichtung achten, in der die ,,vox humana“, die
Stimme des Menschlichen, mit am reinsten erklingt. Sie {iberrascht
schon dadurch, dal im Grunde alle Dichtung - Todesdichtung ist, vor
allem aber die Dichtung der Antike und der Gegenwart. Angesichts der



Tod 17

Nihe des Dichterischen zum Religiésen wirkt es dabei durchaus folge-
richtig, daB der Tod, wie sonst nur noch das Gottesgeheimnis, in einem
eigentiimlichen Hell-Dunkel erscheint. Im Spiegel der Dichtung ist der
Tod ebensosehr der Vernichter wie der Tréster. Was iiber seine Schrek-
ken zu sagen ist, kleidete Novalis in seinen ,,Hymnen an die Nacht* in
ein packendes Bild. Wihrend sich die Menschheit zum Fest des Lebens
versammelte, trat der Tod wie ein ,,entsetzliches Traumbild ... zu den fro-
hen Tischen®, und schon umbhiillten ,,wilde Schrecken* das Gemiit der
frohgestimmten Gaiste. Und der Dichter kommentiert dieses Bild mit
den Worten:

Zerbrochen war die Woge des Genusses
am Felsen des unendlichen Verdrusses.?

Doch das ist nur die dngstigende AuBenseite der Todeswirklichkeit. Wer
diese umstoBt, gelangt, fast iibergangslos, in die windstille Mitte des Tai-
funs. In ihrer Schilderung begegnet die dlteste Dichtung der jiingsten.
So erzihlt die Odyssee, wie ihr Held, der nur knapp dem Verderben ent-
ronnen ist, auf einmal den einschmeichelnden Gesang der Sirenen ver-
nimmt, in denen ihm wiederum nichts anderes als der Tod, jetzt aber in
einer unerwartet verlockenden, ja betérenden Gestalt entgegentritt. Und
in Hermann Brochs Roman ,,Der Tod des Vergil“ gewahrt der sterbende
Dichter, der riickldufig die Stufen des gottlichen Schopfungswerks
durchmaB3, mit seinem letzten Blick den Inbegriff des Friedens, der ihm
aufscheint im Bild der himmlischen Mutter mit dem géttlichen Kind auf
ihren Armen*. Damit aber hat der Todesgedanke auch schon aufgehért,
den Menschen zu dngstigen und zu erschrecken. Wo ihn der Abgrund
des Nichts zu verschlingen schien, tritt ihm das Bild der endgiiltigen Er-
fullungsruhe und Geborgenheit entgegen. Ist das aber mehr als ein blo-
Bes Wunschbild? Diese Frage lenkt den Blick endgiiltig auf das bibli-
sche Todeszeugnis zuriick.

Nicht als sinke der Tod fiir die Bibel zu einer Belanglosigkeit herab!
Zwar geht sie davon aus, daB Gott den Tod nicht geschaffen und keine
Freude am Verderben der Lebenden hat; doch weil} sie sehr wohl, da3
es ebenso eine Zeit fiirs Geborenwerden wie eine Zeit fiirs Sterben gibt,
jene bittere Stunde, in der, mit den hochpoetischen Bildern des Buchs
Kohelet gesprochen, ,,die goldene Schale zerspringt, der Krug an der

3 Vgl. dazu meinen Beitrag Dichterisches Auferstehungszeugnis. Zur Frage der theologischen
Relevanz von Novalis’ Hymnen an die Nacht, in: Zeitwende 52 (1981) 92-106.

4 Zum Ganzen vgl. meine Schrift Dasein auf Abruf. Der Tod als Schicksal, Versuchung und
Aufgabe, Diisseldorf 1981.



Eugen Biser 18

Quelle zerschellt und das Rad am Brunnen zerbricht* (12,6). Doch weil3
sie mit Hiob zugleich:

Dort stehen die Frevler ab von ihrem Grimm, dort finden Ruhe die
Erschépften.

Dort diirfen die Gefangenen rasten, sie horen nicht mehr auf des
Fronvogts Stimme.

Dort ist der Arme gleich dem Reichen, der Sklave ist dort frei von
seinem Herrn. 3,17ff)

So ist der Tod fiir die Bibel, die nichts von seiner Harte verschweigt, zu-
nichst einmal der ,,Ort” des groBen Ausgleichs, der aufgehobenen Pres-
sionen, der Uberstandenen Lebensqual, der unwiderruflichen Ruhe.
Dann aber kommt es, insbesondere in den neutestamentlichen Schriften,
zu einer bestiirzenden Umwertung, die an Kithnheit einzigartig dasteht.
Es ist das Kreuz Christi, das fiir die Autoren dieser Biicher, allen voran
fir Paulus, zur Quelle der Inspiration und zum Hebel der Umwertung
wird. Zwar stellt auch Paulus die bange Frage: ,Ich ungliicklicher
Mensch - wer wird mich von diesem todverfallenen Leib befreien?“
(R6m 7,24); doch uberblendet er diese Frage bald darauf durch die
zweite, die wie kein anderes Wort den Geist der Todiiberwindung atmet:

Wer wird uns trennen von der Liebe Christi? Triibsal oder Be-
dringnis, Gefahr oder Schwert? Nein, ich bin gewiB, daB weder
Tod noch Leben, weder Gegenwart noch Zukunft, weder Hohe
noch Tiefe noch irgendein anderes Geschdpf uns trennen konnen
von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist! (R6m 8,31-39)

Und was dabei das Erstaunlichste ist: Hier wird der Tod weder ver-
dréngt noch beschonigt, sondern im VollbewuBtsein seiner Zerstdrungs-
macht - iiberwunden. Denn der Sprecher dieser Sitze schaut nicht etwa,
wie es bei den Christen iiblich geworden ist, iiber den Tod hinweg oder
gar an ihm vorbei; er blickt ihm vielmehr ins Gesicht, wenn er versi-
chert, daB3 er sich seinem Zugriff entriickt und iiberhoben weil. Damit
greift er gleichzeitig auf das entscheidende Heilsereignis, auf die Tod-
iiberwindung in der Auferstehung Jesu, zuriick und auf das letzte Kapi-
tel der Menschheitsgeschichte, die Auferstehung der Toten, voraus. Im
Bewultsein seiner Lebensgemeinschaft mit Christus nimmt er das fiir
sich in Anspruch, was an dem gekreuzigten Gottessohn geschah, als er
dem Bekenntniswort des Hebrierbriefs zufolge ,,erhort und aus seiner
Todesnot befreit wurde* (5,7). Und er nimmt zugleich das in sich vor-
weg, was fiir ihn das Erfiilllungsziel aller Geschichte sein wird. Denn die-



Tod 19

ses besteht fiir ihn in dem umfassenden Sieg Christi tiber alles, was sich
seinem Liebeswillen entgegenstellt. Denn:

Er muB herrschen, bis Gott ihm alle Feinde zu Fiilen gelegt hat.
Als letzter Feind aber wird der Tod vernichtet! (1 Kor 15,25)

Abgeschieden und befreit

Wenn das keine schéne, wenngleich religiés unterbaute Hoffnung blei-
ben, sondern zu einer wirklichen Lebenshilfe werden soll, muB} es gelin-
gen, diese glaubige Todiiberwindung gedanklich nachzuvollziehen. Das
ist weniger schwer, als es beim ersten Blick den Anschein hat. Denn so-
bald man einmal mit der gesellschaftlich verordneten Todesverdringung
bricht, wird man gewahr, daB3 uns der Tod ebenso unheimlich wie ver-
traut ist. Wir tragen ihn nicht nur als dunklen Bescheid immer schon in
uns; vielmehr stehen wir mit ihm, schon aus biologischen Griinden, in
einem stillschweigenden Einvernehmen. Schon Augustinus fragte, ob je-
mand, dem die Riickkehr in seine Kindheit angeboten wiirde, davor
nicht mit allen Zeichen des Entsetzens zuriickschrecken und lieber den
Tod wiihlen wiirde, als von diesem Angebot Gebrauch zu machen. Und
wer wiire nicht von diesem Schrecken schon beriihrt worden, wenn er
umgekehrt von den VerheiBungen der modernen Medizin hort, die ihm
eine Lebensverlingerung um ein Vielfaches des gewohnten Lebens-
mafes in Aussicht stellt?

Doch so erwiinscht der Tod angesichts derartig sinnloser Wiederho-
lungs- und Verlingerungskonzepte erscheinen mag, so hért unser Le-
benswille doch nicht auf, sich gegen ihn aufzubdumen. Denn der Tod ist
fiir uns nun einmal der Inbegriff der Negativitit, der fiir uns soviel wie
Verlust, Abbruch, Vernichtung und Katastrophe bedeutet. Mit ihm geht
nicht nur alles zugrunde, was wir erarbeitet, geleistet und aufgebaut ha-
ben; und mit ihm entgleitet uns nicht nur das Lebenswerk, auf das wir
alle Phantasie, Intelligenz und Energie verwendeten; mit ihm reilen
auch siamtliche Lebensbeziehungen ab, die uns Halt, Sicherheit und Ge-
borgenheit vermittelten. Im Tod, so scheint es nun wirklich, fallen wir
unaufhaltsam und unwiderruflich in den Abgrund des Nichts. Mit der
vermeintlichen Jenseitsstimme: ,,Sie fallen in die Tiefe“, von der ein-
gangs die Rede war, scheint im Grunde nun doch das letzte Wort iiber
unser Ende gesprochen worden zu sein.

Doch in diesem Dunkel leuchtet, je linger man hineinblickt, ein uner-
wartetes Licht. Denn in aller Miithe und Anstrengung, die wir in die L6-
sung unserer Lebensaufgaben investierten, ersehnten wir letztlich doch
jenen Zustand der Ruhe, von dem es in der Bach-Kantate ,,O Ewigkeit,



Eugen Biser 20

du Donnerwort“ heilt: ,,Es ist genug! Herr, wenn es dir gefillt, so
spanne mich doch aus!“® Und was das Lebenswerk betrifft, so scheint
seine Fruchtbarkeit so sehr an den Tod seines Schépfers gebunden zu
sein, daB darauf geradezu das johanneische Herrenwort angewendet
werden kann: ,,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde filit und stirbt,
bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht.“ (Joh 12,24)
Ahnliches gilt schlieBlich auch von den Lebensbeziehungen, in die wir
hineingeboren wurden oder die wir aus eigener Initiative kniipften: Sie
halten uns nicht nur, sie binden uns auch. Und nicht selten werden sie
zu einem regelrechten Netz, in das sich ein Menschenleben unentrinn-
bar verstrickt. Erfahrungen dieser Art stehen vermutlich hinter dem
Psalmwort, das von der Tradition in kithner Zuordnung den Opfern
eines gewaltsamen Todes in den Mund gelegt wurde:

Unsere Seele ist entkommen wie ein Vogel aus der Schlinge des
Jagers. Die Schlinge ist zerrissen, und wir sind frei! (Ps 124,7)

Dabei braucht man nicht einmal an die Verstrickungen durch ausweglos
gewordene Lebensverhiltnisse zu denken. Ausweglos und unertriglich
wird das Leben bekanntlich auch fiir den, der sich am Ende seiner Mog-
lichkeiten angelangt fiihlt und keinen Weg zu einem Neubeginn mehr
vor sich sieht. Dann kann es dazu kommen, daB sich der ganze Wille
eines Menschen in dem Wunsch sammelt, aus dieser Enge herausgefiihrt
und ein fiir allemal befreit zu werden. Doch damit hat sich das unerbitt-
liche Gesicht des Todes auch schon entscheidend gemildert. Wo wir auf
den Vernichter gefal3t waren, tritt uns der — groBe und endgiiltige — Be-
freier entgegen. Sowenig uns die Hirte der von ihm verfiigten Trennung
erspart bleibt, mischt sich in den Schmerz um den unwiederbringlichen
Verlust doch eine VerheiBBung ein. Und die lautet: ,,Die Schlinge ist zer-
rissen, und wir sind frei!*

Geborgen und vereint

Nichts wire jetzt verkehrter, als auf halbem Weg stehenzubleiben! Denn
der zu Ende gedachte Tod hilt eine noch groBere Uberraschung bereit
als nur diejenige, die den Vernichter in den Befreier verwandelt. Mit
der Einsicht, daB mit dem Erleiden des Todes auch alle Fesseln und
Zwinge von dem Sterbenden genommen werden, ist erst das vorletzte
Wort liber ihn gesprochen. Zu einem letzten und entscheidenden Schritt
verhilft wiederum das Zeugnis der Dichtung, das um so mehr zu beach-

* Bekanntlich hat A/ban Berg diesen Choral der abschlieBenden Variationenfolge seines
Violinkonzerts (von 1935) zugrunde gelegt, das zu seinem eigenen Requiem geworden ist.



Tod 21

ten ist, als es von der Theologie noch viel zuwenig gewiirdigt und fir die
Losung ihrer Aufgaben in Anspruch genommen wird. Unter den zu Un-
recht vergessenen oder doch in den Hintergrund geriickten christlichen
Dichtern aber hat sich kaum einer so sehr in die Abgriindigkeit des To-
desgedankens vertieft wie Gertrud von le Fort. Sie weifl nicht nur um
den ,.Schwindelblick der Angst“, der das Denken im Angesicht des To-
desabgrunds befillt; sie weiB vielmehr im Unterschied zu denen, die da-
bei, erschrocken und verunsichert, stehenbleiben, daB es in dieser Tiefe
einen Grund gibt, der kein weiteres Fallen mehr zuldBt. Und sie hat an
einer ihrer schonsten Midchengestalten, an der Figur der kaum erst zum
BewuBtsein ihrer weiblichen Aufgabe gelangten Anne de Vitré aus der
Erzihlung ,,Das Gericht des Meeres* gezeigt, was es damit auf sich hat.
Vom Geheimnis der Menschlichkeit Gottes angeriihrt, bringt es Anne
nicht iiber sich, die ihr zugedachte Rache an dem Kind des siegreichen
Konigs zu vollziehen, der ihre bretonische Heimat in tiefstes Leid ge-
stiirzt hat. Dafiir muB sie sterben. Erbittert iiber ihr Verhalten, wirft sie
einer ihrer Landsleute ins Meer. Sie erleidet die Qual des Ertrinkens;
aber inmitten der Todesnot fiihlt sie sich aufgefangen, miitterlich um-
armt, unwiderruflich gerettet und geborgen®. Oder nun mit den eigenen
Worten der Dichterin gesagt:

Sie erblickte noch das viel zu frithe Rosenrot des Morgens, das den
Horizont bekrinzte, sie sah noch, wie auf dem fernen Geleitschiff,
das sie hergetragen hatte, ein Segel gehiBlt wurde, als steige ein
Schwanenfliigel iiber der Flut auf - dann lieB Budoc sie fallen. Die
Wasser schlugen brausend iiber ihr zusammen, Anne stiirzte ins
Meer, hinab in die bodenlose Tiefe — dort hinab, wo man alle
Dinge mit demselben Namen rufen kann. Es kam die Qual des Er-
trinkens — plotzlich nahm sie wieder jemand in die Arme — sie war
gerettet —, das Leben ward ihr geschenkt! Die brausenden und sau-
senden Gewisser wurden sanft wie die kleinen Wellen am Strande,
wenn sie einen Nachen schaukeln — Anne horte dicht an ihrem
Ohre eine Stimme, siiB wie die Stimme der Mutter an der Wiege
ihres kleinen Bruders Alain: sie sang dasselbe Lied, das Anne dem
Kind des kéniglichen Morders gesungen hatte — sie sang es zu
Ende’

Das ist das Letzte, was die Besinnung auf den Tod zu kldren vermag. Er
mutet uns den Abbruch aller Lebensbeziechungen zu, doch nur zu dem

6 Ndheres dazu in meiner Studie Uberredung zur Liebe. Die dichterische Daseinsdeutung
Gertrud von le Forts, Regensburg 1980, 22f; 135 f; 202f.
7 Gertrud von le Fort, Das Gericht des Meeres, Wiesbaden 1947, 50.



Eugen Biser 22

Ziel, die abgerissenen Féiden neu zu kniipfen. Im Tod fallen wir gerade
nicht, wie jetzt gegen die angebliche Jenseitsstimme zu sagen ist, in die
bodenlose Tiefe der totalen Verlorenheit. Vielmehr fallen wir jenem tra-
genden Grund anheim, den das géttliche Liebesgeheimnis bildet. Wenn
Gott, wie das Weisheitsbuch versichert, den Tod nicht gewollt und keine
Freude am Untergang der Lebenden hat (1, 13), heiBt das fiir den religio-
sen Menschen, daB die Todverfallenheit des menschlichen Daseins, die
ihm womoéglich deutlicher als allen anderen vor Augen steht, eine ein-
deutige Grenze hat, und daB diese Grenze mit der Gotteswirklichkeit zu-
sammenfillt. Gott selbst steht mit der Macht seines absoluten Seins da-
fiir ein, daB wir nicht dem alles verschlingenden Abgrund des Nichts
anheimfallen; und er steht in der Weise dafiir ein, daB er die Fallenden
in seine ewige Lebenswirklichkeit aufhebt.

Im Tod werden wir frei, dies aber, wie jetzt gesagt werden muB, nicht
nur in dem Sinn, daBl die Verstrickungen und Fesseln des Daseins von
uns abfallen, sondern so, daB wir frei werden fiir unsere hdchste Seins-
moglichkeit. Damit wandelt sich aber das Antlitz des Todes noch ein-
mal. Und diese letzte Wandlung entspricht genau dem Unterschied, der
zwischen der bloB emanzipatorischen Freiheit, der Freiheit der ge-
sprengten Fesseln, und der schépferischen Freiheit, der Freiheit zur
hochsten Selbstbestimmung, besteht. Der Befreier Tod wandelt sich, wie
man auch sagen kdnnte, zum Sachwalter der Liebe. In diesem Sinn ist
der Tod nicht nur Ende, sondern Vollendung, leidvoller Durchbruch zu
Jjener hochsten Form des Selbstseins, die nur im Abwurf der Vorformen
erreicht wird. Uniiberbietbares Modell dieser Vollendung aber ist der
auferstandene Christus, zu dem sich der Romerbrief bekennt:

Wir wissen, daB der von den Toten auferweckte Christus nicht
mehr stirbt; der Tod hat keine Macht mehr iiber ihn. Denn durch
sein Sterben ist er ein fiir allemal der Siinde gestorben; sein Leben
aber lebt er fiir Gott. (6,10)

In dieser knappen Formel , fiir Gott* ist das Letzte und Héchste gesagt.
Danach besteht die Vollendung gerade nicht in einer Wiederaufnahme
der alten Lebensform, in der alles erkdmpft, ertrotzt und verteidigt wer-
den muBte, sondern in einem Leben, das, weil es zuinnerst geschenkt ist,
nur in der Weise der Hingabe gelebt werden kann. Nicht umsonst denkt
die religiose Unsterblichkeitshoffnung dieses Leben in Bildern einer
ewigen Mahlgemeinschaft und eines unzerstorbaren Liebesbundes, der
gleicherweise Gott und die Menschheit umgreift. »Selig, wer zum Hoch-
zeitsmahl des Lammes geladen ist“, lautet daher der Ruf, mit dem die
Apokalpyse ihre Sieges- und Vollendungsvisionen erdffnet (19,9).





