
Der Grund der Gelassenheit 
Die Frage nach der Allversöhnung als Weg zu Gott 

Martin Bieler, Bern 

Die Frage 

Die Frage nach der Allversöhnung1, also die Frage, ob schließlich alle 
Menschen gerettet werden, ist eine der Fragen, die man manchmal lie- 
ber los wäre, weil ihre Beantwortung schier unmöglich scheint. Selbst 
Jesus beantwortet die Frage, ob wenige gerettet werden, mit der Auffor- 
derung: •Ringet darnach, daß ihr durch die enge Türe hineingeht!" (Lk 
13,24) Er verweigert also die gewünschte Auskunft über den Gerichts- 
au'sgang. Sind uns damit Fragen in dieser Richtung überhaupt verwehrt? 
Sie sind es tatsächlich insofern, als der Neugier über den Gerichtsaus- 
gang ein Riegel vorgeschoben ist, weil ein solches Vorauswissen sowohl 
der Freiheit Gottes als auch der Freiheit des Menschen zu nahe träte. 

Das Motiv der positiven Frage nach der Allversöhnung ist aber nicht 
neugierige Prognostik, sondern das Interesse an der allumfassenden 
Liebe Gottes, die auch mich annimmt, weil sie gegenüber niemandem 
Vorbehalte macht. Nur eine Liebe, die vor der Annahme der Geringsten 
und Fernsten, ja der Feinde nicht haltmacht, vermag auch mich rück- 
haltlos zu bejahen2. Auch ich selbst könnte mich nicht wirklich anneh- 
men, wenn mir die anderen gleichgültig wären, weil ich mich dann in 
meiner Menschlichkeit beschneiden und nicht als den Liebenden verste- 
hen würde, den Gott gemeint hat, als er mich schuf. Ich würde mich 
selbst mißverstehen, und meine Liebe wäre nicht das reine •Umsonst", 
dessen es bedarf, um irgendeinen Menschen - mich selbst oder einen an- 
dern - ohne Reserve anzunehmen. In dieser Radikalität kann ich mich 
aber nur annehmen, wenn ich mich als von Gott absolut geliebt erfahre. 
Nur durch den gnädigen Gott werde ich zur Gelassenheit befreit, in der 
ich mich loslassen und seinlassen kann und mich nicht mehr um mich 
selbst zu sorgen brauche. Ich kann nicht ohne den gnädigen Gott sein. 
Die Möglichkeit eines doppelten Gerichtsausganges, wie ihn das Neue 
Testament kennt (vgl. etwa Mt 25,31-46), läßt aber Zweifel an der Un- 

1 Der bekannteste Vertreter einer Allversöhnungslehre ist Origenes. Vgl. dazu Gotthold 
Müller, Origenes und die Apokatastasis, in: ThZ 14 (1958) 174-190. 
2 Vgl. Ferdinand Ulrich, Gegenwart der Freiheit, Einsiedeln 1974, 126 f, 138. 



Martin Bieter 24 

begrenztheit der Liebe Gottes aufkommen. In der Frage nach der Allver- 
söhnung geht es darum, ob Gott in einem letzten Sinn gnädig ist. Es geht 
in ihr also in eminenter Weise um Gott selbst, und gerade darum muß 
sie gestellt werden. Aber verstrickt man sich nicht heillos in Apo- 
rien? 

Weil die Frage nach der Allversöhnung im oben präzisierten positiven 
Sinne letztlich nach Gott selbst fragt, steht sie unter der Verheißung 
des Findens, obwohl sie nicht •lösbar" ist: •Wer suchet, der findet." 
(Lk 11,10) Wer aber finden will, der muß wirklich suchen, also wirklich 
fragen. Und wer wirklich fragt, der ist ins Offene gestellt, weil er die 
Antwort noch nicht hat. Zugleich hat der, der fragt, aber auch schon ge- 
funden, weil man nach dem gänzlich Unbekannten gar nicht fragen 
kann. Der Fragende wird somit durchs Fragenmüssen nicht einfach 
überfordert: •Console-toi, tu ne me chercherais pas, si tu ne m'avais 
trouve." (•Tröste dich, du würdest mich nicht suchen, wenn du mich 
nicht gefunden hättest.")3 Gefunden hat der Fragende, weil er selbst zu- 
vor wie das verlorene Schaf gesucht und gefunden worden ist (vgl. Lk 
15,1-7). Aufgrund dieses Gefundenwordenseins und Gefundenhabens 
kann der Fragende die Offenheit des Fragens aushalten. Er darf die 
Frage nach der Allversöhnung als Frage nach Gott in der Zuversicht 
stellen, daß ihm eine Antwort gewährt werden wird. 

Die Offenheit der Frage und die Angst 

In der Frage nach Gott steht das Ganze auf dem Spiel, das Staunen er- 
regt oder Angst erzeugt - Angst insofern, als die Ungewißheit darüber, 
ob Gott die Menschen (also auch mich) wirklich liebt, mindestens so be- 
drückend und bedrohlich, weil den Lebenssinn in Frage stellend, ist wie 
z. B. die Ungewißheit über die Zuneigung des Ehepartners. Im Falle der 
Angst kann es Kierkegaards Angst der Verzweiflung sein, die den Men- 
schen zerstört4, oder die Angst, die Tauler als •gar wilde(n) Weg" be- 
zeichnet5. Die letztere hat die Öffnung des egoistisch in sich einge- 
krümmten Menschen zum Ziel, dessen Einwilligung es aber bedarf, soll 
die Angst ihm helfen, die Offenheit (für Gott und seine Antwort) zu ge- 
winnen, zu der er allein nicht finden kann. Tauler schildert diese Angst 
sehr anschaulich: •Du mußt, wie der liebe Paulus sprach, ausgespannt 
sein zur höchsten der obersten Berufungen, daß du ledig bist all dessen, 
was an Wert darunterbleibt und was so lustvoll und erfreulich war. So 
3 Blaise Pascal, Pensees, hrsg. von M. Leon Brunschvicg, Paris 1961, Fr. 553. 
4 Vgl. Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Gütersloh 21982, 21 f. 
5 Johannes Tauler, Predigten, übertr. von Georg Hofmann, Einsiedeln 1979, 305. 



Allversöhnung 25 

fühlt der arme Mensch sich, wie wenn er zwischen zwei Wänden hinge, 
und ihm ist, als habe er weder hier noch dort Raum, und ihm ist zumute 
wie einem, der unter einer Kelter liegt und gepreßt wird."6 Auf das Un- 
terwegssein der Frage übertragen heißt dies, daß der Fragende sich nicht 
mit dem Bekannten zufriedengeben darf, während ihm zugleich der Zu- 
gang zur Antwort verwehrt ist, so daß er weder rückwärts noch vorwärts 
Raum findet, um darin beruhigt zu verweilen. Aus dieser Situation des 
Reduziertseins auf einen Punkt ohne Ausdehnung gibt es nur den •Aus- 
weg" des Aushaltens: •Was soll er dann tun? Er kann weder nach rück- 
wärts noch nach vorwärts ausweichen. Er kann sich nur niedersetzen 
und sprechen: ,Gott grüß dich, bittere Bitterkeit, voll aller Gnaden!'"7 

Gelassenheit 

Diese Haltung nennt Tauler •Gelassenheit": •Will der Mensch (unter 
solcher Belastung) Frieden haben, so muß er diesen Mangel und diesen 
Druck so gelassen und frei hinnehmen, daß er von all dem Genuß nichts 
halte; er muß sich nur in Gelassenheit in den einfachen Grund des aller- 
liebsten Gottes einfügen, um da Armut von Gott zu nehmen und sie zu 
ertragen, selbst wenn Gott sie bis zum Jüngsten Tag wollte ausgehalten 
haben."8 

Weil es in der Gelassenheit letztlich darum geht, sich selbst zu lassen9, 
darum endet die Bedrängnis der Angst in einer Art Tod, gegen den sich 
der Mensch untergründig mit allen Fasern sträubt. Dem, der seine Angst 
nicht versteht, erklärt Tauler: •Deine Entäußerung ist der Grund davon; 
du willst nicht gerne (des Deinen) absterben. Hier bewahrheitet sich des 
heiligen Paulus Wort: Ihr sollt von seinem Tod künden, bis er kommt. 
Diese Verkündigung geschieht nicht mit Worten, nicht mit Gedanken, 
sondern sterbend, dich entäußernd, in der Kraft seines Todes."10 Der 
Sinn und das Ziel der Angst ist die Geburt Gottes im Menschen, wes- 
halb Tauler seine Zuhörer dringend mahnt, diese Angst bis zuletzt 
durchzustehen und nicht voreilig einen billigen Trost zu suchen, um ihr 
auszuweichen11. Auch die Suche nach einer Antwort auf eine in die 
Tiefe gehende Frage ist ein Geburtsgeschehen, das zwar dank der Vater- 
schaft und Mutterschaft vieler zustande kommt, sich aber im Fragenden 
selbst ereignen muß, soll die Antwort wirklich von ihm gehört werden. 

6 Ebd., 286.        7 Ebd., 305.        8 Ebd., 285. 
9 Vgl. Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, hrsg. von Josef Quint, München 
1963, 56. 
'» Tauler, aaO. (Anm. 5), 221. 
" Vgl. ebd., 222. 



Martin Bieler 26 

Darum kann man sich eine solche Frage auch nicht einfach bequem von 
einem vorgefertigten, •lehrbuchmäßigen" Inhalt beantworten lassen. 
Der Fragende selbst ist aufgefordert, die Mühsal des Fragens auf sich zu 
nehmen, um durch den Tod der Angst hindurch die Antwort in Emp- 
fang zu nehmen. Er selbst muß in die Antwort •hineinleben"12. 

Wenn wir die Frage nach der Allversöhnung als Frage nach Gott 
wirklich aufkommen lassen und sie nicht mittels des Postulates einer si- 
cheren Allversöhnung vorschnell überdecken, dann wird sich die Beant- 
wortung dieser •unlösbaren" Frage, die keinesfalls bloß theoretischer 
Natur ist, wohl immer mehr oder weniger ähnlich dem •wilden Weg" 
Taulers gestalten, den jeder für sich gehen muß. Entsprechend können 
die folgenden Überlegungen nicht die Antwort präsentieren, sondern 
nur Stationen auf dem Weg aufzeigen. Ihr Ziel ist es, sich von der Zug- 
kraft der Frage in die Tiefe der Antwort mitnehmen zu lassen, aus der 
die Frage immer schon lebt, um zu verdeutlichen, daß man sich in der 
Weigerung, sich dieser Frage auszusetzen, mit allzu wenig begnügt und 
Gefahr läuft, in der Schwebe zu lassen, was unbedingt feststehen muß: 
die absolute Rückhaltlosigkeit der Liebe Gottes, deren Dynamik in Tex- 
ten wie Rom 8,31-39; Phil 2,6-11; Joh 3,16-17 und 1 Joh 4,9-11 durch- 
bricht13. 

Die Entfaltung der Frage 

Die Beziehung zwischen Gott und den Menschen ist in der ganzen 
Heilsgeschichte konfliktgeladen und problematisch. Anhebend mit der 
12 So schreibt Rilke einem jungen Mann: •Forschen Sie jetzt nicht nach Antworten, die Ih- 
nen nicht gegeben werden können, weil Sie sie nicht leben könnten. Und es handelt sich 
darum, alles zu leben. Leben Sie jetzt die Fragen. Vielleicht leben Sie dann allmählich, 
ohne es zu merken, eines fernen Tages in die Antwort hinein." (Rainer Maria Rilke, Briefe 
an einen jungen Dichter, 1929, 23; zit. bei Rudolf Bohren, Dem Worte folgen, Gütersloh 
1969, 11.) 
13 H. M. Enomiya-Lassalle hat auf die strukturelle Ähnlichkeit der Frage nach der Allver- 
söhnung mit dem Koan im Zen aufmerksam gemacht, das als Hilfe auf dem Weg zur •Er- 
leuchtung" dem Meditierenden durch seinen •unlösbaren" Sinn zu einer über die Diskur- 
sivität hinausgehenden Erkenntnisart verhelfen soll: •Es wird erzählt, daß Juliana von 
Norwich trotz ihres tiefen Glaubens viele Jahre unter diesem ,Koan' furchtbar gelitten hat. 
Es war tatsächlich ihr Koan, das ihr nicht ein Zenmeister, sondern ihre eigene Natur gege- 
ben hatte. Solche Koan, die einem auf diese Weise gegeben werden oder durch eine äu- 
ßerst schwierige Lage, ganz ohne eigenes Zutun entstanden sind, sind schon wiederholt 
zum Ausbruch der Erleuchtung geworden" (Zen-Meditation für Christen, Weilheim 1969, 
203.) Ob man statt •Natur" nicht lieber •der Heilige Geist" sagen sollte? Wichtig an der 
Parallele mit dem Koan ist die Einsicht, daß eine solche bedrängende Frage nicht einfach 
lästig und im Grunde genommen unzumutbar ist, sondern ein großes Geschenk darstellt, 
das man annimmt, indem man die Frage als seine ureigenste übernimmt und durch alles 
Nichtwissen hindurch in der Sehnsucht nach der Antwort verbleibt, wie sie z.B. in der 
Schrift Die Wolke des Nichtwissens beschrieben wird. 



Allversöhnung 27 

Weltschöpfung wächst sich die Menschheitsgeschichte zum unheilvollen 
Nein gegen den Schöpfer aus, was zur Vertreibung aus dem Paradies, 
der Sintflut und der Vereitelung des Turmbaus von Babel führt (Gen 
1-11)14. In der Geschichte Israels, durch das Gott seine Pläne mit der 
Menschheit verfolgt, stehen sich absolute und endliche Freiheit in ge- 
steigerter Dramatik gegenüber, die das deuteronomistische Geschichts- 
werk zur wiederholten Abfolge von menschlichem Nein, göttlichem 
Nein, menschlicher Umkehr und göttlichem Ja schematisiert15. Das Hin 
und Her treibt schließlich einer Zerreißprobe entgegen, wie sie in der 
bangen Frage am Schluß der Klagelieder angedeutet wird: •Führe uns 
zu dir zurück, o Herr, auf daß wir wiederkehren! Erneuere unsere Tage 
wie vor alters! Oder hast du uns gänzlich verworfen, zürnest uns gar so 
sehr?" (5,21-22) Vermag etwa das menschliche Nein Gott derart zu er- 
müden, daß Gott genug hat und unwiderruflich beim Nein bleibt? Die 
Antwort erfolgt nach einer •Pause"16 im Heilshandeln Gottes: in Jesus 
Christus, der •nicht Ja und Nein, sondern Ja" ist (2 Kor 1,19). 

Die Tat Gottes in Leben, Kreuz, Tod und Auferstehung Jesu scheint 
aber nicht die Auflösung der Gegensätzlichkeit von Gott und Mensch zu 
sein, sondern vielmehr der Startschuß zu einem Wettlauf zwischen gött- 
lichem Ja und menschlichem Nein, dessen Sieger noch keineswegs fest- 
steht. So kämpft paradoxerweise das siegreiche Lamm der Apokalypse 
(vgl. Apk 17,14). Das Ja Gottes provoziert geradezu das potenzierte 
Nein des Menschen und bringt das volle Ausmaß und die Gefährlich- 
keit der Kluft zwischen Gott und Mensch allererst ans Licht: •Daß im 
klassischen Alten Bund von keiner Hölle und keinem Teufel die Rede 
ist, hängt daran, daß Gottes Himmel für den Menschen noch nicht of- 
fensteht (Hebr 11,40). Erst wo der Träger des Geistes ohne Maß (Joh 
3,34) auf den Plan tritt, begegnet ihm der Widergeist, der um seinen 
Machtbereich kämpft, erst jetzt gibt es die unvergebbare Sünde wider 
den Heiligen Geist (Mt 12,28-32)."17 Wird das göttliche Ja dem mensch- 
lichen Nein gegenüber den längeren Atem behalten? Karl Barth bejaht 
dies und betont energisch, daß sich das Übergewicht der Gnade Gottes 
über die menschliche Sünde längst erwiesen habe. 

14 Vgl. Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, München 61969, 149-178; 
Claus Westermann, Forschung am Alten Testament, Bd. 2, München 1974, 96-114. 
15 Vgl. Hans Walter Wolff,  Gesammelte Studien zum Alten Testament, München 1964, 
308-324. 
16 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit (H), Bd. III/2,1, Einsiedeln 1965, 337-345. 
17 Hans Urs von Balthasar, Theodramatik (TD), Bd. III, Einsiedeln 1980, 53. 



Martin Bieter 28 

Karl Barths Lehre von der Gnadenwahl 

Die Frage nach der Allversöhnung war bis in unsere Zeit von dem Irr- 
tum überschattet und blockiert, Gott habe vor aller menschlichen Ent- 
scheidung die einen Menschen zum Heil bestimmt und die andern zum 
Unheil. Diese von Augustin herkommende Lehre ist vor allem in ihrer 
Fassung bei Calvin bekannt geworden, findet sich aber der Sache nach 
auch bei einem Theologen wie Luther18. Trotz der rühmlichen Ausnah- 
men, die dieser beschämenden theologischen Entgleisung nicht gefolgt 
sind19, hat doch erst Barths Lehre von der Gnadenwahl die entschei- 
dende Wende gebracht, weil er durch die konsequente Beachtung der 
Notwendigkeit einer streng christologisch-trinitarischen Begründung 
der Ernährungslehre die Haltlosigkeit jeder sich anderweitig orientie- 
renden, letztlich von einem obskuren decretum absolutum herkommen- 
den Spekulation über eine praedestinatio gemina (doppelte Prädestina- 
tion) offenlegen konnte20. 

Barth plaziert seine Lehre von der Gnadenwahl, deren Begriff er aus 
Rom 11,5 (ekloge charitos) herleitet (8), in der Gotteslehre seiner Dog- 
matik, weil sie Wesentliches über Gott selbst aussagt: Die Erwählungs- 
lehre •gehört darum zur Lehre von Gott, weil Gott, indem er den Men- 
schen wählt, nicht nur über diesen, sondern in ursprünglicher Weise 
über sich selbst bestimmt" (1). In dieser Wahl des Menschen bestimmt 
Gott sich selbst als mit einem anderen in Beziehung stehend (4,55,82). 
Dieser andere ist der eine Mensch Jesus. •Jener nicht mehr wegzuden- 
kende Partner Gottes ist weder der Mensch als Idee noch die Mensch- 
heit noch die Summe irgendwelcher vielen oder wenigen Einzelmen- 
schen, sondern der eine Mensch Jesus und das in ihm repräsentierte 
Menschenvolk und dann, um seinetwillen, der Mensch und die Mensch- 
heit und der ganze übrige Kosmos." (6) Jesus Christus ist Gottes Gna- 
denwahl •in jener schlechthin alle und alles umfassenden, jede Eigen- 
ständigkeit aller anderen Worte, Beschlüsse und Anfänge umschließen- 
den Weise" (102). Die kürzeste Fassung der Prädestinationslehre ist des- 
halb der Satz: •Die göttliche Prädestination ist die Erwählung Jesu 
Christi." (110) Diese Kurzformel muß in zwei weitere Sätze aufgeglie- 
dert werden, •die dahingehend lauten, daß Jesus Christus der erwäh- 

18 Vgl. dazu Gerhard Rost, Der Prädestinationsgedanke in der Theologie Martin Luthers, 
Berlin 1966. Eine prägnante Zusammenfassung der wichtigsten Gesichtspunkte zum Pro- 
blem bei Luther bietet Otto Hermann Pesch, Hinführung zu Luther, Mainz 1982, 259-263. 
19 Vgl. dazu Gotthold Müller, Ungeheuerliche Ontotogie, in: EvTh 34 (1974) 256-275; Hans 
Urs von Balthasar, TD /F(1983), 288-293. 
20 Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik (KD), Bd. U/2, München 31948. Die folgenden Sei- 
tenangaben im Text beziehen sich auf diesen Band. 



Allversöhnung 29 

lende Gott, und: daß er der erwählte Mensch ist" (ebd., vgl. auch 157). 
Dabei ist klar, daß die ganze Trinität an dieser Wahl beteiligt ist (26, 85, 
109, 112, 113, 118). Weil es hinter Jesus Christus keinen anderen Willen 
Gottes gibt (101, 163, 173) und weil Jesus Christus nicht nur das Instru- 
ment der Prädestination (68), sondern deren Grund und Inhalt ist, 
zieht Barth den Schluß, die Lehre von der Gnadenwahl sei die Summe 
des Evangeliums (1,9) und bezeuge die Gnade als den •Anfang aller 
Wege und Werke Gottes" (1,110). Sie sei •undialektisches" Ja (12) und 
lasse erkennen, daß Gott selbst in seiner Ungnade gnädig ist (99). 

Gottes Willen in der Erwählung Jesu Christi legt Barth in einer Neu- 
fassung der herkömmlichen praedestinatio gemina dar, wie er überhaupt 
der Tradition seine Referenz erweist, indem er von ihr rettet, was zu ret- 
ten ist. Barths neue •praedestinatio gemina" kennt durchaus die Verwer- 
fung, aber nun in ganz anderer Verteilung als in den vorangegangenen 
Entwürfen: •Der ewige Wille Gottes in der Erwählung Jesu Christi ist 
sein Wille, sich zugunsten des von ihm geschaffenen und von ihm abge- 
fallenen Menschen dahinzugehen." (175) Damit •hat Gott dem Men- 
schen das Erste, sich selber aber das Zweite, die Verwerfung, die Ver- 
dammnis und den Tod zugedacht" (177). Das bedeutet: •Gott will ver- 
lieren, damit der Mensch gewinne. Sicheres Heil für den Menschen, 
sichere Gefahr für Gott selber!" (ebd.) Zu beachten ist dabei, daß Gott 
•unsere" Verwerfung •zu der seinigen" macht (179), damit •dieser Teil 
nicht des Menschen Teil" sei (181). 

Von hier aus verkündet Barth hochgemut den Sieg der Gnade Gottes 
über alle menschliche Widersetzlichkeit. Glaube an die Prädestination 
Gottes ist •Glaube an die NichtVerwerfung des Menschen, Nichtglaube 
an seine Verwerfung" (182). Des Menschen Bestimmung ist die Seligkeit 
(185). Der Tod Jesu hat •die Hölle verrammelt" (358). Der Unglaube 
kommt nur noch als •ausgeschlossene Möglichkeit" in Betracht (ebd.). 
Wir können darum nicht mehr in den Abgrund starren, •als wäre auch 
er noch immer unser eigener Ort" (191). Es steht nicht in der Macht des 
Menschen, Gottes Zorn zu provozieren (385). Das Verworfensein ist für 
den Menschen unerreichbar (351). Der •Triumph der Gnade" (214) ist 
es, der verhindert, daß wir uns der heilbringenden Hand Gottes entwin- 
den. Dort, wo Unglaube konstatiert wird, kann ihm folglich im End- 
effekt keine Chance eingeräumt werden. Er wird sich gegen die Unend- 
lichkeit der Gnade doch nicht durchsetzen: •Wird man nicht sagen müs- 
sen, daß der Unglaube das geradezu kat exochen zeitlich begrenzte Fak- 
tum ist, über das der ewige Gott als solcher notwendig hinwegsieht, 
dessen Ende vor Gottes Augen ist, auch wenn es allen Menschenaugen 
noch so verborgen ist? Es kann der ewige Gott als solcher nicht aufhö- 



Martin Bieler 30 

ren, wie den Unglauben selbst, so auch jedes letzte Verharren im Un- 
glauben zu verneinen." (324) 

Die Radikalität dieser Sätze mag sich ein Stück weit daraus erklären, 
daß sie in der Auslegung von Rom 11 fallen, wo nicht von Einzelmen- 
schen die Rede ist, sondern von Israel und den Heiden als Kollektivgrö- 
ßen, aber was Barth zum Zielpunkt der Geschichte beider sagt, liegt 
doch auf einer Linie mit seinen sonstigen Äußerungen zur Ohnmacht 
des menschlichen Widerstandes gegen Gott. 

Im Zuge des Nachdenkens über die Konsequenzen der Erwählung 
Jesu Christi befürwortet Barth die Ersetzung des Begriffspaares •Er- 
wählte-Verworfene" durch die Unterscheidung von •Gottlosen" und 
•Glaubenden" (362), weil auch die •Erwählten" •potentiell Verwor- 
fene" sind, deren Erwählung nur in Jesus Christus ihren Halt hat (383). 
Die Glaubenden können sich deshalb nicht gegen die andern abgrenzen 
und haben diese als •Adressaten des Evangeliums" zu betrachten (504, 
508, 563). Der Gegensatz •Erwählter-Verworfener" wird damit als ein 
in Richtung auf die Erwählung aller in Auflösung begriffener verstan- 
den. Nimmt man all dies zusammen, so scheint sich Barths •neue" 
Lehre, die nach seinem eigenen Empfinden eine •unheimliche Erleuch- 
tung" mit sich brachte (160), im diametralen Gegensatz zur bis dahin 
herrschenden Tradition unaufhaltsam auf die Lehre der apokatastasis 
panton hinzubewegen. Aber vor dem letzten Schritt einer lehrmäßigen 
Festlegung derselben wirft Barth, der lieber das Risiko eingeht, im Sinne 
einer Allversöhnung mißverstanden zu werden21, als das •tief unchristli- 
che Mysterienspiel" mit einem finsteren Geheimnis Gottes in der Präde- 
stination (158 f) weiterzutreiben, das Steuer herum und erklärt zum end- 
gültigen Umfang des Kreises der Erwählten: •Daß er sich mit der Men- 
schenwelt als solcher (nach der Lehre der sog. Apokatastasis) endlich 
und zuletzt decken müsse und werde, das ist ein Satz, den man unter Re- 
spektierung der Freiheit der göttlichen Gnade nicht wagen kann... Wie- 
derum ist aber in dankbarer Erkenntnis der Gnade der göttlichen Frei- 
heit auch der andere Satz nicht zu wagen, daß es zu jener letzten Eröff- 
nung und Erweiterung des Kreises der Erwählung und Berufung auf 
keinen Fall kommen könne und werde." (462, 325, 466-468) Dieser 
Sicht ist Barth treu geblieben22. 

21 •Werdet auch ihr mich des Irrtums bezüglich der Apokatastasis schuldig finden, oder 
werdet ihr mit mir einig sein in der Überzeugung, daß es immer noch geratener ist, unter 
dieser Gefahr das lebendigmachende Evangelium als ohne diese Gefahr das tötende Ge- 
setz zu predigen?" (Karl Barth, Offene Briefe 1954-1968, Zürich 1984, 181.) 
22 Vgl. KD 1V/3,1 (1959), 550. 



Allversöhnung 31 

In Barths Begründung des offenen Ausgangs des Jüngsten Gerichtes 
kommt der neuralgische Punkt seiner Prädestinationslehre zum Vor- 
schein. Auch wenn er daran festhält, daß wir es, wie immer die Entschei- 
dung Gottes über den Menschen ausfallen mag, bleibend mit seiner 
Barmherzigkeit zu tun haben (467), so wird diese hier doch insofern ver- 
unklärt, als nicht deutlich wird, was Gott dazu bewegen könnte, den 
Kreis der Erwählten auf eine begrenzte Anzahl Menschen zu beschrän- 
ken. Daß Gott dem Menschen •keine ewige Geduld und also Errettung 
schuldig" ist23, läßt sich nicht bestreiten, nur fragt es sich, ob Barths un- 
geschützter, weil von jeglicher •Logik der Liebe" abgelöster Rekurs auf 
die Freiheit Gottes zur Begründung eines möglichen doppelten Aus- 
gangs des Gerichts nicht geradewegs zu jenem •unerforschlichen", ein- 
fach zu fürchtenden und zu verehrenden Willen Gottes bei Luther zu- 
rückführt, gegen den Barth sich mit Recht verwahrt hat (70 f)- 

Die •Logik", die man bei Barth vermißt, ist Gottes Rücksichtnahme 
auf die Freiheit des Menschen, die durch zwei Pole ausgezeichnet ist, 
nämlich einerseits der •Selbstbewegung", die die Ursprünglichkeit und 
Selbständigkeit menschlicher Entscheidung ausmacht, sowie anderer- 
seits der •Zustimmung", die den Menschen als Wesen ausweist, das auf 
einen vorgegebenen Raum angewiesen ist, in dem es sich bewegen 
kann.24 Bei Barth wird das Moment der Selbstbewegung völlig vom Pol 
der Zustimmung absorbiert und nicht in die Differenz echter Polarität 
freigegeben. Balthasar bestimmt darum Barths Freiheitsbegriff als •ex- 
trem augustinisch": •Freiheit ist echt nur in der befreienden Gnade, die 
den Willen in das Geheimnis einer höchsten, von Gott gegebenen und 
an Gottes Freiheit teilhabenden Spontaneität erhebt."25 Balthasar 
spricht dabei vorsichtig von einer •Tendenz", die bei Barth zu kritisieren 
sei26. Und tatsächlich kann man nicht behaupten, Barth sage etwas Fal- 
sches. Fast alles, was er vorbringt, muß letztlich sogar gesagt werden. So 
wird man z. B. nicht darum herumkommen, die Übermacht der Gnade 
über alle Sünde anzuerkennen. 

Die bei Barth festgestellte Schiefheit oder Tendenz rührt von dem her, 
was er ausläßt und unterdrückt. Barth legt alles Gewicht auf das Mo- 
ment der Zustimmung, für das bei ihm auch der Begriff der •Entspre- 
chung" eingesetzt werden kann (457), bringt aber nicht zur Geltung, daß 
durch die Gnade gerade auch die Selbstbewegung in Kraft gesetzt wird, 
was die Verantwortung und die Gefahr des Mißbrauchs auf seiten des 

23 Ebd. 
24 Vgl. Hans Urs von Balthasar, TD 11/1 (1976), 186-219. 
25 Hans Urs von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Einsie- 
deln 41976, 248.        M Vgl. ebd., 253-259. 



Martin Bieter 32 

Menschen erhöht. Dies ist jedenfalls die Meinung des Hebräerbriefs 
(6,4-8; 10,26-31; 12,15-17). Natürlich gehört das non posse peccare (nicht 
sündigen können) als ungefährdete Zustimmung zu Gott zur Vollendung 
menschlicher Freiheit, aber deswegen darf man nicht verkennen, daß die 
Freiheit vollendet wird, die sich in einem Geschichtsgang betätigt und 
•selbst bewegt" hat, weil ihr ohne die eigene Ratifikation das non posse 
peccare äußerlich bleibt. Verdeutlichen läßt sich dies anhand von Barths 
Engellehre, die symptomatisch ist für dessen problematische Gewichts- 
verlagerungen. Barth schreibt den Engeln nämlich eine Freiheit ohne ei- 
genes Wollen zu27. Wie man nach einer solchen Amputation noch von 
•Freiheit" sprechen kann, ist schleierhaft. Ganz deutlich wird hier, wie 
sehr Barth das Moment der Selbstbewegung in den Hintergrund rückt. 
Es ist nur folgerichtig, daß Barth die Relevanz menschlicher Entschei- 
dung für Gott bezüglich der Apokatastasis ausblendet. Barths Verständ- 
nis der endlichen Freiheit hat aber nicht nur für die Anthropologie Kon- 
sequenzen, sondern auch für die •Theologie", denn Gottes Allmacht 
zeigt sich gerade darin, daß sie echte menschliche Freiheit mit allen Im- 
plikationen zulassen kann28. 

Auch wenn Barth von der •Autonomie" des Geschöpfs spricht, das 
seinerseits Gott erwählen darf (194), so bleibt Barth doch bis zum 
Schluß seinem einseitigen Freiheitsverständnis verhaftet, wie aus dem 
posthum veröffentlichten Buch •Das christliche Leben", das als Teil von 
KD IV/4 gedacht war, zu ersehen ist: Der Mensch •hat die Freiheit, die- 
ser, der von Gott gerechtfertigte, für ihn geheiligte, von ihm berufene 

" Vgl. KD 111/3(1950), 428 f, 562, 566, 577, 601, 623. Geradezu als Anfrage an Barth lesen 
sich die Bemerkungen Henri de Lubacs in Surnaturel, Paris 1946, 195: •Sans pouvoir de 
pecher, en effet pas de justice possible dans une volonte cree; et sans justice pas de beati- 
tude: ,Nec potest nee debet esse beatus nisi velit, et nisi juste velit.' Etre juste parce qu'on 
ne peut faire autrement - non potestate sed necessitate - c'est n'avoir de la justice que l'ap- 
parence. Ne rabaissons done pas l'ange au niveau de la brute en voulant trop vite l'elever 
au niveau de Dieu..." (•Ohne Macht zu sündigen, tatsächlich keine mögliche Gerechtig- 
keit in einem geschaffenen Willen; und ohne Gerechtigkeit keine Glückseligkeit: .Weder 
kann noch soll er selig sein, wenn er nicht will und wenn er nicht recht will.' Gerecht zu 
sein, weil man nicht anders kann - nicht aus Vermögen, sondern aus Notwendigkeit -, 
heißt, nur eine scheinbare Gerechtigkeit zu besitzen. Erniedrigen wir doch den Engel nicht 
auf das Niveau des Tieres, indem wir ihn zu schnell auf das Niveau Gottes erheben wol- 
len...") 
28 Sehr Schönes kann man darüber bei Kierkegaard lesen: •Das Höchste, das überhaupt 
für ein Wesen getan werden kann, höher als alles, wozu einer es machen kann, ist dies: es 
frei zu machen. Eben dazu, dies tun zu können, gehört Allmacht. Dies scheint absonder- 
lich, da Allmacht gerade abhängig machen müßte. Aber falls man Allmacht denken wird, 
wird man sehen, daß eben in ihr zugleich die Bestimmung liegen muß, sich selbst wieder 
solchermaßen in der Äußerung der Allmacht zurücknehmen zu können, daß eben deshalb 
das durch die Allmacht Entstandene unabhängig werden kann..." (Eine literarische An- 
zeige, Düsseldorf 1954, 124.) 



Allversöhnung 33 

Mensch zu sein. Er hat nur diese Freiheit - was sonst so heißen möchte, 
könnte nur seine Unfreiheit sein!"29 Aufhorchen läßt es allerdings, wenn 
Barth in seiner als •Fragment" erschienenen Tauflehre (KD IV/4) vom 
•rettende(n) Handeln" des Menschen spricht (231). Aber er unterläßt es 
auch hier nicht, gegen die Vorstellung von Herkules am Scheideweg zu 
polemisieren (178), die tatsächlich insofern problematisch ist, als sie 
eine •neutrale" Befindlichkeit des Menschen Gott gegenüber suggeriert, 
die aber auch das Wahrheitsmoment der Wahl zwischen verschiedenen 
•Möglichkeiten" enthält, die notwendig zur menschlichen Entscheidung 
gehört, soll diese wirklich echt sein: •Siehe, ich lege euch vor den Weg 
des Lebens und den Weg des Todes." (Jer 21,8; vgl. Mt 7,13-14) 

Ausdrücklich zur Geltung kommt Gottes Ernstnehmen der endlichen 
Freiheit in ihrer Eigenständigkeit bei Marie-Joseph Le Guillou. Mit ihm 
ist festzuhalten: •Die Wirklichkeit der Hölle und der Verdammnis 
stammt nicht aus einer vorgängigen Scheidung Gottes zwischen Erwähl- 
ten und Nichterwählten; sie ist im Gegenteil die Besiegelung der Tat- 
sache, daß die einzige Prädestination der im Mysterium des geopferten 
Lammes ausersehenen Menschen darin besteht, das Bild seines Sohnes 
nachzubilden (Rom 8,29). Weil das Bild des Sohnes sich im Menschen 
durch freies Lieben ausprägt, macht die Ehrfurcht, die Gott davor hat, 
die Hölle möglich. Sie ist die Rückseite der höchsten Gnade: der Kin- 
desannahme in Jesus Christus."30 

Die Gabe der •Sohnschaft": unsere Aufnahme ins trinitarische Leben 
durch die Sendung des Sohnes 

Die Sätze von Le Guillou führen ins Zentrum unserer Frage, die im fol- 
genden im Anschluß an Arbeiten von Norbert Hoffmann und Hans Urs 
von Balthasar weiterentfaltet werden soll. 
29 Das christliche Leben, Zürich 21979, 32. Vgl. auch KD 7/2(1938), 960, wo Barth mensch- 
liche Autonomie als alle negative Willkür ausschließenden Gehorsam gegenüber Gott ver- 
steht. Daß der Mensch schlicht sündigen kann, weiß Barth natürlich auch (vgl. KD III/2 
[1948], 244), aber er will diese Tatsache in keiner Weise positiv mit der menschlichen Frei- 
heit in Verbindung bringen. Im berechtigten Streben, menschliche Freiheit als das genaue 
Gegenteil der Sünde zu verstehen, schüttet er das Kind mit dem Bad aus, wenn er behaup- 
tet, Freiheit könne nur gerade Zustimmung sein, und das Moment der Selbstbewegung, 
von dem her sich die Möglichkeit der Sünde ergibt, nicht mehr positiv würdigt. Auch für 
Thomas ist die Freiheit von der Sünde die wahre Freiheit und gehört zum Stand der Voll- 
kommenen (STh 11-11, 183,4), während das Wollen des Bösen weder Freiheit noch ein 
Teil der Freiheit ist. Anders als Barth versteht aber Thomas dieses Wollen des Bösen als 
ein gewisses Zeichen von Freiheit (quoddam libertatis Signum) (De Ver22,6c; STh I, 62,8 
ad 3). Es ist insofern ein Zeichen von Freiheit, als es nur dort sinnvoll ist, überhaupt von 
Sünde zu sprechen, wo Selbstbewegung der Freiheit involviert ist. 
30 Marie-Joseph Le Guillou, Das Mysterium des Vaters. Apostolischer Glaube und moderne 
Gnosis, Einsiedeln 1974, 67. 



Martin Bieler 34 

Weil Gott uns mit seinem Sohn •alles" geschenkt hat (Rom 8,32), 
darum hat er uns mit ihm auch die Sohnschaft geschenkt. Durch den 
Sohn Gottes sind wir selbst •Söhne" oder •Kinder" Gottes und haben 
Zugang zu seinem Innern (Gal 4,4-7; Rom 8,12-30; Eph 1,5-14; 1 Joh 
3, l)31. Im Kern bedeutet unsere •Sohnschaft", daß uns der Vater in ge- 
wisser Weise •mehr" als •sich selbst" mitgeteilt hat, nämlich den Sohn 
als den Sinn seiner eigenen väterlichen Person, so daß wir in Gottes in- 
nertrinitarisches Leben, in seine innere Selbstbezüglichkeit einbezogen 
sind: •Gott will dem Menschen eine ,Stelle' zuweisen, nicht irgendwo 
im Sein schlechthin, sondern am innertrinitarischen ,Seins-Ort' des Soh- 
nes."32 Daraus ergibt sich der entscheidende Sachverhalt: •Mensch und 
Welt ruhen uranfänglich im Raum innertrinitarischer Affektion; jegliche 
Weltliebe Gottes ist von vornherein emotional übergriffen von jener 
überfließend-gesättigten Liebe, mit der er seinen eingeborenen Sohn 
umfängt ..."33 Erst dieses Einbezogensein in die Beziehung der trinitari- 
schen Personen gibt der Sünde ihr ganzes, für den Menschen unabseh- 
bares Gewicht34. Mit der Sünde, die Hoffmann kurz •Wider-setzung der 
,Söhne' gegen den Sohn" nennt35, weil die Sünder dem Sohn verweigern, 
im Menschen Sohn zu sein, rührt der Mensch an die Beziehung von Va- 
ter und Sohn wie mit einem •Stachel"36. •,Schöpfung in Christus' bringt 
für Gott das Risiko mit sich, daß das menschliche Nein zur angebotenen 
Sohnschaft das innergöttliche Verhältnis ,Vater-Sohn' tangiert. Mit ihr 
setzt Gott sich selbst als einen durch Menschen ,Verwundbaren', und 
menschliche Sünde als etwas, dessen Widerhall in ihm der Schmerz des 
,Vaters' ist."37 Sünde ist darum die Durchbohrung des Herzens Gottes, 
von der auch der Geist betroffen ist38. Solche Sätze mögen übertrieben, 
ja theologisch gefährlich tönen und sind letzteres auch, wenn nicht be- 

31 Vgl. dazu Emile Mersch, Filii in Filio, in: NRTh 65 (1938) 551-582, 809-830; Wilhelm 
Thüsing, Per Christum in Deum, München 1965, 115-150; Josef Blank, Paulus und Jesus, 
München 1968, 250-303; Martin Hengel, Der Sohn Gottes, Tübingen 21977. 
32 Norbert Hoffmann, Kreuz und Trinität, Einsiedeln 1982, 58. 
33 Ebd. - Ganz verständlich wird dies erst aufgrund dessen, was unten über die Stellvertre- 
tung Christi zu sagen sein wird. 
34 Vgl. Anselm von Canterbury, Cur Deus homo I, 21. 
35 Norbert Hoffmann, Sühne, Einsiedeln 1981, 52; vgl. Kreuz und Trinität, aaO. (Anm. 32), 
76. 
36 Norbert Hoffmann, •Stellvertretung", Grundgestalt und Mitte des Mysteriums. Ein Ver- 
such trinitätstheologischer Begründung christlicher Sühne, in: MThZ 30 (1979) 171; vgl. 
ebd., 181; Sühne, aaO. (Anm. 35), 53. 
37 Kreuz und Trinität, aaO. (Anm. 32), 60. Das darf natürlich nicht patripassianisch verstan- 
den werden, so als hätte der Vater unmittelbar im Sohn und als Sohn gelitten. Das Leiden 
des Vaters besteht im Leiden am Leiden des Sohnes als des anderen zum Vater. 
38 Vgl. Sühne, aaO. (Anm. 35), 118. 



Allversöhnung 35 

dacht wird, daß die Exponiertheit Gottes gegenüber dem Geschöpf von 
seiner Freiheit umgriffen ist, denn er ist nicht gezwungen, überhaupt Ge- 
schöpfe zu schaffen, geschweige denn sich von ihnen in seinem inner- 
göttlichen Leben betreffen zu lassen. Allerdings relativiert dies den 
Ernst der Verwundbarkeit Gottes nicht im geringsten39. 

Das Ausmaß des Geschenkes der •Sohnschaft" kommt erst in den 
Blick, wenn gefragt wird, ob diese dem Menschen u. U. wieder genom- 
men werden kann. Es muß nämlich der schwerwiegende Einwand ge- 
hört werden, der Mensch falle durch die Weigerung, seine Sohnesstelle 
wahrzunehmen, in die Ortlosigkeit des Nichts, in die Hölle als den Be- 
reich des Zornes Gottes, der sich gegen das richtet, womit Gott auf kei- 
nen Fall einverstanden sein kann40. 

Für die Realität des Geschenkes der Sohnschaft ist auch die Höllen- 
finsternis keine letzte Schranke, denn in der stellvertretenden Sühne er- 
leidet der Sohn die Gottverlassenheit jedes Sünders, und zwar gerade 
•meine" spezielle Gottverlassenheit: •Das Für-uns ist keineswegs bloß 
juristisch-moralisch-satisfaktorisch gemeint, sondern darüber hinaus 
real und in gewisser Weise physisch; es ist meine Gottverlassenheit, die 
in meiner Sünde steckt, mein Sterben in der Gottferne ins Dunkel ewi- 
gen Todes hinein, das Christus im Geliefertsein erfährt, und zwar not- 
wendig tiefer und endgültiger, als irgendein bloßes Geschöpf solches er- 
fahren könnte."41 Tiefer als sonst ein Geschöpf erfährt er den Schrecken 
des Todes wegen seiner einmaligen Verbundenheit mit dem Vater42. 
Weil der Tod Jesu letztlich ein Geschehen zwischen Vater und Sohn ist, 
sprengt er jede Dimension. Nach Balthasar hat der Sohn im Stellvertre- 
tungsgeschehen nicht nur die Sünde aller Menschen, sondern sogar 
auch alle mögliche Sünde, Sünde an sich43, ja etwas •Über-Grundloses" 
im Vergleich mit der Grundlosigkeit der Sünde44 erlitten, so daß am 
•Ende des Bösen... das Kreuz aufgerichtet" ist45. In seinem Tod hat der 
Sohn jegliches Nein derart durchgestanden und in Ja verwandelt, daß 
das Neinsagenkönnen des Menschen grundsätzlich überholt ist, weil es 
keine Verweigerung gibt, der Jesu Tod nicht gewachsen wäre. 

"Vgl. Stellvertretung, aaO. (Anm. 36), 187; Kreuz und Trinität, aaO. (Anm. 32), 60-64; 
Norbert Hoffmann, Sühne, ein umstrittener Grundbegriff neutestamentlicher Erlösungslehre. 
Erwägungen im Licht trinitarischer Kreuzesontologie, in: Entwicklung und Aktualität der 
Herz-Jesu- Verehrung, hrsg. vom Internationalen Institut vom Herzen Jesu, Aschaffenburg 
1984, 203 f. 
40 Vgl. Sühne, aaO. (Anm. 35), 54; Kreuz und Trinität, aaO. (Anm. 32), 31. 
41 Hans Urs von Balthasar, Pneuma und Institution (PI), Einsiedeln 1974, 219. 
42 Vgl. ebd., 394; MySal III/2, 245; H M/2,2 (1969), 215. 
43 Vgl. MySal II1/2, 246-248.        44 Vgl. TD ///(1980), 314. 
45 Ebd., 315; MySal II1/2, 242. 



Martin Bieter 36 

Durch die Selbsthingabe Gottes in der Sendung des Sohnes ist die 
Welt endgültig in die Beziehung von Vater und Sohn im Geist aufge- 
nommen, unabhängig davon, ob die Menschen darin einstimmen und 
sich als •Söhne" verhalten oder nicht. Der eine Sohn ist nämlich in sol- 
cher Radikalität in die Sünder eingetaucht und hat ihr Schicksal derart 
als sein eigenes erlitten, daß er - ohne selbst gesündigt zu haben - hinter 
deren Möglichkeiten als Freiheiten gelangt und über das Innesein in den 
Geschöpfen durch die Schöpfungsmittlerschaft hinaus dem Sünder auch 
in seinem Sündersein •innerlicher" wird, als dieser sich selbst sein 
kann46. Dies hat zur Folge, daß der Sohn fortan nicht mehr von den 
Menschen zu trennen ist und darum in jedem •Geringsten" (Mt 25,40) 
angetroffen wird: •Auch eine sündige, sich Gott gegenüber verschlie- 
ßende Person kann und muß immer um dieser Zusage Gottes, um des 
bei Gott hinterlegten Bildes, um ihres durch Christus Getragenworden- 
seins willen mit agape geliebt werden."47 Die Aufnahme der Welt in die 
•innertrinitarische Affektion" gilt also bleibend und in jedem Fall. Auch 
der verlorene Sohn, der •nicht wert" ist, der Sohn des Vaters zu sein, 
wird von diesem als Sohn erwartet (Lk 15,11-32). 

Das Geschenk der Sohnschaft und das darin implizierte Engagement 
Gottes für den Menschen sind in all ihren Dimensionen ewig, •überzeit- 
lich", weil die Dramatik des Ereignisses von Leben, Kreuz, Tod und 
Auferstehung Jesu, das von der ökonomischen Trinität erfahren wird, 
•...dank deren Einssein mit der immanenten Trinität ihre dauernde Ak- 
tualität behält, um so mehr, als im Drama der Passion, zu der die Eucha- 
ristie gehört, alle weltlichen vergangenen und zukünftigen Zeitpunkte 
mit einbezogen sind"48. Der Tod Jesu selbst ist •zeitlos" und ohne ab- 
sehbares Ende49. In seiner schrecklichen Zeitlosigkeit ist er kein •ver- 
gängliches" Ereignis für Gott, das wie eine Schlangenhaut im Durch- 
gang abgestreift und zurückgelassen wird, sondern ein ihm gegenwärtig 

46 Der Sohn tritt dem Menschen dabei nicht zu •nahe", löst ihn nicht in seiner Geheimnis- 
haftigkeit und Freiheit auf, weil er auf den Vater hin in ihn eingeht. Was also für den Sohn 
•hinter" dem Menschen kommt, ist nicht einfach ein abstraktes •Nichts", aus dem dieser 
geschaffen worden ist, sondern der Vater als der Ursprung der Geschöpfe, in den der Sohn 
die Menschen stellvertretend als Freiheiten neu gründet und auf den hin er sie darum auch 
freiläßt, ohne daß die Einheit des Sohnes mit den Menschen rückgängig gemacht wird, 
was nicht ohne den Heiligen Geist denkbar ist, der als die Einheit von Vater und Sohn 
gleichzeitig die innerste Einheit des Sohnes mit dem Menschen und deren Unterschieden- 
heit voneinander ermöglicht. 
47 TD 11/2(197$), 455; vgl. H 111/2,2(1969), 405-429; Hans Urs von Balthasar, In Gottes 
Einsatz leben. Einsiedeln 1971, 46; TD /K(1983) 257, 299f. 
48 TD III (1980), 338, 364f. 
49 My Sal 111/2, 179; vgl. In Gottes Einsatz leben, aaO. (Anm. 47), 43; TD III (19&0), 313; 
rO/K(1983), 111,281-283. 



Allversöhnung 37 

bleibendes Moment der Liebe selbst50. •Das Leiden des Herrn ist, wie 
alles in seiner zeitlichen Existenz, zugleich überzeitlich; jeder Augen- 
blick seines Leidens hat ,ewige' Intensität und überragt eben damit auch 
die chronologische Zeit... Daß er dabei zugleich in der leidlosen Herr- 
lichkeit weilen kann, ist für unser zeitliches Denken ein Widerspruch; in 
seiner Überzeitlichkeit münden gleichzeitig' wie in einem Meer die ent- 
gegengesetzten Ströme."51 Stehen aber solche Sätze nicht quer zur Reali- 
tät der Auferstehung, durch die der Tod überwunden wird? Auferste- 
hung und bleibende Gegenwart des Todes in Gott schließen sich nicht 
aus, weil das Leben Gottes in der Heilsökonomie nicht verlöscht, son- 
dern weitergeht und dadurch den Tod bei sich behalten kann, ohne ihm 
ausgeliefert zu sein. Durch die Aufnahme in die Bewegung der Hyposta- 
sen, die an keine zeitlichen Kategorien gebunden sind, sondern in ihrem 
Zueinander allererst so etwas wie Zeit entspringen lassen, wird das 
Kreuz in seiner Endgültigkeit zu einer Form trinitarischen Lebens, das 
über die Sackgasse des Todes hinausreicht, weil es sich in ihr ereignen 
kann52. Dieses Umgreifen des Todes durch die Freiheit Gottes hat jenem 
den Stachel genommen (1 Kor 15,55) und ihn der Freude Gottes dienst- 
bar gemacht, ohne daß deswegen an der vollen Gegenwart des Todes- 
grauens in Gott irgendwelche Abstriche gemacht werden müßten. An 
der besagten Gegenwart ist festzuhalten, weil im treuen Gott das •Nach- 
her" der Auferstehung, die den Tod überwindet, kein •Nicht mehr" ist, 
welches das Kreuz der Vergessenheit anheimfallen ließe53. 

Die Sehnsucht Gottes und die Offenheit des Gerichtsausgangs 

Aufgrund der dargestellten Restlosigkeit der Liebe Gottes kann die ein- 
gangs gestellte Frage nach dem unverbrüchlichen Ja Gottes positiv be- 
antwortet werden. Aber wenn das Antlitz Gottes für Gott selbst in jedem 
Menschen zu finden ist und Vater und Sohn sich gegenseitig im Men- 
schen suchen, befindet sich dann nicht Gott selbst im Zugzwang Richtung 
Allversöhnung? Denn der, für den das Verlorengehen des Menschen das 
größte Unglück ist, ist doch Gott selbst, der in seine Liebe für die Men- 

50 Vgl. H IU/2,2 (1969), 501. 
51 Hans Urs von Balthasar, Das Weizenkorn, Einsiedeln 1953, 67. 
52 Der Geist verbindet die Getrennten (Vater und Sohn als Sendender und Gesendeter) so 
miteinander, daß die Todesverlassenheit nicht zur Zerstörung Gottes führt, sondern als 
eine Weise der intakt bleibenden Beziehung zwischen Vater und Sohn vollzogen wird, in 
der der Sohn den Widerspruch zwischen Gott und Hölle im Gehorsam dem Sendenden ge- 
genüber überwindet (vgl. TD U/2 [1978], 167-175, 476-479; PI, 201-235, 264; Hans Urs 
von Balthasar, Theologik, Bd. II, Einsiedeln 1985, 322 f). 
53 Karl Barth, KD U/1 (31948), 721; vgl. auch KD IV/3 (1959), 450f, 456-459. 



Martin Bieter 38 

sehen seine Liebe für den Sohn •investiert": •Gott hat uns seinen Sohn 
vertraut (ach, du mein Gott), und Gott hat uns auch unser Heil vertraut, 
die Sorge um unser Heil und also selbst seine Hoffnung."54 Seine Hoff- 
nung? •Gott hat uns nötig, Gott bedarf notwendig seines Geschöpfes. Er 
hat sich sozusagen dazu verurteilt, dazu verdammt."55 •Wir können Gott 
mangeln. In diese Lage hat er sich begeben. Diesen schlimmen Fall. In 
dem Fall, uns nötig zu haben. Welche Unvorsicht."56 Bleibt ihm da eine 
andere Wahl als die Allversöhnung? 

Es bliebe ihm nichts anderes übrig, wenn nicht gälte: Da der Vater 
•jeder Schöpfung voraus den ewigen Sohn zeugt, sieht er, daß er von 
dessen Liebe nie enttäuscht werden wird und daß sie beide durch die 
Schöpfung nie so enttäuscht werden können, daß ihre Liebe darob er- 
kaltet... Im nie enttäuschenden Sohn schöpft der Vater sich gleichsam 
Kraft für alle kommenden Enttäuschungen mit den Geschöpfen."57 Wen 
aber hat der Vater schlimmer vermissen müssen als den Sohn, in dem 
alle möglichen Wege Gottes mit den Menschen einbeschlossen sind58? 
Wenn das Vermissen des Sohnes in seiner Endgültigkeit Gegenwart in 
Gott ist und der Vater die Menschen im Vermissen des Sohnes vermißt, 
weil er diesen in ihnen vermißt, dann kann Gott auch die Freiheit des 
Sünders, der sich gegen die Vergebung sträubt, bis ins Äußerste respek- 
tieren und ihn in der selbstgewählten Einsamkeit belassen, ohne entwe- 
der aus Abhängigkeit vom Menschen zu zerbrechen oder durch das Her- 
ausfallenlassen des Menschen aus der göttlichen Liebe und Teilnahme 
sich selbst untreu zu werden (vgl. 2 Tim 2,120- 

Er kann aber auch das andere, nämlich alle Sünder zur Umkehr bewe- 
gen: •Gott achtet auch als Erlöser die Freiheit, die Gott der Schöpfer 
seinem Geschöpf zugeeignet hat und mit der es seiner Liebe zu widerste- 
hen vermag. Dieses ,Achten' besagt, daß Gott nicht durch die Allmacht 
seiner absoluten Freiheit die prekäre Freiheit des Geschöpfs überwäl- 
tigt, erdrückt, vergewaltigt. Er würde sich damit selbst widersprechen. 
Es bleibt aber zu überlegen, ob es Gott freisteht, dem von ihm abgewen- 
deten Sünder in der Ohnmachtsgestalt des gekreuzigten, von Gott ver- 
lassenen Bruders zu begegnen, und zwar so, daß dem Abgewendeten 
klar wird: dieser (wie ich) Gott-Verlassene ist es um meinetwillen. Man 
wird hier von keiner Vergewaltigung mehr sprechen können ,.."59 

54 Charles Peguy, Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung, Luzern 1943  87 
"Ebd., 100.        "Ebd., 101. 
57 Adrienne von Speyr, Die Welt des Gebetes, Einsiedeln 1951   24 
58 Vgl. TD ////(1976), 251-259. 
59 PI, 443; TD /K(1983), 283-286. Vgl. auch Josef Ratzinger, Eschatologie - Tod und ewi- 
ges Leben, Regensburg 1977, 178f und Wilhelm Breuning, in: MySal V, 861. 



Allversöhnung ^ 

Beide sind also möglich, Allversöhnung und doppelter Ausgang, 
wobei man sich hüten muß zu behaupten, es sei eigentlich gleichgültig, 
welche der beiden Möglichkeiten eintreffen werde, denn im Himmel 
herrscht mehr Freude über einen Sünder, der Buße tut... (Lk 15,7). Un- 
sere Hoffnung kann sich nur mit der Hoffnung Gottes zusammen auf 
die Allversöhnung richten60. Gegen die Möglichkeit des doppelten Aus- 
gangs wird man auf der anderen Seite nicht einwenden können, da die 
Allversöhnung sowieso für alle das Beste sei, erübrige sich die Kompli- 
zierung durch eine andere Möglichkeit. Weil die Liebe ein Freiheitsge- 
schehen ist, läßt sich die •Logik der Liebe" nicht berechnen. Sie er-gibt 
sich immer neu aus der Situation heraus - allerdings nicht willkürlich, 
sondern in Angemessenheit an sich selbst. Hanspeter Heinz will zu 
Recht nichts von einer Lehre der Allversöhnung wissen, denn •die Ohn- 
macht Gottes gegenüber der dem Menschen gegebenen Möglichkeit des 
Mißbrauchs läßt sich nicht aufrechnen gegen die andere Ohnmacht Got- 
tes in der Karfreitags- und Karsamstags Verlassenheit; sie läßt sich nicht 
in ein System bringen, sondern nur in der Dramatik des Vollzugs aussa- 
gen"61. Gott vermag zwar auch den ärgsten Sünder zur Umkehr zu bewe- 
gen, aber das heißt noch nicht, daß er es auch tun wird, denn es liegt 
ihm so viel an der Freiwilligkeit menschlicher Antwort, daß nicht ausge- 
schlossen werden kann, daß er eine negative Antwort gelten läßt. So 
bleibt uns nur, mit Gott zusammen, der will, daß alle Menschen gerettet 
werden (1 Tim 2,1-5), zu hoffen und zu lieben und es ihm zu überlassen, 
wie er sein Geschöpf lieben will. 

Perspektivenwechsel: Gott lieben, weil er er ist 

Im Verlaufe dieser Überlegungen hat sich herausgestellt, daß die Frage 
nach der Allversöhnung ein ganzes Bündel von Fragen in sich birgt. 
Manche der gestellten Fragen mögen bedenklich und übertrieben, ja 
vermessen klingen. Aber kann es sich die Theologie überhaupt leisten, 
harmlos zu sein? Das Leben ist es ja auch nicht und die •Sache mit 
Gott" schon gar nicht. Letzteres wird an der Maßlosigkeit der Liebe 
Gottes sichtbar, die zu einem Perspektivenwechsel •zwingt". Wenn ein- 
gangs die Frage gestellt worden ist, ob Gott alle Menschen, also auch 
mich, bejaht und damit aus der Verkrampfung der Sorge um mich selbst 
erlöst, so tritt nun Gott selbst in den Vordergrund als der, der •zuviel 
des Guten" tut. Das Erschrecken darüber •zwingt" uns dazu, uns vor- 
behaltlos dem Willen Gottes zu überlassen. 
60 Vgl. TD 7K(1983), 160-167. Die Legitimität dieser Hoffnung hat Balthasar schlüssig in 
seinem Buch Was dürfen wir hoffen ? (Einsiedeln 1986) erwiesen. 
61 Hanspeter Heinz, Der Gott des Je-mehr, Bern 1975, 185. 




