
•...nur lallen und lallen 44 

Kriterien theologischen Sprechens 
anhand Paul Celans Suche nach dem •erschwiegenen Wort" 

Hans-Gerd Schwandt, Münster 

Paul Celans Hölderlin-Gedicht •Tübingen, Jänner": 

Zur Blindheit über- 
redete Augen. 
Ihre - •ein 
Rätsel ist Rein- 
entsprungenes" -, ihre 
Erinnerung an 
schwimmende Hölderlintürme, möwen- 
umschwirrt. 

Besuche ertrunkener Schreiner bei 
diesen 
tauchenden Worten: 

Käme, 
käme ein Mensch, 
käme ein Mensch zur Welt, heute, mit 
dem Lichtbart der 
Patriarchen: er dürfte, 
sprach er von dieser 
Zeit, er 
dürfte 
nur lallen und lallen, 
immer-, immer- 
zuzu. 

(•Pallaksch. Pallaksch.")1 

1 P. Celan, Die Niemandsrose, in: Gesammelte Werke in fünf Bänden, hrsg von B Alle- 
mann und S. Reichert, Frankfurt 1983, Bd. 1, 226. (Alle Celan-Zitate werden aus dieser 
Ausgabe wie folgt zitiert: GW + Band, Seitenzahl.) 



Zu Faul Celan 41 

Gefahren 

Über Kriterien theologischen Sprechens im Licht der Lyrik Paul Celans 
nachzudenken, ist ein Unternehmen, das in ganz verschiedener Hinsicht 
scheitern kann. Ich will die Gefahren nennen, die mir dabei begegnet 
sind: 

Da ist zum einen die Lyrik Celans: Gedichte, die man •hermetisch" 
nennt, schwer oder manchmal gar nicht zu verstehen; eine Sprache äu- 
ßerster Dichte, die immer karger, immer kälter wird, die alle Wirklich- 
keit in Bilder zurückholt; ein Werk, das aber aus Quellen, Traditionen 
und aus Erfahrungen lebt, über die nicht nur viel gründlicher nachzu- 
denken wäre, als das hier geschehen kann, sondern denen nach-zuleben 
wäre auf eine Weise, wie Sprechen und Schreiben sie nur ungenügend 
fassen. Hier ist also schon ein erstes Scheitern möglich, und das droht 
mir gewiß: ein Versagen vor diesem Werk, das mir unauslotbar scheint 
und sich gegen jedes verwertende Erfassen sperrt. 

Eine zweite Gefahr ist diejenige, die immer droht, wenn ein Theologe 
versucht, andere Denker zu rezipieren. Da wird oft das Fremde, das nur 
schwer mit theologischem Denken zu Vereinbarende als Steinbruch be- 
nutzt: Es ist nicht Frage, gar Infragestellung; es dient vielmehr dazu, 
theologisch immer schon Plausibles zu stützen und ihm den Anschein 
einer breiten Kommunizierbarkeit zu verleihen. Da gerät plötzlich einer 
in theologischen Kontext, der explizit keine theologischen Aussagen ma- 
chen wollte; er wird dann in der Theologie gleichsam •getauft" und ver- 
liert dadurch gerade das, was ihn gefährlich und wichtig machte. Ich 
will versuchen, daß es mir mit Celan nicht so geht: Ich will ihn nicht 
hereinholen in die Theologie - ich finde bei ihm aber Kriterien für ein 
Sprechen, die ich gern als Anspruch auch an theologisches Sprechen for- 
mulieren möchte. 

Und eine dritte Gefahr: das ist die Theologie selbst. Auch ihr kann 
ich unrecht tun. Wovon spricht denn Theologie, und mit welchen Wor- 
ten, in welcher Sprache tut sie das? Theo-logie - das ist •Sprechen von 
Gott", menschliches Sprechen von Gott; ein Sprechen von Gott, damit 
wir uns verstehen, damit unser Leben sich uns aufschlüsselt. Es geht in 
diesem Sprechen um Leben und um Tod, es geht um das, was uns be- 
droht oder birgt, was uns zerbricht, zugrunde gehen oder heil werden 
läßt. Es geht in Theologie um unsere - absolute Zukunft. Aber das ist ein 
beißender, ein ganz schmerzlicher Widerspruch: von absoluter Zukunft 
als der unseren zu sprechen, in überprüfbaren Worten - und so, daß es 
noch unsere Sprache ist, die unfeierlich unser Leben deutet, unser all- 
tägliches Leben in seiner ganzen Banalität, seiner Bedrohtheit, Todver- 



Hans-Gerd Schwandt 42 

fallenheit, aber auch: in seiner ganzen untergründigen Sehnsucht. Un- 
feierlich, überprüfbar - das heißt: in einer Sprache, die menschliches 
Leben nicht flieht, menschliches Elend nicht verklärt; Sprache, die eine 
Verheißung in Worte setzt und deren Wahrheitskriterium eine Praxis ist, 
in der diese Verheißung anzukommen versucht. Wenn das aber stimmt, 
dann muß ich fragen, ob dieses •nur lallen und lallen" aus Celans 
Hölderlin-Gedicht, das über diesem Aufsatz steht, dem Anspruch einer 
Theologie gerecht wird, die argumentierend, reflektierend und befreiend 
menschliches Leben im Licht einer ganz bestimmten Verheißung zu deu- 
ten versucht. Dies kann nur dann der Fall sein, wenn es ein ganz be- 
stimmtes Lallen ist - kein Lallen aus dem Schonraum falscher Mystik, 
keine verzückte Wortflut, sondern: ein gebrochenes Sprechen am Rand 
des Verstummens; ein Sprechen, das angesichts des Elends stockt, das 
keinen Mut zu großem Reden mehr hat; Worte also, die - betroffen vom 
Leiden der Menschen, betroffen vom Tod krumm und bucklig geworden 
sind. Verstummend - und gerade in diesem Verstummen laut schreiend. 
Das wäre das Ende eloquenter Theologie. Es wäre das Ende einer Spra- 
che, die schon alles weiß. Aber ein gebrochenes, ein vom Verstummen 
bedrohtes Sprechen, ein Sprechen von Gott, das gleichsam •auf der 
Kippe steht" - das wäre, so hoffe ich, gerade nicht das Ende von Theolo- 
gie, sondern ihr Eigentliches, einzig mögliche Theologie vielleicht. 

Danach möchte ich fragen: ob es eine solche Sprache für die Theolo- 
gie gibt, eine Sprache, die •lallend" nicht in die Beliebigkeit oder in den 
Ästhetizismus flieht, eine Sprache, die - wie Celan das von seiner Spra- 
che sagt - hindurchgehen mußte •durch ihre eigenen Antwortlosigkei- 
ten, hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen 
durch die tausend Finsternisse todbringender Rede"2. Eine - so nennt er 
das - •wirklichkeitswunde"3 Sprache. •Erschwiegenes Wort"4 also, 
oder:•Wort nach dem Bilde des Schweigens"5. 

Ich spreche zuerst von der Sprache Celans. Und dann: von der Spra- 
che der Theologie. 

•...du dankst dem Verderben..." 

Aus dem Gedicht: •Welchen der Steine du hebst": 
Welches der Worte du sprichst - 
du dankst 
dem Verderben.6 

2
 Ansprache anläßlich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bre- 
men (1958), in: GW3, 185f; 186.       3 Ebd. 
4 Von Schwelle zu Schwelle, in: GW\, 138. 
5 Ebd., 92.        <• Ebd., 129. 



Zu Paul Celan 43 

Celans Sprache ist eine Sprache des Leidens. Er, der mit knapper Not 
der deutschen Judenvernichtung entkommen war, litt sein Leben lang an 
dem Grauen, das er erfahren hatte, und ging schließlich auch an der Er- 
fahrung zugrunde, daß ein solches Grauen möglich war und weiter mög- 
lich ist - und daß er selbst dieses Grauen überlebt hatte. Dieses Leiden 
und dieses Schuldgefühl prägen seine Dichtung von Anfang an, und ih- 
nen ringt er seine Sprache ab. Verwiesen sei nur auf die frühe •Todes- 
fuge", die ihn berühmt gemacht hat: 

... er ruft streicht dunkler die Geigen dann steigt ihr als Rauch in 
die Luft 

dann habt ihr ein Grab in den Wolken da liegt man nicht eng...7 

Verwiesen sei auch auf das Gedicht •Espenbaum" aus dem gleichen frü- 
hen Zyklus •Mohn und Gedächtnis" - das Gedicht eines Überlebenden, 
der die Ermordung seiner Mutter, aber auch sein eigenes Leben beklagt: 

ESPENBAUM, dein Laub blickt weiß ins Dunkel. 
Meiner Mutter Haar ward nimmer weiß. 

Löwenzahn, so grün ist die Ukraine. 
Meine blonde Mutter kam nicht heim. 

Regenwolke, säumst du an den Brunnen? 
Meine leise Mutter weint für alle. 

Runder Stern, du schlingst die goldne Schleife. 
Meiner Mutter Herz ward wund von Blei. 

Eichne Tür, wer hob dich aus den Angeln? 
Meine sanfte Mutter kann nicht kommen.8 

Was aber ist eine Sprache, die sich solchem Verderben •dankt"? Was 
kann sie noch sagen, wie kann sie noch sprechen? Sie muß, das zitierte 
ich schon, hindurch durch Antwortlosigkeiten, Verstummen, durch die 
Finsternisse todbringender Rede. Sie hat, das schreibt Celan im gleichen 
Jahr (1958), •Düsterstes im Gedächtnis, Fragwürdigstes um sich her", 
sie muß deshalb eine • ,grauere' Sprache" sein, •eine Sprache, die unter 
anderem auch ihre ,Musikalität' an einem Ort angesiedelt wissen will, 
wo sie nichts mehr mit jenem ,Wohlklang' gemein hat, der noch mit und 
nebem dem Furchtbarsten mehr oder minder unbekümmert einher- 
tönte"9. 

7 Mohn und Gedächtnis, in: GW 1, 42.        8 Ebd., 19. 
9 Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris (1958), in: GWS, 167 f; 167. 



Hans-Gerd Schwandt 44 

Nacht 

Da ist immer wieder von der Nacht die Rede, die •zwischen Gold und 
Vergessen"10 liegt - von der Nacht, die mich, wenn ich ihr ihr Wort gebe, 
den Toten annähert, denen, die meinem Sprechen entzogen sind und die 
selbst keine Sprache mehr haben. In dem Gedicht, das ich hier para- 
phrasiere - •Argumentum e silentio" aus dem Zyklus •Von Schwelle zu 
Schwelle" - wird auch gesagt, was dieses •Wort der Nacht" sein muß: 
ein •erschwiegenes Wort", das heißt ein Wort, das aus der unbeschönig- 
ten Erfahrung des Todes geradezu •herausgelitten" wird, da in dieser 
Erfahrung alle Sprache versagt und verkrüppelt. So im Zyklus •Die Nie- 
mandsrose": 

Ihr gebet-, ihr lästerungs-, ihr 
gebetscharfen Messer 
meines Schweigens. 

Ihr meine mit mir ver- 
krüppelnden Worte, ihr 
meine geraden.11 

So auch im Gedicht •Tübingen, Jänner", Celans Gedicht über Hölder- 
lin, den umnachteten Dichter, im Grund: über den, der heute noch 
spricht. Der, der heute noch spricht, muß ein Umnachteter sein, einer, 
der sich zur Blindheit entschloß, einer, der lallt und dessen Sprache sich 
losreißt aus der Fixierung auf Affirmation oder Negation. So endet ja 
dieses Gedicht: •(,Pallaksch. Pallaksch.')"12 - ein Wort, das der umnach- 
tete Hölderlin - wie berichtet wird - oft benutzte und das manchmal Ja, 
manchmal aber auch Nein bedeutete. 

Kälte 

•Sprach er von dieser Zeit" - eine Sprache der Nacht. Und - zum ande- 
ren - eine Sprache der Kälte. Bilder der Kälte begegnen durchgängig in 
Celans Gedichten: Eis, Schnee, Kristall - vom •Schnee des Verschwie- 
genen"13 spricht er, vom Wort, um das der Schnee sich ballt14. Oder das 
Gedicht •Keine Sandkunst mehr" aus dem Zyklus •Atemwende", das 
mit dem Wort endet 

Tiefimschnee15 

10 Von Schwelle zu Schwelle, aaO. (Anm. 4), 138. 
11 Die Niemandsrose, aaO. (Anm. 1), 237.        12 Ebd., 226. 
13 Von Schwelle zu Schwelle, aaO. (Anm. 4), 112.        14 Vgl. ebd. 
15 Atemwende, in: GW2, 39. 



Zu Paul Celan 45 

- aneinandergeschrieben; im nächsten Vers ist diesem Wort ein Teil sei- 
ner Konsonanten genommen: 

Iefimnee 
und schließlich, im letzten Vers, stehen da nur noch die drei Vokale 

I -i -e 
- ich stelle mir das vor wie ein vor Kälte zusammengekauertes Sprechen, 
es verschlägt einem vor Kälte die Sprache, sie schrumpft, aber gerade 
dieses Schrumpfen ist für Celan Konzentration. Konzentration auf das 
Letzte, Wesentliche. Das Letzte, Wesentliche, dem er zu begegnen hofft. 

• Weggebeizt" 

WEGGEBEIZT vom 
Strahlenwind deiner Sprache 
das bunte Gerede des An- 
erlebten - das hundert- 
züngige Mein- 
gedicht, das Genicht. 

Aus- 
gewirbelt, 
frei 
der Weg durch den menschen- 
gestaltigen Schnee, 
den Büßerschnee, zu 
den gastlichen 
Gletscherstuben und -tischen 

Tief 
in der Zeitenschrunde, 
beim 
Wabeneis 
wartet, ein Atemkristall, 
dein unumstößliches 
Zeugnis.16 

Dieses Gedicht ist so etwas wie ein Programm Celan'scher Sprache; es 
beschreibt den Weg, den Sprache zu nehmen hat: weg vom •bunten Ge- 
rede des Anerlebten", dem •Meingedicht", dem falschen Gedicht also 
(das •Mein-" steht hier im gleichen Sinn wie bei ,Meineid'), weg vom 
•Genicht" - all das wird •weggebeizt", •ausgewirbelt" -, und der zu 

"Ebd., 31. 



Hans- Gerd Seh wandt 4fi 

sprechen versucht, wird mitgerissen hin zu einer anderen Sprache. Diese 
andere Sprache, das ist: Begegnung; Begegnung mit dem, von dessen 
•Strahlenwind" die Reinigung erwartet wird. •Weggebeizt vom/ Strah- 
lenwind deiner Sprache/ das bunte Gerede des An-/ erlebten - das hun- 
dert-/ züngige Mein-/ gedieht, das Genicht." Diese Begegnung findet in 
einer Kältezone statt - der Weg der Sprache muß führen durch den •Bü- 
ßerschnee" und dann: 

Tief 
in der Zeitenschrunde, 
beim 
Wabeneis 
wartet, ein Atemkristall, 
dein unumstößliches 
Zeugnis. 

•Atemwende" 

•Atemkristall" ist hier das zentrale Wort: Sprache als Suchbewegung, 
gereinigt vom •bunten Gerede", gereinigt auch vom •Metapherngestö- 
ber"17 - gereinigte Sprache also wird zum Kristall, sie gefriert und ge- 
rät - beim Wabeneis, und Eis ist eine Chiffre für Schweigen -, sie gerät 
an den Rand des Verstummens. Aber dieses Verstummen ist dann klar- 
ste, reinste Sprache! Von dieser spricht Celan in seiner Büchnerpreis- 
Rede aus dem Jahr 1960, von der Dichtung als einem Gegen-Wort, das 
sich sperrt gegen das leichthin Gesagte, Gedachte und Getane. Dies 
zeigt er am Gegen-Wort des Lenz, der Figur Büchners und an dieser hi- 
storischen Gestalt Jakob Michael Reinhold Lenz, und Celan sagt 
schließlich, daß das Gegen-Wort dieses Lenz das Verstummen sei: 

(...) ein furchtbares Verstummen, es verschlägt ihm - und auch uns 
- den Atem und das Wort. 

Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten. Wer weiß, viel- 
leicht legt die Dichtung den Weg - auch den Weg der Kunst- um 
einer solchen Atemwende willen zurück?18 

Es wäre dies der Weg von einer entfremdeten, künstlichen' Kunst zu - 
so nennt Celan das, so offen - zu •einem Anderen"19. Der Weg, den der, 
der noch sprechen will, zurücklegt, ist ein Weg der Atemwende. •Atem- 

' Ebd., 89. 
Der Merit 

87-202; IS 
'Vgl. ebd., 196. 

18 Der Meridian. Rede anläßlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises(1960) in- GW1 
187-202; 195. 



Zu Paul Celan 47 

wende", das ist - ich formuliere das jetzt bewußt so holprig und unge- 
lenk -, wenn einem, der zu sprechen versucht, der Atem ausgeht und 
wenn es den Worten selbst den Atem verschlägt. Und dies als Weg zu 
•einem Anderen": •wer weiß", sagt Celan - und er betont das Offene 
dieses •wer weiß" -, vielleicht ist ein solches Sprechen ein Sprechen •in 
eines ganz Anderen Sache"20. Und ich zitiere weiter: 

Gewiß, das Gedicht - das Gedicht heute - zeigt (...), das ist unver- 
kennbar, eine starke Neigung zum Verstummen. 

Es behauptet sich (...) am Rande seiner selbst; es ruft und holt 
sich, um bestehen zu können, unausgesetzt aus seinem Schon- 
nicht-mehr in sein Immer-noch zurück.21 

Das Gedicht spricht; aber das heißt: Es ringt sich dem Schweigen ab 
und kehrt - sprechend - wieder ins Schweigen zurück. Alles Sagbare 
steht auf der Kippe, es ist nur der ,Negativabdruck' des Unsagbaren, es 
weist auf dieses Unsagbare hin und hält ihm eine Stelle offen. Wer 
spricht, der ist vom Unaussprechlichen ständig in Frage gestellt, bedroht 
sogar; von dem her, was nicht gesagt werden kann, bleibt also für Celan 
alles Sagbare, jede Sprache, jede Dichtung prinzipiell widerruflich. Aber 
es drängt auf Begegnung, es drängt auf dieses Unsagbare hin, es hat eine 
Vision, eine Utopie. Diese Utopie: 

EIN DRÖHNEN: es ist 
die Wahrheit selbst 
unter die Menschen 
getreten, 

mitten ins 
Metapherngestöber.22 

Oder, das letzte Gedicht aus dem Zyklus •Atemwende": 

EINMAL, 
da hörte ich ihn, 
da wusch er die Welt, 
ungesehn, nachtlang, 
wirklich. 

Eins und Unendlich, 
vernichtet, 
ichten. 

Licht war. Rettung. 23 

20 Ebd.        21 Ebd., 197.      22 Atemwende, aaO. (Anno. 15), 89. 23 Ebd., 107. 



Hans-Gerd Schwandt 48 

•Der Meridian" 

Eine Utopie. Aber Celan meint das wörtlich. Utopie, das heißt: Es gibt 
diesen Ort nicht, nicht nennbar, fixierbar, er ist ständig zu suchen: 

Ich spreche ja von dem Gedicht, das es nicht gibt! Das absolute 
Gedicht - nein, das gibt es gewiß nicht, das kann es nicht geben! 

Aber es gibt wohl, mit jedem wirklichen Gedicht, es gibt, mit 
dem anspruchslosesten Gedicht, diese unabweisbare Frage, diesen 
unerhörten Anspruch.24 

Den Anspruch - auf das •erschwiegene Wort", das Wort, das noch sa- 
gen kann, was geschehen ist, das sagen kann, was fehlt und was werden 
muß; daß Rettung werden muß. 

Daß Rettung wird! Daß wirklich Rettung wird? Celan sagt sie nicht 
zu - er klagt sie vielmehr ein. Er findet den Ort nicht, er findet aber, so 
sagt er in der Büchnerpreis-Rede, er findet etwas: Er findet •einen Meri- 
dian"2'. 

Der •Meridian", das ist Celans zagende Benennung des ,Absoluten' - 
und dies im Wortsinn: nicht Ort, nicht Materie, ergreifbar, sondern ab- 
gelöst -, das Sagbare, Handhabbare durchkreuzend, das Gerede durch- 
kreuzend, aber dennoch irdisch. Anspruch einer wirklichen, erlebbaren 
Rettung und als dieser Anspruch wund und krank und leidend am 
Schicksal derer, für die es in der Geschichte keine Rettung mehr gibt. 

...nach Auschwitz 

Welches der Worte du sprichst - 
du dankst 
dem Verderben. 

Von der Sprache Paul Celans war die Rede, von ihrem Gebrochensein 
und ihrem Anspruch. Ich spreche jetzt von der Theologie. Erst jetzt - 
und nur noch kurz. Aber ich meine, daß sich in dem, was bisher gesagt 
wurde, schon Sätze befinden, die einem Theologen in den Ohren gellen 
müßten. Einem Theologen - das ist allerdings Voraussetzung -, der sich 
als Theologe ,nach Auschwitz' versteht; ,nach Auschwitz', das heißt: 
durch Auschwitz zutiefst irritiert, gefährdet, sprachlos. 

Celans Sprache dankt dem Verderben - das heißt: Sie ist durch das 
Verstummen gegangen, um denen sich anzunähern, die ins Verstummen 
getrieben wurden, denen, die zum Schweigen gebracht wurden. Sie ringt 

24 Der Meridian, aaO. (Anm. 18), 199.        » Ebd., 202. 



Zu Paul Celan 49 

dem Schweigen sich ab - und das hängt an ihr wie ein Makel, aber 
auch: als ein Wahrheits- und Echtheitskriterium. 

Wem dankt theologische Sprache? Wem dankt Theologie? Wo geht 
sie hindurch, wem ringt sie sich ab? Theo-logie, ich nannte sie: Sprechen 
von unserer absoluten Zukunft. Theologie spricht von Menschen; sie 
spricht von einer ganz bestimmten Verheißung; sie spricht von Erfah- 
rungen, die Menschen mit dieser Verheißung gemacht haben. Sie gibt 
dem Grund dieser Verheißung einen menschlichen Namen: Jesus von 
Nazaret; sie formuliert diese Verheißung als Bekenntnis: Jesus ist der 
Christus. 

Theologie spricht; Theologie ist nicht stumm. Aber: Theologie hat 
ihren geschichtlichen Ort. Sie kann nicht unberührt sein von der Situa- 
tion, in der sie spricht. Sie muß hinein in die Nacht, in der die Men- 
schen stecken, denen sie von Gott spricht. Nein, anders: Sie ist, ja, sie 
muß sein das Sprechen eben dieser Menschen, dieser in der Nacht stek- 
kenden Menschen. Sie muß sein ein Sprechen, das der Vergeblichkeit, 
der Todverfallenheit sich erst abtrotzt; die anderen Erfahrungen, Glück 
und Gelingen, sie halten nicht stand; sie sind, wie wichtig und authen- 
tisch sie auch immer seien, jetzt noch ,zu leicht', denn sie sind noch tod- 
bedroht - bedroht durch den Tod, der uns alle haben wird, und durch 
den ungezählten Tod, den Menschen schon gestorben sind. 

Kargheit 

Theologie muß ihr Sprechen all dem abtrotzen - aber sie kann ihm da- 
bei nicht entkommen. Man muß ihr das anmerken - die Nacht, in der sie 
steckt, und die Nacht, in die hinein sie weist und geht. Denn sie geht 
doch - auch sie ist auf dem Weg -, hin zur Begegnung mit einem Du. Ei- 
nem unnennbaren, nicht fixierbaren Du - von dem her, wie wir das auch 
bei Celans Sprache sahen, alles Nennbare widerruflich ist und widerruf- 
lich bleiben muß. 

Muß nicht - so meine Frage - die Annäherung an dieses Du - wie bei 
Celan - in einer Kältezone stattfinden, ungeborgen? Muß nicht der, der 
sich zu dieser Begegnung aufmacht, ausgesetzt sein, •auf das unheim- 
lichste im Freien"26? Mich packt es immer wieder, wenn Karl Rahner 
vom •absoluten Geheimnis" spricht. War ihm warm dabei, oder hat er 
gefroren? 

Man muß es theologischem Sprechen anmerken: daß es dieses Du 
nicht •hat", daß es nicht hat, wovon es spricht und woraufhin es die 

26 Ansprache anläßlich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bre- 
men, aaO. (Anm. 2), 186. 



Hans-Gerd Schwandt 50 

Menschen in Bewegung glaubt. Die Sprache der Theologie muß eine 
Sprache der Sehnsucht sein - eine Sprache, der man ihr Bedrohtsein an- 
spürt, der man anspürt, daß sie nicht schon angekommen' ist - eine 
karge Sprache. 

Klage 

Eine karge Sprache. Und vor allem: eine klagende Sprache; denn das, 
wovon Theologie spricht - es trägt das Gesicht Jesu, aber es ist doch 
noch nicht, wir vermissen es doch überall! Alles schreit danach, Tod 
und Vergeblichkeit schreien danach. Die Leichenberge von Auschwitz 
schreien danach. Für diese Menschen muß Rettung sein! Aber das ret- 
tende Wort, wo hören wir es? Das Evangelium ist voll von solch retten- 
den Worten: •Ephata" (Mk 7,34), •Ich will, sei rein" (Mk 1,41), •Ich 
sage dir, steh auf (Mk 2,11) - das alles sind Gegen-Worte. Und es kann 
befreiend sein, sie zu hören. 

Aber diese Worte liegen nicht in unserer Macht. Wir haben sie nicht. 
Wir halten ihnen einen Platz offen in unserer Geschichte; wir wiederho- 
len sie ohnmächtig gegen das unbeschreibliche Grauen, dessen die Ge- 
schichte voll ist. Wir retten die Opfer nicht. Wir können das rettende 
Wort nur ersehnen, das Wort, das die Toten retten wird. 

Aber was ist dann noch zu sagen angesichts der Leichenberge von 
Auschwitz? Eine klagende Sprache, sagte ich. Theologie muß hier kla- 
gen. Sie muß zuerst verstummen. Und wenn sie dann spricht - das •er- 
schwiegene Wort"! -, dann wird sie klagen, und diesem Klagen wird 
man noch anmerken, daß es aus dem Verstummtsein kommt. 

...ungetröstet 

Wäre das •Atemwende"?Der Versuch, zu sprechen aus dem Verstummt- 
sein heraus? 

Ich halte es für unverzichtbar: das erschwiegene Wort, das aus dem 
Verstummtsein heraus spricht, so daß alles Sagbare durch das Unsag- 
bare gefährdet bleibt. Denn unsagbar ist das Grauen, in dem Theologie 
zu sprechen hat - nach Auschwitz. Unsagbar, unfixierbar, nein, viel- 
mehr: geschichtlich ohnmächtig, vor den Opfern der Geschichte hilflos 
ist aber auch das, was Theologie einklagt, worauf sie hofft, worauf sie 
enttäuschbar und immer wieder schrecklich enttäuscht hofft. Ungetrö- 
stet muß sie an dieser klagenden Hoffnung festhalten. Die Hoffnung hat 
für Christen ein Menschengesicht, ein geschundenes Menschengesicht, 
sie hat das Gesicht des Gekreuzigten. Von dem wir hören: Er ist gerettet, 
er wird wiederkommen. 




