»--.nUr lallen und lallen...«

Kriterien theologischen Sprechens
anhand Paul Celans Suche nach dem ,,erschwiegenen Wort*

Hans-Gerd Schwandt, Miinster

Paul Celans Holderlin-Gedicht ., Tubingen, Janner*:

Zur Blindheit iiber-

redete Augen.

Ihre ~ ,ein

Ritsel ist Rein-

entsprungenes* —, ihre

Erinnerung an

schwimmende Holderlintiirme, méwen-
umschwirrt.

Besuche ertrunkener Schreiner bei
diesen
tauchenden Worten:

Kime,

kdme ein Mensch,
kdme ein Mensch zur Welt, heute, mit
dem Lichtbart der
Patriarchen: er diirfte,
spriach er von dieser
Zeit, er

diirfte

nur lallen und lallen,
immer-, immer-

Zuzu.

(-, Pallaksch. Pallaksch.*)!

' P. Celan, Die Niemandsrose, in: Gesammelte Werke in fiinf Bdnden, hrsg. von B. Alle-
mann und S. Reichert, Frankfurt 1983, Bd. 1, 226. (Alle Celan-Zitate werden aus dieser
Ausgabe wie folgt zitiert: GW + Band, Seitenzahl.)



Zu Paul Celan 41

Gefahren

Uber Kriterien theologischen Sprechens im Licht der Lyrik Paul Celans
nachzudenken, ist ein Unternehmen, das in ganz verschiedener Hinsicht
scheitern kann. Ich will die Gefahren nennen, die mir dabei begegnet
sind:

Da ist zum einen die Lyrik Celans: Gedichte, die man ,,hermetisch*
nennt, schwer oder manchmal gar nicht zu verstehen; eine Sprache du-
Berster Dichte, die immer karger, immer kélter wird, die alle Wirklich-
keit in Bilder zuriickholt; ein Werk, das aber aus Quellen, Traditionen
und aus Erfahrungen lebt, iiber die nicht nur viel griindlicher nachzu-
denken wire, als das hier geschehen kann, sondern denen nach-zuleben
wire auf eine Weise, wie Sprechen und Schreiben sie nur ungeniigend
fassen. Hier ist also schon ein erstes Scheitern moglich, und das droht
mir gewi3: ein Versagen vor diesem Werk, das mir unauslotbar scheint
und sich gegen jedes verwertende Erfassen sperrt.

Eine zweite Gefahr ist diejenige, die immer droht, wenn ein Theologe
versucht, andere Denker zu rezipieren. Da wird oft das Fremde, das nur
schwer mit theologischem Denken zu Vereinbarende als Steinbruch be-
nutzt: Es ist nicht Frage, gar Infragestellung; es dient vielmehr dazu,
theologisch immer schon Plausibles zu stiitzen und ihm den Anschein
einer breiten Kommunizierbarkeit zu verleihen. Da gerit plétzlich einer
in theologischen Kontext, der explizit keine theologischen Aussagen ma-
chen wollte; er wird dann in der Theologie gleichsam ,,getauft” und ver-
liert dadurch gerade das, was ihn gefdhrlich und wichtig machte. Ich
will versuchen, daB3 es mir mit Celan nicht so geht: Ich will ihn nicht
hereinholen in die Theologie — ich finde bei ihm aber Kriterien fir ein
Sprechen, die ich gern als Anspruch auch an theologisches Sprechen for-
mulieren méchte.

Und eine dritte Gefahr: das ist die Theologie selbst. Auch ihr kann
ich unrecht tun. Wovon spricht denn Theologie, und mit welchen Wor-
ten, in welcher Sprache tut sie das? Theo-logie — das ist ,,Sprechen von
Gott*“, menschliches Sprechen von Gott; ein Sprechen von Gott, damit
wir uns verstehen, damit unser Leben sich uns aufschliisselt. Es geht in
diesem Sprechen um Leben und um Tod, es geht um das, was uns be-
droht oder birgt, was uns zerbricht, zugrunde gehen oder heil werden
14Bt. Es geht in Theologie um unsere — absolute Zukunft. Aber das ist ein
beiBender, ein ganz schmerzlicher Widerspruch: von absoluter Zukunft
als der unseren zu sprechen, in iiberpriifbaren Worten - und so, daB} es
noch unsere Sprache ist, die unfeierlich unser Leben deutet, unser all-
tagliches Leben in seiner ganzen Banalitit, seiner Bedrohtheit, Todver-



Hans-Gerd Schwandt 42

fallenheit, aber auch: in seiner ganzen untergriindigen Sehnsucht. Un-
feierlich, tberpriifbar — das heiBt: in einer Sprache, die menschliches
Leben nicht flieht, menschliches Elend nicht verklirt; Sprache, die eine
VerheiBung in Worte setzt und deren Wahrheitskriterium eine Praxis ist,
in der diese VerheiBung anzukommen versucht. Wenn das aber stimmt,
dann muB ich fragen, ob dieses ,nur lallen und lallen“ aus Celans
Hélderlin-Gedicht, das iiber diesem Aufsatz steht, dem Anspruch einer
Theologie gerecht wird, die argumentierend, reflektierend und befreiend
menschliches Leben im Licht einer ganz bestimmten VerheiBung zu deu-
ten versucht. Dies kann nur dann der Fall sein, wenn es ein ganz be-
stimmtes Lallen ist - kein Lallen aus dem Schonraum falscher Mystik,
keine verziickte Wortflut, sondern: ein gebrochenes Sprechen am Rand
des Verstummens; ¢in Sprechen, das angesichts des Elends stockt, das
keinen Mut zu groBem Reden mehr hat; Worte also, die - betroffen vom
Leiden der Menschen, betroffen vom Tod krumm und bucklig geworden
sind. Verstummend - und gerade in diesem Verstummen laut schreiend.
Das wire das Ende eloquenter Theologie. Es wire das Ende einer Spra-
che, die schon alles weiB. Aber ein gebrochenes, ein vom Verstummen
bedrohtes Sprechen, ein Sprechen von Gott, das gleichsam ,,auf der
Kippe steht” — das wiire, so hoffe ich, gerade nicht das Ende von Theolo-
gie, sondern ihr Eigentliches, einzig mégliche Theologie vielleicht.

Danach mochte ich fragen: ob es eine solche Sprache fiir die Theolo-
gie gibt, eine Sprache, die ,,lallend“ nicht in die Beliebigkeit oder in den
Asthetizismus flieht, eine Sprache, die ~ wie Celan das von seiner Spra-
che sagt - hindurchgehen muBte ,,durch ihre eigenen Antwortlosigkei-
ten, hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen
durch die tausend Finsternisse todbringender Rede*2. Eine — so nennt er
das - , wirklichkeitswunde*?> Sprache. ,Erschwiegenes Wort“ also,
oder:,,Wort nach dem Bilde des Schweigens*s.

Ich spreche zuerst von der Sprache Celans. Und dann: von der Spra-
che der Theologie.

»-..du dankst dem Verderben...“

Aus dem Gedicht: ,,Welchen der Steine du hebst*:

Welches der Worte du sprichst -

du dankst

dem Verderben.$
* Ansprache anlifilich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bre-
men (1958), in: GW 3, 185f; 186. * Ebd.

* Von Schwelle zu Schwelle, in: GW |, 138.
s Ebd., 92. ¢ Ebd., 129.



Zu Paul Celan 43

Celans Sprache ist eine Sprache des Leidens. Er, der mit knapper Not
der deutschen Judenvernichtung entkommen war, litt sein Leben lang an
dem Grauen, das er erfahren hatte, und ging schlieBlich auch an der Er-
fahrung zugrunde, daB ein solches Grauen moglich war und weiter mog-
lich ist — und daB er selbst dieses Grauen iiberlebt hatte. Dieses Leiden
und dieses Schuldgefiihl priagen seine Dichtung von Anfang an, und ih-
nen ringt er seine Sprache ab. Verwiesen sei nur auf die frihe ,, Todes-
fuge“, die ihn berithmt gemacht hat:

...er ruft streicht dunkler die Geigen dann steigt ihr als Rauch in
die Luft
dann habt ihr ein Grab in den Wolken da liegt man nicht eng...

Verwiesen sei auch auf das Gedicht ,,Espenbaum* aus dem gleichen frii-
hen Zyklus ,,Mohn und Gedichtnis* - das Gedicht eines Uberlebenden,
der die Ermordung seiner Mutter, aber auch sein eigenes Leben beklagt:

ESPENBAUM, dein Laub blickt weil3 ins Dunkel.
Meiner Mutter Haar ward nimmer weil3.

Loéwenzahn, so griin ist die Ukraine.
Meine blonde Mutter kam nicht heim.

Regenwolke, sdumst du an den Brunnen?
Meine leise Mutter weint fiir alle.

Runder Stern, du schlingst die goldne Schleife.
Meiner Mutter Herz ward wund von Blei.

Eichne Tiir, wer hob dich aus den Angeln?
Meine sanfte Mutter kann nicht kommen.?

Was aber ist eine Sprache, die sich solchem Verderben ,, dankt“? Was
kann sie noch sagen, wie kann sie noch sprechen? Sie muf}, das zitierte
ich schon, hindurch durch Antwortlosigkeiten, Verstummen, durch die
Finsternisse todbringender Rede. Sie hat, das schreibt Celan im gleichen
Jahr (1958), ,,Diisterstes im Gedichtnis, Fragwiirdigstes um sich her®,
sie muB} deshalb eine ,, ,grauere Sprache” sein, ,,eine Sprache, die unter
anderem auch ihre ,Musikalitidt an einem Ort angesiedelt wissen will,
wo sie nichts mehr mit jenem ,Wohlklang‘ gemein hat, der noch mit und
nebem dem Furchtbarsten mehr oder minder unbekiimmert einher-
tonte*’.

7 Mohn und Geddchtnis, in: GW 1, 42. 8 Ebd., 19.
9 Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris (1958), in: GW 3, 167f; 167.



Hans-Gerd Schwandt 44
Nacht

Da ist immer wieder von der Nacht die Rede, die ,,zwischen Gold und
Vergessen“!? liegt — von der Nacht, die mich, wenn ich ihr ihr Wort gebe,
den Toten annidhert, denen, die meinem Sprechen entzogen sind und die
selbst keine Sprache mehr haben. In dem Gedicht, das ich hier para-
phrasiere — ,,Argumentum e silentio“ aus dem Zyklus ,,Von Schwelle zu
Schwelle® - wird auch gesagt, was dieses ,,Wort der Nacht* sein muB:
ein ,.erschwiegenes Wort“, das heil3t ein Wort, das aus der unbeschénig-
ten Erfahrung des Todes geradezu ,herausgelitten® wird, da in dieser
Erfahrung alle Sprache versagt und verkriippelt. So im Zyklus ,,Die Nie-
mandsrose®:

Ihr gebet-, ihr ldsterungs-, ihr
gebetscharfen Messer
meines Schweigens.

Ihr meine mit mir ver-
kriippelnden Worte, ihr
meine geraden.!

So auch im Gedicht , Tiibingen, Jinner“, Celans Gedicht iiber Holder-
lin, den umnachteten Dichter, im Grund: iiber den, der heute noch
spricht. Der, der heute noch spricht, muBl ein Umnachteter sein, einer,
der sich zur Blindheit entschloB, einer, der lallt und dessen Sprache sich
losreil3t aus der Fixierung auf Affirmation oder Negation. So endet ja
dieses Gedicht: ,,(,Pallaksch. Pallaksch./)“!2 — ein Wort, das der umnach-
tete Holderlin — wie berichtet wird — oft benutzte und das manchmal Ja,
manchmal aber auch Nein bedeutete.

Kilte

»Sprich er von dieser Zeit*“ - eine Sprache der Nacht. Und - zum ande-
ren — eine Sprache der Kdlte. Bilder der Kilte begegnen durchgingig in
Celans Gedichten: Eis, Schnee, Kristall - vom ,,Schnee des Verschwie-
genen“!3 spricht er, vom Wort, um das der Schnee sich ballt!4. Oder das
Gedicht ,,Keine Sandkunst mehr* aus dem Zyklus ,, Atemwende“, das
mit dem Wort endet

Tiefimschnee!*

1 Von Schwelle zu Schwelle, aaO. (Anm. 4), 138.

I Die Niemandsrose, aa0O. (Anm. 1), 237. 12 Ebd., 226.

¥ Von Schwelle zu Schwelle, aaO. (Anm. 4), 112. 14 Vgl. ebd.
15 Atemwende, in. GW 2, 39.



Zu Paul Celan 45

_ aneinandergeschrieben; im néchsten Vers ist diesem Wort ein Teil sei-
ner Konsonanten genommen:
Iefimnee
und schlieBlich, im letzten Vers, stehen da nur noch die drei Vokale
I-i-e
_ich stelle mir das vor wie ein vor Kilte zusammengekauertes Sprechen,
es verschligt einem vor Kilte die Sprache, sie schrumpft, aber gerade
dieses Schrumpfen ist fiir Celan Konzentration. Konzentration auf das
Letzte, Wesentliche. Das Letzte, Wesentliche, dem er zu begegnen hofft.

., Weggebeizt*

WEGGEBEIZT vom
Strahlenwind deiner Sprache
das bunte Gerede des An-
erlebten — das hundert-
ziingige Mein-

gedicht, das Genicht.

Aus-

gewirbelt,

frei

der Weg durch den menschen-
gestaltigen Schnee,

den Biilerschnee, zu

den gastlichen
Gletscherstuben und -tischen

Tief

in der Zeitenschrunde,
beim

Wabeneis

wartet, ein Atemkristall,
dein unumstéBliches
Zeugnis.'®

Dieses Gedicht ist so etwas wie ein Programm Celan’scher Sprache; es
beschreibt den Weg, den Sprache zu nehmen hat: weg vom ,,bunten Ge-
rede des Anerlebten, dem ,,Meingedicht“, dem falschen Gedicht also
(das ,,Mein-“ steht hier im gleichen Sinn wie bei ,Meineid®), weg vom
.Genicht* - all das wird ,,weggebeizt®, ,,ausgewirbelt“ —, und der zu

1 Ebd., 31.



Hans-Gerd Schwandt 46

sprechen versucht, wird mitgerissen hin zu einer anderen Sprache. Diese
andere Sprache, das ist: Begegnung; Begegnung mit dem, von dessen
»Strahlenwind“ die Reinigung erwartet wird. »Weggebeizt vom/ Strah-
lenwind deiner Sprache/ das bunte Gerede des An-/ erlebten - das hun-
dert-/ ziingige Mein-/ gedicht, das Genicht.“ Diese Begegnung findet in
einer Kiltezone statt — der Weg der Sprache muB fithren durch den ,,Bii-
Berschnee“ und dann:

Tief

in der Zeitenschrunde,
beim

Wabeneis

wartet, ein Atemkristall,
dein unumstsBliches
Zeugnis.

,Atemwende“

~Atemkristall“ ist hier das zentrale Wort: Sprache als Suchbewegung,
gereinigt vom ,,.bunten Gerede“, gereinigt auch vom »Metapherngesto-
ber“!’ — gereinigte Sprache also wird zum Kristall, sie gefriert und ge-
rédt — beim Wabeneis, und Eis ist eine Chiffre fiir Schweigen -, sie gert
an den Rand des Verstummens. Aber dieses Verstummen ist dann klar-
ste, reinste Sprache! Von dieser spricht Celan in seiner Biichnerpreis-
Rede aus dem Jahr 1960, von der Dichtung als einem Gegen-Wort, das
sich sperrt gegen das leichthin Gesagte, Gedachte und Getane. Dies
zeigt er am Gegen-Wort des Lenz, der Figur Biichners und an dieser hi-
storischen Gestalt Jakob Michael Reinhold Lenz, und Celan sagt
schlieBlich, daB das Gegen-Wort dieses Lenz das Verstummen sei:

(...) ein furchtbares Verstummen, es verschldgt ihm — und auch uns
— den Atem und das Wort.

Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten. Wer weiB, viel-
leicht legt die Dichtung den Weg - auch den Weg der Kunst - um
einer solchen Atemwende willen zuriick ?'8

Es wire dies der Weg von einer entfremdeten, ,kiinstlichen* Kunst zu —
so nennt Celan das, so offen - zu ,,einem Anderen“?®. Der Weg, den der,
der noch sprechen will, zuriicklegt, ist ein Weg der Atemwende. ,, Atem-

7 Ebd., 89.

'® Der Meridian. Rede anliflich der Verleihung des Georg-Biichner-Preises (1960), in: GW'3,
187-202; 195.

19 Vgl. ebd., 196.



Zu Paul Celan 47

wende*, das ist — ich formuliere das jetzt bewul3t so holprig und unge-
lenk -, wenn einem, der zu sprechen versucht, der Atem ausgeht und
wenn es den Worten selbst den Atem verschligt. Und dies als Weg zu
,einem Anderen“: ,,wer weiB3“, sagt Celan — und er betont das Offene
dieses ,,wer weill“ —, vielleicht ist ein solches Sprechen ein Sprechen ,,in
eines ganz Anderen Sache“?°. Und ich zitiere weiter:

GewiB, das Gedicht - das Gedicht heute - zeigt (...), das ist unver-
kennbar, eine starke Neigung zum Verstummen.

Es behauptet sich (...) am Rande seiner selbst; es ruft und holt
sich, um bestehen zu koénnen, unausgesetzt aus seinem Schon-
nicht-mehr in sein Immer-noch zuriick.?!

Das Gedicht spricht; aber das heiBit: Es ringt sich dem Schweigen ab
und kehrt — sprechend - wieder ins Schweigen zuriick. Alles Sagbare
steht auf der Kippe, es ist nur der ,Negativabdruck® des Unsagbaren, es
weist auf dieses Unsagbare hin und hilt ihm eine Stelle offen. Wer
spricht, der ist vom Unaussprechlichen stindig in Frage gestellt, bedroht
sogar; von dem her, was nicht gesagt werden kann, bleibt also fiir Celan
alles Sagbare, jede Sprache, jede Dichtung prinzipiell widerruflich. Aber
es dringt auf Begegnung, es dringt auf dieses Unsagbare hin, es hat eine
Vision, eine Utopie. Diese Utopie:

EIN DROHNEN: es ist
die Wahrheit selbst
unter die Menschen
getreten,

mitten ins
Metapherngestdber.??

Oder, das letzte Gedicht aus dem Zyklus ,,Atemwende*:

EINMAL,

da horte ich ihn,

da wusch er die Welt,
ungesehn, nachtlang,
wirklich.

Eins und Unendlich,
vernichtet,
ichten.

Licht war. Rettung.?
20 Ebd. 2 Ebd., 197. 22 Atemwende, aaO. (Anm. 15), 89. 2 Ebd., 107.



Hans-Gerd Schwandt 48
»Der Meridian“

Eine Utopie. Aber Celan meint das wortlich. Utopie, das heifit: Es gibt
diesen Ort nicht, nicht nennbar, fixierbar, er ist stindig zu suchen:

Ich spreche ja von dem Gedicht, das es nicht gibt! Das absolute
Gedicht - nein, das gibt es gewiB nicht, das kann es nicht geben!

Aber es gibt wohl, mit jedem wirklichen Gedicht, es gibt, mit
dem anspruchslosesten Gedicht, diese unabweisbare Frage, diesen
unerhdérten Anspruch.?

Den Anspruch - auf das ,,erschwiegene Wort“, das Wort, das noch sa-
gen kann, was geschehen ist, das sagen kann, was fehlt und was werden
muBl; dall Rettung werden muB.

DaB Rettung wird? DaBl wirklich Rettung wird? Celan sagt sie nicht
zu - er klagt sie vielmehr ein. Er findet den Ort nicht, er findet aber, so
sagt er in der Biichnerpreis-Rede, er findet erwas: Er findet ,.einen Meri-
dian“?,

Der ,,Meridian®, das ist Celans zagende Benennung des ,Absoluten‘ —
und dies im Wortsinn: nicht Ort, nicht Materie, ergreifbar, sondern ab-
gelost —, das Sagbare, Handhabbare durchkreuzend, das Gerede durch-
kreuzend, aber dennoch irdisch. Anspruch einer wirklichen, erlebbaren
Rettung und als dieser Anspruch wund und krank und leidend am
Schicksal derer, fiir die es in der Geschichte keine Rettung mehr gibt.

...nach Auschwitz

Welches der Worte du sprichst -
du dankst
dem Verderben.

Von der Sprache Paul Celans war die Rede, von ihrem Gebrochensein
und ihrem Anspruch. Ich spreche jetzt von der Theologie. Erst jetzt —
und nur noch kurz. Aber ich meine, daB sich in dem, was bisher gesagt
wurde, schon Sétze befinden, die einem Theologen in den Ohren gellen
miiiten. Einem Theologen - das ist allerdings Voraussetzung -, der sich
als Theologe ,nach Auschwitz® versteht; ,nach Auschwitz’, das heiBt:
durch Auschwitz zutiefst irritiert, gefdhrdet, sprachlos.

Celans Sprache dankt dem Verderben - das heifit: Sie ist durch das
Verstummen gegangen, um denen sich anzunihern, die ins Verstummen
getrieben wurden, denen, die zum Schweigen gebracht wurden. Sie ringt

¢ Der Meridian, aaO. (Anm. 18), 199. 25 Ebd., 202.



Zu Paul Celan 49

dem Schweigen sich ab - und das hdngt an ihr wie ein Makel, aber
auch: als ein Wahrheits- und Echtheitskriterium.

Wem dankt theologische Sprache? Wem dankt Theologie? Wo geht
sie hindurch, wem ringt sie sich ab? Theo-logie, ich nannte sie: Sprechen
von unserer absoluten Zukunft. Theologie spricht von Menschen; sie
spricht von einer ganz bestimmten Verheilung; sie spricht von Erfah-
rungen, die Menschen mit dieser VerheiBung gemacht haben. Sie gibt
dem Grund dieser VerheiBung einen menschlichen Namen: Jesus von
Nazaret; sie formuliert diese VerheiBung als Bekenntnis: Jesus ist der
Christus.

Theologie spricht; Theologie ist nicht stumm. Aber: Theologie hat
ihren geschichtlichen Ort. Sie kann nicht unberiihrt sein von der Situa-
tion, in der sie spricht. Sie muf} hinein in die Nacht, in der die Men-
schen stecken, denen sie von Gott spricht. Nein, anders: Sie ist, ja, sie
muB sein das Sprechen eben dieser Menschen, dieser in der Nacht stek-
kenden Menschen. Sie mufl sein ein Sprechen, das der Vergeblichkeit,
der Todverfallenheit sich erst abtrotzt; die anderen Erfahrungen, Glick
und Gelingen, sie halten nicht stand; sie sind, wie wichtig und authen-
tisch sie auch immer seien, jetzt noch ,zu leicht‘, denn sie sind noch tod-
bedroht — bedroht durch den Tod, der uns alle haben wird, und durch
den ungezihlten Tod, den Menschen schon gestorben sind.

Kargheit

Theologie muB} ihr Sprechen all dem abtrotzen - aber sie kann ihm da-
bei nicht entkommen. Man muf} ihr das anmerken — die Nacht, in der sie
steckt, und die Nacht, in die hinein sie weist und geht. Denn sie geht
doch - auch sie ist auf dem Weg —, hin zur Begegnung mit einem Du. Ei-
nem unnennbaren, nicht fixierbaren Du - von dem her, wie wir das auch
bei Celans Sprache sahen, alles Nennbare widerruflich ist und widerruf-
lich bleiben muB.

MuB nicht — so meine Frage - die Anniherung an dieses Du — wie bei
Celan - in einer Kiltezone stattfinden, ungeborgen? Muf} nicht der, der
sich zu dieser Begegnung aufmacht, ausgesetzt sein, ,,auf das unheim-
lichste im Freien*“26? Mich packt es immer wieder, wenn Karl Rahner
vom ,,absoluten Geheimnis* spricht. War ihm warm dabei, oder hat er
gefroren?

Man muf3 es theologischem Sprechen anmerken: dafl es dieses Du
nicht ,,hat“, daB es nicht hat, wovon es spricht und woraufhin es die

% Ansprache anldflich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt Bre-
men, aa0. (Anm. 2), 186.



Hans-Gerd Schwandt 50

Menschen in Bewegung glaubt. Die Sprache der Theologie muf3 eine
Sprache der Sehnsucht sein - eine Sprache, der man ihr Bedrohtsein an-
spiirt, der man anspiirt, daB sie nicht schon ,angekommen‘ ist — eine
karge Sprache.

Klage

Eine karge Sprache. Und vor allem: eine klagende Sprache; denn das,
wovon Theologie spricht — es trigt das Gesicht Jesu, aber es ist doch
noch nicht, wir vermissen es doch iiberall! Alles schreit danach, Tod
und Vergeblichkeit schreien danach. Die Leichenberge von Auschwitz
schreien danach. Fiir diese Menschen muf? Rettung sein! Aber das ret-
tende Wort, wo héren wir es? Das Evangelium ist voll von solch retten-
den Worten: ,,Ephata“ (Mk 7,34), ,Ich will, sei rein“ (Mk 1,41), ,,Ich
sage dir, steh auf* (Mk 2,11) - das alles sind Gegen-Worte. Und es kann
befreiend sein, sie zu héren.

Aber diese Worte liegen nicht in unserer Macht. Wir haben sie nicht.
Wir halten ihnen einen Platz offen in unserer Geschichte; wir wiederho-
len sie ohnmichtig gegen das unbeschreibliche Grauen, dessen die Ge-
schichte voll ist. Wir retten die Opfer nicht. Wir kénnen das rettende
Wort nur ersehnen, das Wort, das die Toten retten wird.

Aber was ist dann noch zu sagen angesichts der Leichenberge von
Auschwitz? Eine klagende Sprache, sagte ich. Theologie muf} hier kla-
gen. Sie mufB} zuerst verstummen. Und wenn sie dann spricht — das ,er-
schwiegene Wort“! -, dann wird sie klagen, und diesem Klagen wird
man noch anmerken, da3 es aus dem Verstummtsein kommt.

... ungetrostet

Wire das , Atemwende“? Der Versuch, zu sprechen aus dem Verstummt-
sein heraus?

Ich halte es fiir unverzichtbar: das erschwiegene Wort, das aus dem
Verstummtsein heraus spricht, so daB alles Sagbare durch das Unsag-
bare gefihrdet bleibt. Denn unsagbar ist das Grauen, in dem Theologie
zu sprechen hat — nach Auschwitz. Unsagbar, unfixierbar, nein, viel-
mehr: geschichtlich ohnmichtig, vor den Opfern der Geschichte hilflos
ist aber auch das, was Theologie einklagt, worauf sie hofft, worauf sie
enttduschbar und immer wieder schrecklich enttduscht hofft. Ungetro-
stet muB sie an dieser klagenden Hoffnung festhalten. Die Hoffnung hat
fir Christen ein Menschengesicht, ein geschundenes Menschengesicht,
sie hat das Gesicht des Gekreuzigten. Von dem wir horen: Er ist gerettet,
er wird wiederkommen.





