
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Geistliche Begleitung 
Im neuen Jahr mit jemandem im Gespräch sein 

Das Interesse an geistlicher Begleitung nimmt zu. Wie befreiend wirkt es, wenn 
man jemanden findet, der fähig und bereit ist, sich im Gespräch so auf den an- 
deren einzulassen, daß dabei auch die eigenen spirituellen Erfahrungen genannt 
werden können, ohne daß befürchtet werden muß, im Grunde gebe es in diesem 
Bereich keine gemeinsame Basis. Doch gerade in der geistlichen Dimension ist 
es ja nötig, Verständnis zu finden! Eigene Sorgen und Nöte können dann so be- 
dacht werden, daß klar wird, welche Entscheidungen anstehen, wie Beziehungen 
neu zu gestalten sind, was die jeweils nächsten Schritte sind, die man zu gehen 
hat. Denn nicht nur im Rahmen von Exerzitienkursen, sondern gerade im Alltag 
kommt es immer wieder darauf an, aus dem Glauben an Gott heraus sein Leben 
zu bedenken und entsprechend zu handeln. Und dabei hat es sich bewährt, mit 
jemandem zusammen nach dem Willen Gottes für das eigene Leben zu suchen, 
das man nicht ein für allemal hinter sich hat. In regelmäßigen Abständen sollte 
man sich daher Zeit nehmen für sich selbst, um sich geistlich begleiten zu lassen. 

- Wer käme als geistlicher Begleiter für mich in Frage? 
- Kenne ich jemanden, der mir bei der Suche nach einem geeigneten Beglei- 

ter helfen könnte? 
- Wie müßte der Begleiter sein, damit ich mich traue, ihm mein Leben zu er- 

zählen ? 
Durch die Begleitung darf die Unmittelbarkeit des Prozesses zwischen Schöpfer 
und Geschöpf nicht gestört werden. Dieses Wissen kommt auch in der Bezie- 
hung zwischen Zaddik und Chassid zur Anwendung. Ein Zaddik •hat seinen 
Chassidim den unmittelbaren Umgang mit Gott zu erleichtern, nicht zu ersetzen. 
Wie er den Chassid in Stunden des Zweifels stärkt, aber ihm die Wahrheit nicht 
einflößt, sondern ihm nur hilft, sie zu gewinnen und wiederzugewinnen, so ent- 
bindet er in ihm die Kraft des rechten Betens; er leitet ihn an, dem betenden 
Wort die rechte Richtung zu geben, und er verbindet ermunternd, steigernd, be- 
flügelnd das eigne Gebet mit dem seinen; in Stunden der Not betet er für ihn 
und setzt sich ein. Aber nie erlaubt er der Seele des Chassids, sich so durch die 
seine vertreten zu lassen, daß sie sich der selbständigen Sammlung und Span- 
nung begäbe, eben jenes Auf-Gott-Zugehens der Seele, ohne das ihr irdisches 
Dasein unerfüllt bleiben muß. Wie in den Dingen der menschlichen Leiden- 
schaften immer wieder auf die Grenze des Rats und der Hilfe hingewiesen wird, 
so in den Dingen des Umgangs mit Gott immer wieder auf die Grenze der Mitt- 



Einübung und Weisung 52 

lung. Nur bis an die Schwelle des Innersten darf der Mensch den Menschen ver- 
treten."1 

Was Ignatius von Loyola jemandem rät, der Exerzitien gibt, das gilt analog 
auch für jede geistliche Begleitung: 

Der die Übungen gibt, soll sich also weder zu der einen Seite wenden oder 
hinneigen noch zu der anderen, sondern in der Mitte stehend wie eine 
Waage unmittelbar den Schöpfer mit dem Geschöpf wirken lassen und 
das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn.2 

Es scheint sehr einfach zu sein, sich an diese Regel zu halten. In der Praxis mit 
ihren Turbulenzen fällt es aber - psychisch gesehen - oft gar nicht so leicht, nur 
dazusein, nicht einzugreifen, sondern nur lebendig widerzuspiegeln, was zwi- 
schen dem Geist Gottes und dem Exerzitanten geschieht. Dies kann auch durch 
tiefes Schweigen geschehen. 

Im Unterschied zu den üblichen therapeutischen Praktiken dialogischer Art 
ist ein geistlicher Dialog trialogisch strukturiert - und zwar explizit. In ihm geht 
es um die Praxis einer Mystagogie. Schematisch gesagt: Die primäre Beziehung 
ereignet sich zwischen Exerzitant und Gott; außerdem gibt es die Beziehung des 
Begleiters zu Gott und die Beziehung zwischen Begleitetem und Begleiter. In 
dieser Beziehung darf der Begleiter dem Begleiteten weder zu nah noch zu fern 
sein. Denn würde er zum ein und alles für den Begleiteten, wäre der geistliche 
Dialog bald auf eine extreme Übertragungssituation reduziert. Ebenfalls kontra- 
produktiv wirkt es, wenn der Begleiter so sehr auf seiten Gottes stehend er- 
scheint, daß die Konzentration auf die wesentliche Beziehung des Begleiteten, 
nämlich die zu Gott, nicht mehr an und für sich die Dynamik des Prozesses be- 
stimmt, sondern es passiert, daß der Begleiter zu einer unersetzbaren Energie- 
quelle wird. Er kann kaum mehr seine Katalysatorfunktion wahrnehmen, wenn 
er zu •verklärt" und •erhöht" gesehen wird. •Die Beziehung des Begleiters zum 
Begleiteten soll sich in einer Atmosphäre der Freiheit abspielen, die etwas von 
jener Freiheit widerspiegelt, die der Schöpfer und Herr seinem Geschöpf 
schenkt und in der wahre Liebe wurzelt und gedeiht. Daher wird dem Begleiter 
nahegelegt, darauf zu verzichten, die Geschichte dessen, der die Übungen 
macht, mit ihren Fehlleistungen und Sünden oder seine Zukunftspläne zu erfra- 
gen oder wissen zu wollen (EB 17). Selbst in der individuellen Begleitung soll 
sich der Exerzitant gerade auch gegenüber dem Begleiter ,allein und abgeson- 
dert finden', damit er fähiger werde, sich dem ,Schöpfer und Herrn zu nähern 
und zu ihm zu kommen' (EB 20 b), um so sich für dessen Gaben und Gnaden zu 
disponieren. Damit jedoch das Ereignis der Begleitung mit seiner persönlichen 
Note möglich wird, sollte der Exerzitant die inneren Bewegungen und Neigun- 
gen, die aufgrund der Übungen in ihm aufsteigen, mitteilen."3 

1 Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich '1984, 21 f. 
2 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, übers, u. erl. von Peter 
Knauer, Graz 1978, Nr. 15. 
3 Andreas Falkner, Verständnis und Richtmaß geistlicher Begleitung aus dem Dialog mit 
grundlegenden Quellen ignatianischer Spiritualität, in: Korrespondenz zur Spiritualität der 
Exerzitien 36 (1986) Heft 51, 26f. 



Einübung und Weisung 53 

Der Begleiter soll sich so verhalten, daß •am Balken der Waage" abgelesen 
werden kann, wie das Geschehen von Trost und Mißtrost im Begleiteten stattfin- 
det. So ist etwa darauf zu achten, wie die erfahrene Ferne Gottes (seine Höhe) 
den Menschen in Trostlosigkeit stürzt, ob sie jemanden zur intensiveren Anbe- 
tung veranlaßt usw. Die •Erniedrigung" Gottes (seine Neigung zur Erde) erhöht 
den Menschen, schenkt ihm Trost und Seligkeit. Dabei ist auf die Gefahr einer 
mißzuverstehenden Identität von Gott und Welt aufmerksam zu machen usw. 
Am Ende eines geistlichen Prozesses solcherart vermag ein Exerzitant in einem 
gewissen Sinn unabhängig von Trost und Mißtrost aus der Beziehung zu Gott zu 
leben. 

Das Bild von der Waage besagt, daß vom geistlichen Begleiter nichts, was ver- 
fälschend wirken könnte, in den spirituellen Prozeß eingebracht werden darf, 
der den ganzen Menschen erfassen und verwandeln soll. Was heißt dies für den 
Begleiter? Er muß bereit sein, den geistlichen Prozeß beim anderen als dessen 
Weg zu sehen. Und diesen Weg muß er ihn gehen lassen. Dem Übenden sind 
sein eigener Rhythmus, sein eigener Stil, sein eigenes Tempo zu lassen. Auch 
Schwierigkeiten. Alles betuliche Gerede, alles mitleidige Bedauern, wie hart es 
doch wäre für den Begleiteten, voranzugehen, schadet nur. Vor allem ist darauf 
zu achten, daß es nicht zur Verdoppelung eines narzißtischen Selbstverhältnisses 
kommt, in das sich ein Exerzitant - meist unbewußt - manchmal verstrickt und 
in das er seinen Begleiter via Übertragung hineinzuziehen versucht. Empfehlens- 
wert hingegen ist es, nüchtern nachzufragen, wie es dem anderen geht, was er in 
den Zeiten macht, während derer er sich nicht direkt mit seinem Weg auseinan- 
dersetzt. 

Ein geistlicher Begleiter muß sehr sparsam damit umgehen, den anderen zu 
ermutigen, ihm die Hoffnung zu vermitteln, die auftauchenden Probleme ließen 
sich sicherlich lösen, damit er nicht selbst in die Gefahr gerät, Erfolg haben zu 
müssen. Denn jegliches Vorankommen im geistlichen Leben ist unverfügbare 
Gnade. Nur sorgsam darf am Fundament gegenseitigen Vertrauens gebaut wer- 
den, das ja gelegt wurde durch das einander geschenkte Wohlwollen zu Beginn 
der Beziehung von Begleiter und Begleitetem. Immer wieder muß der Begleitete 
genügend Raum finden können, seine negativen Wahrnehmungen und seine 
Kritik am Begleiter diesem sagen zu können. Denn unnötige Blockaden entste- 
hen, wenn sich die Überzeugung verfestigt, man müsse frommen Zuckerguß 
über die Realität einer Beziehung gießen. Auch hier gilt: Nur die Wahrheit 
macht frei. Und sie ist zumutbar, auch wenn sie unangenehm ist. 

Mit der Aufgabe des Begleiters ist es vereinbar, den Begleiteten zu fragen, ob 
er ein gefühltes Problem nicht in Form von Bildern, in Bewegungen oder Farben 
ausdrücken möchte. In einem zweiten Schritt läßt sich das Problem dann tref- 
fender formulieren. Stehen Wort und Gefühl dann in Einklang? In einem weite- 
ren Schritt kann dann das neu benannte Problem wiederum zur Darstellung ge- 
bracht werden, bis es zur Lösung des Problems bzw. zur Auflösung eines psychi- 
schen Knotens kommt. Der Begleitete soll mit seinen eigenen Talenten arbeiten 
können und eine emotional gefüllte Sprache gebrauchen dürfen. Entscheidend 
für das Gelingen eines Begleitungsprozesses ist, daß der Begleitete immer mehr 



Einübung und Weisung 54 

selbstverantwortlich Stellung zu seinem Leben nimmt und sich als Freiheit, die 
zu einer je größeren Freiheit unterwegs ist, verstehen lernt. 

Etwa im Sinne einer Gewissenserforschung sollte sich jeder geistliche Beglei- 
ter seine Stärken und Schwächen regelmäßig bewußtmachen. Einfache Fragen 
können dabei hilfreich sein: Höre ich mehr themenzentriert oder mehr personen- 
orientiert zu? Bin ich sensibel genug, den anderen in seiner inneren Situation 
wahrzunehmen? Lasse ich mich in die Rolle eines Gesprächstherapeuten ab- 
drängen? Wie rasch gehe ich von Wahrnehmungen zu einem Urteil über? Rea- 
giere ich belehrend? Habe ich genügend Mut, um zu konfrontieren? Was löst die 
Begegnung mit dem anderen in mir aus? Wie komme ich mit atmosphärischen 
Empfindungen, körperlichen Gefühlen, psychischen Gestimmtheiten usw. zu- 
recht? Stimmt mein Wertgefüge? Übe ich genügend Geduld und Treue? Kann 
ich frei sein lassen, gute weiterführende Fragen stellen, dem anderen Verantwor- 
tung zutrauen? 

Wer sich auf geistliche Begleitung von Menschen einläßt, die eine Psychoana- 
lyse durchgestanden haben, sollte zumindest Grundkenntnisse einer freudiani- 
schen Therapieform besitzen4. 

Nach diesen Überlegungen, wie ein geistlicher Begleiter sein sollte, kann ich 
mich fragen: 

- Wem könnte ich selbst ein solcher Begleiter sein ? 
- Was sollte ich an meiner bisherigen Weise, jemanden zu begleiten, än- 

dern ? 
- Müßte mir jemand geistliche Supervision geben? Sollte ich eine entspre- 

chende Ausbildung machen? 
- Wie steht es mit der Intervision in meiner •Lebensgruppe"? 

Wenn es Zeit wird für eine sogenannte Phase der Ablösung, kann es zu einer 
ernsten Beziehungskrise kommen. Es braucht dann meist viel Geduld, damit die 
bisherige Form der Beziehung in gutem Einvernehmen beendet werden kann. Je 
klarer der eigene Wille ausgesprochen wird, je mehr man zu seinen eigenen 
Wünschen und Interessen steht, um so eher findet der andere mehr zu sich selbst 
und zu seiner Lebenswelt - mag dies auch schmerzhaft sein. Um es noch einmal 
anders zu sagen: Ablösung heißt keineswegs, den anderen in ein soziales Nie- 
mandsland zu schicken, sondern zielt auf ein Mehr an Freiheit in der Beziehung. 
Bei geistlichen Ablöseprozessen bleibt nicht nur die eucharistische Verbunden- 
heit bestehen, sondern nach Möglichkeit sollte auch ein Miteinander in einer 
lebendigen Gemeinde eröffnet werden. 

Da jeder Begleiter sich auch selbst •begleiten" sollte, ist es gut, sich immer 
wieder persönliche Fragen zu stellen. Bleibe ich etwa bei Verletzungen hängen, 
die mein Leben mit sich gebracht hat, statt entschieden genug zu wünschen, 
mehr auf das Ziel hin zu leben, wozu wir geschaffen sind? Lese ich Ereignisse 
im eigenen Leben genügend als Botschaften von Gott? Was tue ich, um Mög- 
lichkeiten zu entdecken, aus Krisen herauszukommen? Wie steht es mit der eige- 

4 Vgl. Siegfried Elhardt, Tiefenpsychologie. Eine Einführung, Stuttgart 101986. 



Im Spiegel der Zeit 55 

nen Empathie und Wertschätzung? Akzeptiere ich meine Schwächen und Äng- 
ste? In welchen Schichten meiner Existenz fühle ich mich wie unerlöst? 

Auf ein letztes soll noch aufmerksam gemacht werden. Bei einem Prozeß der 
Beziehungsklärung sind Schuldzuweisungen an Dritte möglichst zu vermeiden. 
Allerdings sollte man sich dessen bewußt sein, daß Beschuldigungen weithin 
nicht steuerbar sind, geschweige denn, daß es jemandem leichtfällt, sein Selbst- 
verständnis zu korrigieren, wenn er der festen Meinung ist, in seiner bisherigen 
Geschichte gebe es zuviel an Mißachtung und Unterdrückung durch andere. 
Wie schwer ist es zu •wählen", was man •haßt"! Erst nach einer Phase aggressi- 
ven Neinsagens kann es durch den Einsatz eigener Freiheit zu einem versöhnten 
Neinsagen kommen. Auf dieser Basis wird dann ein Neuanfang in der Bezie- 
hung möglich, der nicht mehr durch ein Konglomerat von unerfüllbaren Erwar- 
tungen belastet ist. 

Paul Imhof, München 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Depressive Verstimmung 
Ein Beitrag zur Lebensberatung von Frauen 

Zur Lebensberatung kommen immer häufiger vor allem Frauen, die über •de- 
pressive Verstimmung" klagen. Mit dieser Diagnose werden sie von Ärzten, be- 
sonders von Frauenärzten, an die psychologische Beratungsstelle überwiesen. 
An den Schilderungen der Klientinnen sind mir einige immer wiederkehrende 
Züge aufgefallen. Diese werden im folgenden dargestellt, da sie typisch zu sein 
scheinen. Soweit möglich, wird auch einigen psychodynamischen Hintergrün- 
den dieses Erscheinungsbildes nachgegangen. 

Die Frauen, mit denen die therapeutischen Gespräche geführt wurden, sind 
zwischen 30 und 50 Jahre alt, sind verheiratet, haben nach eigenen Angaben ge- 
sunde Kinder und leben in sicheren wirtschaftlichen Verhältnissen. Meistens be- 
sitzen sie auch ein eigenes Haus. Ihre Ehemänner sind fleißig und erfolgreich in 
ihrem Beruf; sie selbst sind nicht berufstätig. Bis zum Ausbruch ihrer •depressi- 
ven Verstimmung" seien sie arbeitsfreudige, belastbare Mütter und Ehefrauen 
gewesen. Sie fühlten sich mit ihrer Rolle als Hausfrau zufrieden. 

Die Gespräche beginnen meistenteils mit Klagen über körperliche Beschwer- 
den, die auf vitale Aktivitätsschwankungen hinweisen: Schlafstörungen, Appe- 
titlosigkeit, Kopf- und Halsschmerzen, Atemnot, Kreislaufkollaps, Druck auf 
Magen und Brust, Schwindelanfälle, Mattigkeit, Müdigkeit, Lustlosigkeit usw. 
Manchmal werden auch Tagesschwankungen, die Intensität dieser Mißempfin- 




