LITERATURBERICHT
Sdkularinstitute und ihr theologischer Ort

Hier soll eine Arbeit vorgestellt werden, die einem lang gehegten Wunsch der
Arbeitsgemeinschaft der Sdkularinstitute in Deutschland entspricht: Gertrud
Pollak, Der Aufbruch der Sikularinstitute und ihr theologischer Ort. Historisch-sy-
stematische Studien®. Sie wurde als Dissertation bei K. Lehmann an der Univer-
sitdt Freiburg i. Br. verfaBit. Der Titel benennt die beiden Schwerpunkte des Fra-
gens und Forschens.

In einem ersten Teil geht es um die historische Nachzeichnung des Weges der
Sdkularinstitute, was bezeichnenderweise als ,,Aufbruch der Sikularinstitute“
beschrieben wird. Daraus ergibt sich die systematische Erarbeitung des zweiten
Teiles als Frage nach dem ,,theologischen Ort der Sdkularinstitute®.

Der Aufbruch der Sikularinstitute

Mit gebotener Vorsicht referiert Pollak die in der Literatur immer wieder ge-
nannten Vorformen der Sikularinstitute mit Hinweisen auf das Leben der Urkir-
che, die Lebensweise von Jungfrauen und Asketen der Viterzeit und auf die mit-
telalterlichen Bewegungen der Beginen und Begarden. Einen greifbaren Durch-
bruch in Richtung auf die Sdkularinstitute sieht sie mit Beyer in der Konzeption
des Ignatius von Loyola. Von ihm inspiriert entstehen auch die Griindungen der
Angela Merici und der Mary Ward, die — wenn auch von der Kirche zunichst
nicht verstanden - auch in diese Richtungen dringten. Weitere Impulse kom-
men von Vinzenz von Paul, Franz von Sales und dem Jesuiten Joseph Picot de
Cloriviére, der mit seiner Griindung unter den Wirren der Franzdsischen Revo-
lution manchem als Initiator der neuen Lebensform gilt (vgl. 24-33).

Eine intensivere kanonistische Beschiftigung mit dem Aufbruch der Sikular-
institute geschieht erst in den zwanziger und dreiBiger Jahren unseres Jahrhun-
derts. Als treibende Krifte werden A. Gemelli aus Mailand genannt, auf dessen
Initiative hin auch die ersten Treffen neuentstandener Institute stattfanden, und
der Kanonistikprofessor und spétere Kardinal Larraona, der maBgeblich an der
Ausarbeitung von Provida Mater beteiligt war. Die apostolische Konstitution
Provida Mater (1947), von Papst Pius XII. herausgegeben, wird ausfiihrlich ge-
wiirdigt und interpretiert (57-69). AnschlieBend informiert die Verfasserin iiber
damalige Rezeptionen von Provida Mater und die weiteren kirchenamtlichen
Verlautbarungen im Motu proprio Primo Feliciter (1948) und in der Instruktion
Cum Sanctissimus (1948). Es wird sichtbar, daB mit diesen pépstlichen Doku-
menten - trotz des unterschiedlichen Echos (von euphorischer BegriiBung, neu-

! Vallendar-Schénstatt, Patris-Verlag 1986, 317 S., kart., DM 38,—.



Literaturbericht 65

traler Kenntnisnahme bis zu ablehnender Kritik) - tatsichlich der Aufbruch der
Sikularinstitute Raum und Anerkennung in der Kirche fand. In der Folgezeit ist
die Zahl der Institute gewachsen, die sich um ihre Anerkennung bemiihen und
auch approbiert werden (vgl. 86 Anm. 45).

Dariiber hinaus 16sten die neuen Dokumente eine intensivere Befassung mit der
neuen Lebensform aus. Es entstanden Kommentare zur Rechtslage, Aufsitze
und Studien zu vielen, auch theologischen, Fragen im Kontext der neuen Ge-
meinschaften. Es begannen die ersten iibernationalen Treffen von Sdkularinsti-
tuten (1954/1963).

Zusammenhiinge mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil konnte die Autorin
nur wenige nachweisen. Eine groBere Aussagekraft findet sich lediglich in Ab-
schnitt 11 des Ordensdekretes. Die Bedeutung der Sikularinstitute fir das Kon-
zil diirfte in der vorliegenden Arbeit mit Recht nicht in ihrem faktischen Ein-
fluB gesehen werden, sondern im Zusammenspiel mancher Konzilsanliegen und
Bestrebungen der Sdkularinstitute.

Als weitere Schritte der Kirchenleitung mit Blick auf die neuen Institute wird
auf die Umbenennung der Religiosenkongregation in ,, Kongregation fiir die Or-
densleute und Sikularinstitute* im Jahr 1967 und auf die nachkonziliare Kodex-
reform von 1983 hingewiesen. Der Impuls des Konzils zu einer engeren Zusam-
menarbeit der Institute fiihrte dann 1970 zum ersten internationalen Kongrefl
der Siakularinstitute in Rom mit den Konferenzthemen ,,Weihe, Welthaftigkeit,
Apostolat“. Auf Weltebene erscheint seit 1973 die Zeitschrift Dialog, die als offi-
zielles Organ der Weltkonferenz der Sikularinstitute gilt (vgl. 107-116).

In einem vierten Kapitel beleuchtet Pollak eigens die Entwicklung in
Deutschland. Wichtige Faktoren sieht sie in der kirchlichen Situation zur Zeit
des Nationalsozialismus, in der Jugendbewegung und in der liturgischen Bewe-
gung. Nihere Kontakte unter den Instituten gibt es seit den sechziger Jahren.
1961 fand das erste Treffen deutscher Sikularinstitute in Frankfurt statt. In der
Folgezeit bildete sich die ,, Arbeitsgemeinschaft der Sikularinstitute in Deutsch-
land“. Uber diese Arbeitsgemeinschaft gelang die Einschaltung in die Wiirzbur-
ger Synode, was im BeschluB ,,Orden und andere geistliche Gemeinschaften®
deutlich sichtbar wird. Wichtig war dies fiir die Institute auch deshalb, weil auf
diese Weise ihre neue Lebensform in Deutschland bekannter wurde (vgl.
117-138).

Soweit ich sehen kann und aus jahrelanger Mitarbeit im Arbeitsausschufl der
AG der Sikularinstitute in Deutschland weiB?, gibt es im deutschsprachigen
Raum bisher keine tibergreifende Darstellung der Entwicklung der Sdkularinsti-
tute im hier vorgelegten Umfang. Wer sich iiber die Geschichte eines einzelnen
Institutes hinaus kundig machen méchte, wird mit Gewinn diese historische
Wegbeschreibung zur Hand nehmen.

2 Der Verfasser war von 1975 bis 1986 Mitglied der Arbeitsgemeinschaft der Sakularinsti-
tute in Deutschland. Die Redaktion.



Literaturbericht 66

... und ihr theologischer Ort

Nach der umfangreichen historischen Wegskizze fragt die Verfasserin im zwei-
ten Teil ihrer Studie nach dem theologischen Ort der Sikularinstitute. Es geht
ihr um eine Grundlagenbesinnung, um Aufrisse zu einer Theologie der Siku-
larinstitute. Mit Recht erwarten wir hier den theologisch brisanteren Teil der
Untersuchung, hat doch die Geschichte des Aufbruchs gezeigt, dal mit der Ent-
stehung neuartiger Gemeinschaften eine Reihe traditioneller Vorgaben aufge-
brochen werden muBten. Pollak geht aus von den Grunddokumenten, die eine
Anerkennung der Sikularinstitute als Vollkommenheitsstand brachten, und cha-
rakterisiert die neuen Institute auBerdem mit den Stichworten »Apostolat* und
»Weltbezug*. Wihrend die Autorin das Verstindnis des Thomas von Aquin vom
Stand der Vollkommenheit positiv darzulegen weiB3, macht sie mit Nachdruck
darauf aufmerksam, daB die allgemein verbreitete Vorstellung vom Vollkom-
menheitsstand AnlaB zu vielen MiBverstindnissen gab und auch zur Fehlein-
schdtzung der neuen Institute fithrte (vgl. 152). Die Verfasserin weist darauf hin,
daB es in der Approbation zunichst um die Sikularinstitute als eine kanonisti-
sche Kategorie ging. Dadurch aber wurde die Frage provoziert: Sind die Mit-
glieder der Sikularinstitute Religiosen oder Laien (vgl. 148)? Zu dieser Frage-
stellung referiert sie vier unterschiedliche Positionen, ohne sich selber auf diese
angebliche Alternative einzulassen (vgl. 148-151). Sie erkennt in den evangeli-
schen Riten die theologische Hauptimplikation dessen, was mit der Zuordnung
zum Vollkommenheitsstand ausgesagt ist (vgl. 151 ff).

Die zweite Beschreibung der Sikularinstitute erfolgt unter dem Stichwort
»Apostolat“. Nach einer kurzen Begriffsklarung wird gezeigt, wie in den Grund-
dokumenten Apostolat als Begriindung und Ziel der neuen Lebensform ausge-
wiesen ist. In ihr meint Apostolat die Hingabe an Gott und die Menschen, die
durch das gemeinsame Dasein geschieht (vgl. 157f). Eine bis heute treffende
Umschreibung des Apostolates der Sikularinstitute lautet: ,non tantum in sae-
culo, sed veluti ex saeculo* (nicht nur in der Welt, sondern gleichsam aus der
Welt). ,,Nicht nur im weltlichen Lebensraum, sondern aus dessen inneren Mog-
lichkeiten heraus und mit den Mitteln der Welt, soll dieses Apostolat gesche-
hen.“ (158) Dieser Ort des Apostolates entspricht dem ,,In-der-Welt-sein“ des
Laien und wurde im Umkreis der Approbation und im Aufkommen des Laien-
apostolates verstarkt als Proprium der Laien herausgestellt. Im groBen Kontext
der Fragen zur Theologie des Laien wird dann auch die Kontroverse zwischen
K. Rahner und H. U. von Balthasar iiber die Sikularinstitute nachgezeichnet
und besprochen (vgl. 177 ff). Wihrend Rahner jede Form einer spezifischen Be-
auftragung dem hierarchischen Amt zuordnet, erblickt von Balthasar in den Si-
kularinstituten die ,letzte Erméglichung und Fruchtbarmachung der Idee der
Katholischen Aktion* (vgl. 166).

Dem folgt die Reflexion iiber den Weltbezug der Sakularinstitute, der nach
Primo Feliciter eigentlicher Grund fiir ihre Daseinsberechtigung ist. Pollak zeigt
auf, wie sehr die moderne Problematik der Sikularisierung und das neue Ringen
um die Stellung des Christen zur Welt den Horizont dieser Fragen bilden. Sie



Literaturbericht 67

sieht eine bleibende Aufgabe darin, die zunichst als Modifikationsformel ver-
standene Umschreibung vom ,,Bleiben in der Welt“ positiv zu prazisieren und
anzureichern. Die in ihren wichtigsten Grundziigen wiedergegebene Kontro-
verse zwischen K. Rahner und H. U. von Balthasar, die fiir das Selbstverstind-
nis der Sikularinstitute von Bedeutung bleibt, fiihrt zur Einsicht, daBB durch den
Aufbruch der Sikularinstitute die herkémmliche theologische Stindebeschrei-
bung unzureichend geworden sei und eine neue Theologie der Stdnde formuliert
werden miisse.

Ein solcher Entwurf liegt vor im Werk von H. U. von Balthasar Der christliche
Stand, das im folgenden (187-203) in wesentlichen Ziigen referiert wird. Die
hohe Bedeutung, die Pollak den theologischen Reflexionen H. U. von Baltha-
sars im Blick auf die Sikularinstitute beimiBt,.kommt zum Ausdruck im an-
schlieBenden Exkurs: ,,H. U. von Balthasar als ,Theologe der Sikularinstitute**
(204-213).

Danach werden eine Reihe von Aspekten aus dem Blickfeld des Vatikanum II
aufgegriffen wie: ,Berufung aller zur Vollkommenbheit der Liebe*, ,,Einheit in
Vielfalt“, ,,Evangelische Rite in Integration” und Elemente zur Beschreibung
des Laien. Dabei sind Anklinge an die zuvor dargestellten theologischen Ent-
wiirfe offenkundig. Auf dem Hintergrund konziliaren Denkens iiber die Sen-
dung des Laien erarbeitet die Autorin eine Synthese (vgl. 221f), die den theolo-
gischen Ort der Sakularinstitute eingebunden sieht in das ,,Grundparadox
christlicher Existenz iiberhaupt (,in der Welt, nicht von der Welt‘) ... Diesem
Spannungsbogen, dessen erster Pfeiler die Grundnahme im Stehen Jesu beim
Vater ist und dessen zweiter ausgezogen wird bis an dié gottfernsten Orte, an de-
nen Menschen leben kdnnen, sind die Sikularinstitute eingebunden.* (221)

Im nun folgenden Kapitel wird diese Spannung reflektiert durch die in Korre-
lation gesetzten Begriffe ,,Weihe“ und , Welthaftigkeit“, die als Hauptelemente
der Sikularinstitute zu begreifen sind. Zuerst werden Grundtypen dieser Zuord-
nung vorgestellt, wie sie Beyer, Lazzati und Kentenich ausgearbeitet haben. Da-
nach wird abgeklirt, in welchem Sinne hier von Weihe gesprochen wird und
welche Tendenzen in der Diskussion sichtbar geworden sind (234-238). Dabei
kann Pollak zeigen, daB bereits in Provida Mater Weihe (consecratio) verstanden
wird als Lebensweihe, die eine Verpflichtung auf die evangelischen Rite ein-
schlieBt. Konstituierende Momente der Weihe sind nach Pollak ,,der gnaden-
hafte Ruf zu dieser Lebensform, die freie Antwort des Menschen in der Ver-
pflichtung auf das Riteleben und die Entgegennahme der Verpflichtung durch
die Kirche“ (238). Entsprechend werden dann der Weltbezug und die Welthaf-
tigkeit niher bestimmt (vgl. 239 ff). Das Apostolat wird im folgenden verstanden
als verbindende Prigung zwischen Weihe und Welthaftigkeit (vgl. 240f). Die so
erarbeitete Korrelation von Weihe und Welthaftigkeit findet die Autorin wieder
in Ansprachen Pauls VL. aus den Jahren 1970-76. Er verwendet dabei den Be-
griff ,,geweihte Welthaftigkeit* (242).

In diesen Ansprachen wird ein intensiveres Interesse Pauls VI. an den S&ku-
larinstituten iiberhaupt und an der Frage nach ihrem theologischen Ort in der
Kirche deutlich. Man kann in diesen Papstiulerungen mit Recht eine grund-



Buchbesprechungen 68

satzliche Ubereinstimmung in der theologischen Ortung der Sikularinstitute se-
hen, wie sie Pollak im theologisch-systematischen Teil ihrer Untersuchung her-
ausgearbeitet hat. Die vorgelegte Position finde ich deshalb sehr beachtlich und
wertvoll, weil so das Selbstverstindnis der Sikularinstitute nicht durch Abgren-
zung (von den Religiosen oder den Laien), sondern durch Auslotung ihrer inne-
ren Anliegen gewonnen wird. Ich bewerte das als einen fruchtbaren Ansatz fiir
die Zukunft von Idee und Leben der Sikularinstitute.

Mit dem SchluBkapital legt die Verfasserin eine knappe Zusmmenschau der
gesamten Arbeit vor. Sie will dies als Versuch einer Synthese verstanden wissen.
In sehr geraffter Form werden die Schritte der Untersuchung skizziert, so daB
der Leser die Méglichkeit hat, auf zwolf Seiten die wesentlichen Aussagen der
Studie sich anzueignen. Die sorgsam aufgefiihrten Riickverweise erleichtern es
sehr, an jeder interessierenden Stelle der Arbeit einsteigen und sich vergewissern
zu kénnen.

Im Anhang findet sich eine Termin- und Themeniibersicht zu den Treffen der
Arbeitsgemeinschaft der Sikularinstitute in Deutschland von 1961-1984
(266-272). Wichtige bibliographische Hinweise und ein sehr umfangreiches Lite-
raturverzeichnis (273-314) bieten jedem, der iiber Sdkularinstitute arbeiten will,

ein fundierte Hilfe.

Peter Wolf, Freiburg

BUCHBESPRECHUNGEN

Biographisches zur Religionsgeschichte

Legenda aurea. Das Leben der Heili-
gen. Hrsg. von Erich Weidinger.
Aschaffenburg, Pattloch Verlag 1986,
534 S, geb., DM 39,80.

Zunidchst etwas widerwillig griff im Jahre
1521 der schwer verwundete junge spani-
sche Offizier Ifigo de Loyola auf seinem
Krankenlager im -elterlichen SchloB zur
»Legenda aurea“. Eigentlich stand ihm der
Sinn viel mehr nach héfischer Ritterepik,
die von Minnedienst und kriegerischen
Abenteuern handelt. SchlieBlich beschif-
tigte ihn die Frage, wie es wére, wenn auch
er das tun wiirde, was der hl. Dominikus
und der hl. Franziskus getan haben. Zur
Wirkungsgeschichte der Legenda aurea ge-
hort auch ihre Bedeutung bei der Bekeh-
rung des hl. Ignatius, zugleich ein Zeugnis
fiir ihre weite Verbreitung und Bedeutung
bis in die beginnende Neuzeit. VerfaBt hat
sie der Dominikaner und spitere Erzbi-

schof von Genua Jacobus de Voragine
(1228-1298) vor 1267 unter dem Titel ,,le-
genda sanctorum in uno volumine compila-
vit“. Seine Leistung bestand in der redak-
tionellen Zusammenfassung einer uniiber-
schaubaren Materialfiille iiber das Leben
der Heiligen und ihrer Systematisierung
nach der Chronologie des Kirchenjahres.
Die schon im 13. Jahrhundert ,Legenda
aurea® genannte Sammlung war in
Deutschland schon 1282 bekannt und brei-
tete sich schnell weiter aus. Wer kennt
heute noch z.B. die ,,Sieben Schlifer aus
Ephesus, Remigius den Bekenner, den
Hauptmann Longinus .. ?

Zur ErschlieBung der mittelalterlichen
Kunst ist die , Legenda aurea“ unentbehr-
lich. Was uns an den Heiligen oftmals stort,
ist ihre Stilisierung. Es gilt darum, die Sen-
dung der Heiligen bis dorthin zu verfolgen,
wo ihre Aktion aus der Kontemplation er-
wichst. Das Wichtigste ist, daB wir aus der





