
Buchbesprechungen gg 

sätzliche Übereinstimmung in der theologischen Ortung der Säkularinstitute se- 
hen, wie sie Pollak im theologisch-systematischen Teil ihrer Untersuchung her- 
ausgearbeitet hat. Die vorgelegte Position finde ich deshalb sehr beachtlich und 
wertvoll, weil so das Selbstverständnis der Säkularinstitute nicht durch Abgren- 
zung (von den Religiösen oder den Laien), sondern durch Auslotung ihrer inne- 
ren Anliegen gewonnen wird. Ich bewerte das als einen fruchtbaren Ansatz für 
die Zukunft von Idee und Leben der Säkularinstitute. 

Mit dem Schlußkapital legt die Verfasserin eine knappe Zusmmenschau der 
gesamten Arbeit vor. Sie will dies als Versuch einer Synthese verstanden wissen. 
In sehr geraffter Form werden die Schritte der Untersuchung skizziert, so daß 
der Leser die Möglichkeit hat, auf zwölf Seiten die wesentlichen Aussagen der 
Studie sich anzueignen. Die sorgsam aufgeführten Rückverweise erleichtern es 
sehr, an jeder interessierenden Stelle der Arbeit einsteigen und sich vergewissern 
zu können. 

Im Anhang findet sich eine Termin- und Themenübersicht zu den Treffen der 
Arbeitsgemeinschaft der Säkularinstitute in Deutschland von 1961-1984 
(266-272). Wichtige bibliographische Hinweise und ein sehr umfangreiches Lite- 
raturverzeichnis (273-314) bieten jedem, der über Säkularinstitute arbeiten will, 
ein fundierte Hilfe. 

Peter Wolf, Freiburg 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Biographisches zur Religionsgeschichte 
Legenda aurea. Das Leben der Heili- schof von  Genua Jacobus  de  Voragine 
gen.    Hrsg.    von    Erich    Weidinger. (1228-1298) vor 1267 unter dem Titel •le- 
Aschaffenburg, Pattloch Verlag 1986, genda sanctorum in uno volumine compila- 
534 S., geb., DM 39,80. vit"- Seine Leistung bestand in der redak- 

tionellen Zusammenfassung einer unüber- 
Zunächst etwas widerwillig griff im Jahre schaubaren Materialfülle über das Leben 
1521 der schwer verwundete junge   spani- der  Heiligen  und  ihrer  Systematisierung 
sehe Offizier Inigo de Loyola auf seinem nach der Chronologie des Kirchenjahres. 
Krankenlager im  elterlichen  Schloß  zur Die schon im 13. Jahrhundert •Legenda 
•Legenda aurea". Eigentlich stand ihm der aurea"    genannte     Sammlung    war    in 
Sinn viel mehr nach höfischer Ritterepik, Deutschland schon 1282 bekannt und brei- 
die   von   Minnedienst   und   kriegerischen tete  sich  schnell  weiter  aus.  Wer kennt 
Abenteuern handelt. Schließlich beschäf- heute noch z. B. die •Sieben Schläfer" aus 
tigte ihn die Frage, wie es wäre, wenn auch Ephesus,   Remigius   den   Bekenner,   den 
er das tun würde, was der hl. Dominikus Hauptmann Longinus.. ? 
und der hl. Franziskus getan haben. Zur Zur  Erschließung  der  mittelalterlichen 
Wirkungsgeschichte der Legenda aurea ge- Kunst ist die •Legenda aurea" unentbehr- 
hört auch ihre Bedeutung bei der Bekeh- lieh. Was uns an den Heiligen oftmals stört, 
rung des hl. Ignatius, zugleich ein Zeugnis ist ihre Stilisierung. Es gilt darum, die Sen- 
für ihre weite Verbreitung und Bedeutung dung der Heiligen bis dorthin zu verfolgen, 
bis in die beginnende Neuzeit. Verfaßt hat wo ihre Aktion aus der Kontemplation er- 
sie der Dominikaner und spätere  Erzbi- wächst. Das Wichtigste ist, daß wir aus der 



Buchbesprechungen 69 

gleichen Quelle heraus zu beten und zu le- 
ben suchen, wie sie es getan haben. Die 
Ausgabe von E. Weidinger bietet nur eine 
Auswahl, wenn auch eine recht umfangrei- 
che, aber leider sind die Auslassungen nir- 
gends vermerkt. Der angestrebte •Haus- 
buchcharakter" ist dadurch stark beein- 
trächtigt, daß die angegebenen Gedenktage 
nicht dem gültigen Heiligenkalender ent- 
sprechen. Trotz allem ist es sehr zu begrü- 
ßen, daß die •Legenda aurea", in einer gut 
lesbaren neuen Übersetzung zu einem er- 
schwinglichen Preis greifbar ist.   M. Karger 

Lachance, Paul: The Spiritual Journey 
of the blessed Angela of Foligno ac- 
cording to the Memorial of Frater A. 
(Studia Antoniana, 29). Rom, Pontifi- 
cium Athenaeum Antonianum 1984. 
X/416 S., kart., ca. L 25000. 

Für das aktuelle Ringen um den rechten 
Platz der Frau in Kirche und Welt bringen 
diese sorgfältigen Untersuchungen einer 
mittelalterlichen Mystikerin (1249-1309) 
wertvolle Hilfe. In klarer Gliederung erar- 
beitet der Autor die Voraussetzungen für 
eine Beschäftigung mit ihrer Erfahrung: 
Text der Berichte, Zeithintergrund, Biogra- 
phisches. Die Erfahrungs-Stufen der Seli- 
gen bieten einige für die Zeit nicht untypi- 
sche Schwierigkeiten: Ihr Seelenführer Fra 
Arnaldo (Arnauld) hat das •Memorial" 
nach dem in umbrischem Dialekt gehalte- 
nen Diktat 1297 auf Latein niedergeschrie- 
ben. Die andere Schwierigkeit ist der mysti- 
sche Weg von ungewöhnlich vielen, von 
•dreißig" Stufen (die letzten werden von 
Fra Arnaldo zusammengefaßt). Doch diese 
Vielzahl ist wohl eher eine biographische 
als eine systematische Ordnung. Wertvoll 
wird die Untersuchung von P. Lachance 
besonders durch das ständige Heranziehen 
von anderen mystischen Zeugnissen (be- 
sonders die spanische Mystik) und moder- 
ner Theologien (besonders v. Balthasar). 

Die Mystik Angela de Folignos war von 
großem Einfluß auf die extreme Armuts- 
auffassung der Franziskanerspiritualen 
(Ubertino de Casale). Angela selbst fand 
erst mit 40 Jahren den Weg zur Innerlich- 
keit, der sie schmerzvolle Pfade führte. Die 
wichtigen letzten •Etappen" leitet P. La- 
chance ein mit einem historischen Rück- 

blick auf das •Symbol der Dunkelheit" (Bi- 
bel, Gregor v. Nyssa, Ps. Dionysius und 
dessen Weiterwirken, Bonaventura). Damit 
nämlich wird das Auffälligste dieser My- 
stik sichtbar: die •Extrem"-Erfahrung des 
Verlassen-Seins von Gott, die dann - 
gleichsam in derselben Richtung zum 
Nicht-und-Alles weitergeführt und nicht so 
sehr abgebrochen - sich •von Innen her" 
öffnet zur •Extrem"-Erfahrung der Eini- 
gung mit Gott. 

Viele andere Anregungen zur Phänome- 
nologie und zur Theologie der Mystik sind 
in dieser Arbeit (und darin: in der Erfah- 
rung Angelas) zu finden: die Rolle Jesu 
Christi, die Rolle der aszetischen Strenge, 
die Rolle des Lebensalters usw. Wichtig für 
heute scheint mir besonders: die Erfah- 
rungstiefe, die in dieser Konkretheit wohl 
eher den Frauen im Christentum geschenkt 
wurde. /. Sudbrack SJ 

Augustijn Cornells: Erasmus von Rot- 
terdam. Leben - Werk - Wirkung. 
München, C. H. Beck 1986. 201 S., 
Ln., DM 48,-. 

Zweifellos war Erasmus von Rotterdam 
(1469-1536), Sohn eines Priesters - er 
selbst wurde 1492 zum Priester geweiht -, 
einer der einflußreichsten und genialsten 
Humanisten. In der Biographie über ihn 
verarbeitet C. Augustijn die neuesten For- 
schungsergebnisse: Erasmus läßt sich als 
eigenständige Persönlichkeit in der stürmi- 
schen Zeit der Reformation ausmachen. 
Daß seine Werke 1559 auf dem Index lan- 
deten, ist für einen heutigen Katholiken 
nicht mehr verständlich. Ob nicht auch Ig- 
natius v. L. zu hart über ihn urteilte? Wäh- 
rend seiner Studienzeit in Paris war gegen 
Erasmus dort polemisiert worden. In un- 
sachlicher Weise hatte man ihn des Luthe- 
rianismus bezichtigt. Dabei ging es im •Bi- 
belhumanismus" (J. Lindeboom) um •die 
konsequente Anwendung der philologi- 
schen Methode auf die Bibelwissenschaft, 
die Auswirkung dieses Verfahrens auf eine 
neue Wissenschaftsmethode und das Pro- 
gramm einer Reform von Religion und Ge- 
sellschaft" (170). Wir sollten vor allem 
heutzutage davon ausgehen, daß Erasmus 
subjektiv ein durchaus konservativer 
Mensch war und sich des objektiv revolu- 



Buchbesprechungen 70 

tionären Charakters seines  Lebenswerkes 
wenig bewußt war (vgl. 169). 

Für sein persönliches Leben bildete die 
mittelalterliche Theologie und Frömmig- 
keit den Hintergrund. Bei aller Distanz zur 
Kirche, besonders gegenüber ihrem äuße- 
ren Erscheinungsbild - momentan wird da- 
für die einseitige Rede von der Amtskirche 
gebraucht -, galt sie ihm doch als die Kir- 
che, von der er nie abgewichen sein wollte 
(vgl. 161). Fast überspitzt formuliert Eras- 
mus: •Derjenige, der sich von der Gemein- 
schaft der Kirche absondert und zu einer 
Ketzerei oder einem Schisma übergeht, ist 
schlechter als der, der ohne Schändung der 
Dogmen unrein lebt." (159) Viele der Re- 
formatoren hielten ihn vor allem in den er- 
sten Jahren der Reformation für einen der 
Ihren. 

Auch nach seinem großen Streit mit 
Martin Luther blieben ihm viele Schweizer 
Reformatoren gewogen. Erasmus selbst: 
•Wenn ich im voraus gewußt hätte, daß 
dieses Geschlecht heraufkommen würde, 
hätte ich vieles von dem, was ich geschrie- 
ben habe, nicht oder anders geschrieben." 
(153) An seiner im Grunde kirchlichen Ge- 
sinnung läßt sich schwer zweifeln, auch 
dann nicht, wenn man berücksichtigt, daß 
er den unter der Hand angebotenen Kardi- 
nalshut (1535) ablehnte. 

C. Augustijn bringt Erasmus von Rotter- 
dam einem Menschen in heutiger Zeit so 
nahe, daß er nicht nur Leben, Werk und 
Wirkungsgeschichte sachlich zur Kenntnis 
nimmt, sondern eine Sympathie für Eras- 
mus empfindet, die das Interesse verstärkt, 
sich mit dessen Grundanliegen damals aus- 
einanderzusetzen, zumal bei diesem Stu- 
dium aufgeht, daß vieles davon auch heute 
von aktueller Brisanz ist. Das Buch ist trotz 
des hohen Niveaus der Darstellung span- 
nend zu lesen. Eine solche nüchterne und 
einfühlsame Biographie kann wohl nur je- 
mand schreiben, dem der christliche Hu- 
manismus ein hoher Wert ist.     P. ImhofSJ 

Turks, Paul: Philipp Neri oder Das 
Feuer der Freude. Freiburg/Basel/ 
Wien, Herder 1986. 240 S., geb., DM 
28,-. 

Die vorliegende Biographie über Philipp 
Neri (1515-1595) präsentiert nicht neueste 

Forschungsergebnisse, sondern erzählt sein 
Leben auf der Grundlage älterer, meist ver- 
griffener Beschreibungen neu. Entschei- 
dend ist dabei, wie erzählt wird: sehr an- 
schaulich und mitreißend - so daß wir mit 
Goethe, auch ein Biograph Ph. Neris, sa- 
gen können: Wer diese Biographie studiert, 
wird des Heiligen •andächtig und munter" 
gedenken. Was hat man also von diesem 
Buch? Wie Ph. Neri seine großen Vorbil- 
der, den Pfarrer, Humoristen und •Narr in 
Christo", Piovano Arlotto, aus dessen ge- 
sammelten Anekdoten und den Kaufmann 
Giovanni Colombini, dessen Apostolat 
(•den Namen Jesu dauernd verkünden, in 
einer Welt, wo dauernd über alles geredet 
wird, nicht aber über das Wichtigste"; 23) 
ihn tief prägte, aus einer Biographie ken- 
nenlernte, kann man auf nämliche Weise 
hier ein christliches Vorbild finden. •Vor- 
bild" ist hier gemeint im Sinne von Hinge- 
rissen-werden durch die Faszination dieses 
Mannes. Schon wenn man über seine 
Spaße lacht, tritt man aus sich selbst heraus 
und vollzieht die gleiche Bewegung wie 
Neri selbst und hat ansatzweise bereits De- 
mut und Liebe geübt; man ist so schon sein 
Schüler geworden. So etwas ermöglicht die- 
ses Buch; und dadurch bezeugt es zugleich 
das frische Weiterleben des Oratoriums, 
das Philipp Neri gründete. 

Ph. Neri hat in Rom alle Formen des 
Mißbrauchs klerikaler Macht erlebt; er 
selbst wurde vom Kardinalvikar für sein 
geistgewirktes Werk als Sektierer ange- 
schrien, und sein Oratorium stand lange in 
der Gefahr, von der Inquisition völlig zer- 
schlagen zu werden. Doch niemals kam ein 
böses Wort über seine Lippen. Die Dimen- 
sionen der geistlichen Bewältigung unge- 
rechter Behandlung durch die Kirche bei 
Philipp Neri relativieren heutiges Jammern 
über die •Amtskirche". Nährt es sich nicht 
oft auch von narzißtischer Wehleidigkeit? 
Ph. Neri hat den Sieg der Kirchenreform 
noch erlebt; zuletzt saßen die Kardinäle 
bei ihm im Beichtstuhl, und er hat sie z. B. 
dadurch •gedemütigt", daß er einem, der 
sein Tafelsilber wohl auch nur aus Anpas- 
sung an die neue Schlichtheit der Reform- 
kurie verkaufen wollte, dies mit dem Zu- 
spruch verbot: •Daß man gut ist, auch in 
einer Umgebung von Reichtum und Kul- 
tur, das allein ist wichtig." (55) 



Buchbesprechungen 71 

Eigentlich sollte jede Einführung in die 
Beichtpastoral mit diesem Buch beginnen 
oder zumindest mit folgender Geschichte: 
•Da kam einmal jemand zur Beichte, mit 
dessen Reue es nicht weit her war. Philipp 
sagte kein Wort des Vorwurfs, sagte nur 
entschuldigend, er möge doch ein Weil- 
chen warten, da er, Philipp, noch etwas er- 
ledigen müsse. In der Zwischenzeit möge er 
sich das Kruzifix ansehen, das er ihm gab. 
Es wird berichtet, daß der Pönitent zuerst 
nur flüchtig hinsah, daß er aber ganz verän- 
dert war, als Philipp zurückkehrte." (57) 

Leider fehlt ein Kapitel über die Begeg- 
nung und das Verhältnis zwischen den 
Zeitgenossen Philipp Neri und Ignatius 
von Loyola. Die wenigen Hinweise geben 
keinen wirklichen Aufschluß. Allerdings 
findet derjenige, der Ignatius schon ein we- 
nig kennt, viele erstaunliche Parallelen im 
Leben dieser beiden Mystiker und Ordens- 
gründer, die sich trotz gegensätzlicher Cha- 
rakterstrukturen doch zutiefst verstanden 
haben. 

Der sehr lesenswerte Band schließt mit 
einer kurzen Geschichte des Oratoriums bis 
in die Gegenwart. M. Karger 

Lorenz, Erika: Ein Pfad im Wegelo- 
sen. Teresa von Avila - Erfahrungsbe- 
richte und innere Biographie. Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1986. 
158 S., kart., DM 8,90. 

Teresas innere Biographie basiert auf Er- 
fahrungsberichten, die sie von 1560 bis 
1581 für ihre Beichtväter schrieb - notwen- 
dige Rechtfertigung in einer Zeit, die 
Frauenmystik prinzipiell zunächst einmal 
als Häresie verdächtigte; hinzu kam er- 
schwerend die jüdische Abstammung väter- 
licherseits. 

Erika Lorenz verbindet souverän Teresas 
ungewöhnliche mystische Erfahrung mit 
deren äußerem Lebensverlauf vor dem bri- 
santen Hintergrund des spanischen Rei- 
ches, das sich aufgrund seiner Geschichte 
als Wahrer des christlichen Glaubens ver- 
stand und dabei den Weg zur Weltmacht 
verfehlte. Es ist sehr eindrucksvoll, wie Te- 
resa im Konflikt zwischen Charisma und 
Gehorsam zur Heiligen heranreift, wie ihr 
äußere Hindernisse zum Ansporn werden 
und  innere  Erfahrungen,  die  man  allzu 

leicht als •peripher" ignoriert, ihre Ent- 
wicklung vorantreiben. Teresas Genie 
leuchtet dabei in gerade die heutige Zeit 
berührender Weise auf: dieses unerhörte 
Gespür für Erfahrung, die nach ihrer eige- 
nen Meinung die Gelehrsamkeit ersetzt, 
diese Berücksichtigung des Individuellen 
auf dem Wege der Christusverwirklichung. 

Das Buch gehört in die Hände aller, die 
spirituell interessiert sind. Darüber hinaus 
ist es auch von besonderem Interesse für 
Jesuiten und Dominikaner, deren Einfuß 
auf die Heilige hier erstmals in einer 
deutschsprachigen Biographie dargestellt 
ist. P. Dyckhoff 

Leitenberger, Ilse: Die Herrlichkeit 
des Karmel. Ein Orden für die Kirche 
von heute. Graz/Wien/Köln, Styria 
1985. 160 S., kart., DM 29,80. 

Ilse Leitenberger gibt ihrem Buch den Titel 
•Die Herrlichkeit des Karmel" - nicht, weil 
in diesem Orden schon alles herrlich wäre, 
sondern weil sie in ihm eine Chance sieht 
für die Kirche von heute, für eine Kirche 
im Umbruch und Aufbruch zur Weltkirche, 
die nicht möglich sein wird als ein diktato- 
rischer Superstaat, sondern als gewandelte 
und sich wandelnde Kirche des Dienstes 
und des Gebets; also für eine Kirche der 
•Verborgenheit" des jeweils persönlichen 
Einsatzes, für den der teresianische Karme- 
litenorden das Modell liefert, seit der ere- 
mitisch-kontemplative Prophet Elija einbe- 
zogen wurde in ein Leben und Beten chri- 
stozentrischer Stellvertretung. Hinzu 
kommt die •marianische", die weibliche 
Seite dieses Ordens, von der heiligen Te- 
resa auf eine neue Ebene gehoben, als sie 
sich als Frau in aller Ungunst der Zeit er- 
kühnte, sogar den Männerorden zu refor- 
mieren: ein unerhörtes Faktum der Mitar- 
beit einer Frau an der Gestaltung der Kir- 
che. 

Wird in der ersten Hälfte des Buches das 
grundsätzliche Wesen des Ordens vermit- 
telt - in einer zugleich lockeren wie ein- 
dringlichen Sprache, die eine gewaltige 
Fülle historischen Überblicks scheinbar 
mühelos an den Leser heranträgt -, so ist 
die zweite Hälfte den Lebensbildern mo- 
derner großer Karmeliten gewidmet, wie 
dem Hamburger Juden Hermann Cohen 



Buchbesprechungen 72 

(1820-71), der •kleinen Araberin" Mirjam 
Bauardy, der von der Dreifaltigkeit ergrif- 
fenen Elisabeth Catez (von Dijon, 
1880-1906), dem kürzlich seliggesproche- 
nen Polen Josef Kalinowski (1835-1907; 
Ilse Leitenberger widmete ihm 1983 ein 
Buch) und der brillant begabten Edith 
Stein, die im Gebet ihre Erfüllung fand, bis 
sie in Auschwitz 50jährig ihr Leben lassen 
mußte, für sie als Autorin der •Kreuzeswis- 
senschaft" selbst Kreuzerfahrung. 

Mit leidenschaftlicher Liebe vertritt 
I. Leitenberger die für das heutige Leben 
noch nicht genügend erkannte Möglichkeit 
eines Drittordens, eines freiwilligen Lebens 
der •Weltleute" im Geiste des Karmels. 
Die geistigen Schätze des Ordens sollten 
nicht hinter Klostermauern verborgen blei- 
ben. Ein mutiges Buch! E.Lorenz 

Friedrich von Spee. Priester - Poet - 
Seelsorger. Hrsg. von Michael Siever- 
nich, Frankfurt, J. Knecht 1986, 144 
S, geb., DM 38,-. 

Mit 44 Jahren starb 1635 in Trier bei der 
Pflege von Pestkranken, bei denen er sich 
angesteckt hatte, mitten im 30jährigen 
Krieg, der Jesuit Friedrich Spee von Lan- 
genfeld. Sein eigentliches Berufsziel, Mis- 
sionar in Indien, war ihm verwehrt wor- 
den; er litt die meisten Jahre unter einem 
engstirnigen Oberen, der ihn sogar, als er in 
Paderborn lehrte, mitten im Semester auf 
demütigende Weise absetzte. Spee war in 
der Frage der Hexenprozesse durch seine 
argumentativ kaum zu widerlegende Kritik 
unliebsam geworden. Er stand darum auch 
mehrfach kurz vor der Entlassung aus dem 
Orden. Nicht nur, daß er in Gefahr stand, 
selbst Opfer der Hexenhysterie zu werden, 
fast wäre er bei einem Attentat 1628 in 
Peine im Verlauf der Gegenreformation an 
seinen schweren Kopfverletzungen gestor- 
ben. Spee entlarvte in seinem anonym ver- 
öffentlichten Traktat •Cautio Criminalis", 
d. h. •Vorsichtsmaßregeln bei Strafprozes- 
sen", von 1631 das System der Hexenver- 
folgung als allein auf der Folter beruhend. 
Durch seinen Kampf gegen den Hexen- 
wahn, ein Phänomen der Neuzeit, das ge- 
rade um 1630 in den katholischen Fürsten- 
tümern um sich griff, und seine geistliche 
Lyrik ist Spee noch heute bekannt. 

Den Autoren des vorliegenden Bandes 
gelingt es, das bedrängte Leben dieses Or- 
denspriesters und Dichters zu erhellen. Ein 
anschauliches Lebensbild zeichnet E. Bren- 
ninkmeyer, besonders hinsichtlich der Lei- 
den durch den eigenen Orden. Die Um- 
stände des Attentats im Zusammenhang 
mit Spees Mission in Peine untersucht 
R. Mörchen. K. Schatz beschreibt die Ent- 
stehung der •Cautio Criminalis" auf dem 
Hintergrund der Hexenprozesse dieser 
Zeit. Das Verhältnis von Gottes- und Näch- 
stenliebe in Spees Mystik bestimmt K. Mer- 
tes in der geistlichen Erfahrung Spees: •Im 
Blick auf den Gekreuzigten enthüllt sich 
ihm das wahre Gottesbild. Der Mensch, 
der nach Gott rief, erfährt sich selbst als 
der Gerufene, der Suchende ist der Ge- 
suchte. Den Ruf zur Umkehr ruft der, der 
sich selbst zu den Menschen umgekehrt 
hat." (126) W. Küppers erschließt die aus 
Spees Nachlaß veröffentlichte Lyriksamm- 
lung •Trutz-Nachtigal" von 1649. Eine 
wichtige Hilfe, um heute hinter der barok- 
ken Allegorese die geistliche Dimension 
der Dichtung Spees zu erfassen. I. Fetscher 
interpretiert sehr einfühlsam ein Weih- 
nachtsgedicht Spees in diesem Sinne. Bi- 
schof P.-W. Scheele deutet Spees frühe Ly- 
rik als •Hoffnungsimpuls" (65) trotz 
(= •Trutz-Nachtigal") eines harten Lei- 
densweges in Kirche und Gesellschaft: 
 die erlittene Not führt Spee mitten hin- 
ein ins Geheimnis der Hoffnung. Sein Leid 
macht ihn sensibel für das Leid, das Jesus 
Christus auf sich genommen hat, und läßt 
ihn so die Liebe erahnen, die ihn beseelt." 
(70 f) Als einen Meister ganzheitlicher Ge- 
betspraxis entdeckt J. Sudbrack (vgl. GuL 
58 [1985] 88-97) Spee am Beispiel seines 
Meditationsbändchens •Güldenes Tage- 
buch" (1649): •Was wir mühsam mittels 
Psychologie und Psychosomatik für die 
Spiritualität zurückgewinnen müssen und 
was manch einer in östlichen Meditations- 
übungen oder charismatischen Gebetsgot- 
tesdiensten als Neuheit erlebt, ist für den 
Jesuiten des 16./17. Jahrhunderts selbstver- 
ständlich: Inneres Gebet muß körperlich 
verankert werden, damit es den Menschen 
ganz ergreife." (108) Einen Beitrag zur Wir- 
kungsgeschichte Spees in der bildenden 
Kunst stellt H. Watzka vor, einen Holz- 
schnitt aus dem Zyklus  •Engel  der Ge- 



Buchbesprechungen 

schichte" von HAP Grieshaber, der am Bei- 
spiel der Hexenjustiz und der Person Spees 
das Ineinander von Heils- und Unheilsge- 
schichte aufweist. 

Der von M. Sievernich eingeleitete und 
gut zusammengestellte Band schließt mit 
einem älteren Beitrag von K. Rahner über 
Spees heutige Bedeutung (vgl. GuL 56 
[1983] 284-291). Sehr persönlich faßt Rah- 
ner zusammen: •... es ist schön, mit einem 
solchen Mann wie Spee über Jahrhunderte 
hinweg im selben Orden zu leben und zu 
beobachten, wie groß angelegt die Grund- 
konzeption eines Ignatius von Loyola war, 
der aus einer mystischen Gotteserfahrung 
heraus den Menschen um Gottes Willen zu 
dienen versuchte, Kirche voraussetzend 
und Kirche bildend, und so ein Charisma 
weitergeben konnte, das auch nach Jahr- 
hunderten nicht untergegangen ist." (129) 
Der sehr lesenswerte Band schließt mit ei- 
nem Verzeichnis der neuesten Arbeiten 
über Spee. M. Karger 

Marie de VIncarnation: Der Lebensbe- 
richt von 1654. In Auswahl übers, von 
Josef Schmidt und Marion Moamai 
(Christliche Meister, 28). Einsiedeln, 
Johannes Verlag 1986. 146 S., brosch., 
DM 25,-. 

Marie Guyart (1599-1672), die als Ursuline 
den Namen Marie de 1'Incarnation an- 
nahm, gilt als die bedeutendste Mystikerin 
des romanischen Barock. J. Schmidt macht 
hier erneut dem deutschen Leser ihren Le- 
bensbericht zugänglich. Schon als junges 
Mädchen hatte Marie das Verlangen, in 
ein Kloster einzutreten, was ihr aber 
die Eltern untersagten. Sie heiratet, wird 
aber bald Witwe und steht völlig mittellos 
da mit einem kleinen Sohn. Sie tritt als un- 
bezahlte Arbeitskraft in das Transportun- 
ternehmen ihres Schwagers ein und ist auf- 
grund ihrer praktischen Veranlagung bald 
unentbehrlich. 

Drei große Dreifaltigkeitsvisionen be- 
gründen ihre trinitarische Mystik. Die theo- 
logisch nicht gebildete Marie sagt dieses 
Mysterium in ihren Schriften erstaunlich 
klar und tief aus. Nachdem sie bereits ein 
Leben nach den evangelischen Räten ge- 
lebt und versprochen hat, tritt sie 1631 in 
das Ursulinenkloster in ihrer Heimatstadt 

73 

Tours ein. Die Trennung von ihrem Sohn 
Claude - er wurde später Benediktinerpa- 
ter und gab, selbst ein bekannter geistlicher 
Schriftsteller geworden, die Schriften sei- 
ner Mutter heraus - war ihr schwerster Ver- 
zicht. Ihr Lebensbericht schildert in der 
Auswahl des Germanisten J. Schmidt, 
Montreal, vorwiegend ihr inneres Leben. 
Die instruktive Einleitung beschreibt ihr 
bewegtes Leben. 

Marie wurde mit zwei Schwestern 1693 
in die Mission nach Kanada entsandt. In 
Quebec, •La Nouvelle France", begann für 
sie ein äußerst hartes Pionierleben. Sie wid- 
mete sich der Erziehung von Indianermäd- 
chen und der Krankenpflege. Realitätssinn 
und innige Frömmigkeit verbinden sich in 
dieser außergewöhnlichen Ordensfrau, die 
zugleich missionarische Pionierin und my- 
stische Schriftstellerin war: •Als der Ruf 
kam, nach Kanada zu ziehen und dort Mis- 
sionsarbeit zu leisten, waren für mich die 
Bibelstellen, die vom Reich Christi und sei- 
ner Verbreitung sowie von der Bedeutung 
des Seelenheils derer handeln, für die er 
sein Blut vergossen hat, wie Pfeile, die 
mein Herz durchbohrten, auf daß der 
Ewige Vater doch seinem geliebten Sohn 
Recht verschaffe gegen die bösen Geister, 
die ihm das raubten, wofür er so gelitten 
hatte." (138) Schwerste Rückschläge mußte 
sie hinnehmen, ihr Kloster brannte ab, die 
Indianer mißdeuteten den Ausbruch einer 
Pockenepidemie als unmittelbare Wirkung 
der Taufe, zudem hatte der Schnapshandel 
mit den Indianern schlimmste Folgen. Zu- 
letzt wurde ihr missionarisches Werk als 
Erziehungsanstalt für die Kinder der Gar- 
nison abgedrängt. 

Das geistgewirkte Lebenszeugnis der 
Marie de lTncarnation zeigt die einzig 
mögliche Begründung all jener heutigen 
Versuche, das Räteleben als Einheit von 
Aktion und Kontemplation zu erneuern: 
sich senden lassen in der Teilhabe an der 
trinitarischen Sendung des Sohnes. 

M. Karger 

Scherz, Gustav: Niels Steensen (Nico- 
laus Steno) (1638-1686). Hrsg. vom 
Kgl. Dänischen Ministerium des Äu- 
ßern. Kopenhagen, B. Luno 1984. 
100 S., kart. 



Buchbesprechungen 74 

Niels Steensen (1638-1686), Goldschmied- 
sohn aus Kopenhagen, erlangte als bahn- 
brechender Naturforscher Weltruhm; er 
war nacheinander Anatom, Paläontologe, 
Geologe, dessen Entdeckungen großenteils 
bis heute gültig sind. Er war stets offen für 
das Neue der Naturwissenschaft - noch 
wurden ja das kopernikanische Weltsystem 
und die experimentellen Methoden disku- 
tiert. Zugleich war Steensen jedoch ein tief- 
religiöser Mann, dessen geistige Entwick- 
lung nach langen inneren Kämpfen in der 
Konversion zur katholischen Kirche gip- 
felte, zu der es 1667 während eines Italien- 
aufenthaltes kam. Sein Interesse am ka- 
tholischen Glauben wurde so stark, daß er 
sich von der Naturwissenschaft abwandte, 
seinen Lehrstuhl in Kopenhagen aufgab 
und sich in Italien zum Priester weihen 
ließ. Seit 1677 war er in verschiedenen 
Städten im Norden Deutschlands als Bi- 
schof tätig. Mit großem Geschick und tie- 
fer Gläubigkeit diente er der Kirche. Er 
war ein radikaler Asket und bemühte sich 
vielfach um soziale Probleme. Als Opfer in- 
nerkirchlicher Intrigen verbrachte er seine 
letzten Lebensjahre als einfacher Seelsor- 
ger in Hamburg und Schwerin. Jahrhunder- 
telang fast vergessen, wurde er vor einigen 
Jahrzehnten als Wissenschaftler wiederent- 
deckt. Ein Seligsprechungsprozeß ist im 
Gange. 

Das schmale, reich bebilderte Bändchen 
bringt sehr detailliert und informativ eine 
gelungene Biographie Steensens, die sehr 
stark seine geistlichen Anliegen berücksich- 
tigt. Das Buch - die deutsche Übersetzung 
ist zum Teil etwas holprig - wurde vom dä- 
nischen Außenministerium anläßlich des 
300. Todestages Steensens publiziert; eine 
durchaus bemerkenswerte Geste gegenüber 
dem Katholizismus. Es kann kostenlos be- 
zogen werden über die Kgl. Dan. Bot- 
schaft, Postfach 180220, 5300 Bonn 1. 

S. Kiechle SJ 

Gaida, Pranas: Erzbischof Teofilius 
Matulionis. Hirte, Gefangener, Märty- 
rer. München/Zürich, Schnell & Stei- 
ner 1986. 168 S. (mit 26 Schwarzweiß- 
Abbildungen und 2 Karten), kart, 
DM 19,80. 

Zeiten der Verfolgung sind reich an Beken- 
nern und Märtyrern, deren Bedeutung weit 
über die jeweils betroffene Ortskirche hin- 
ausreicht. Ein beeindruckendes Beispiel 
der Bewährung im Glauben gab der litaui- 
sche Erzbischof Teofilius Matulionis 
(1873-1962). 1900 zum Priester und 1928 
im geheimen zum Bischof geweiht, mußte 
er im Laufe seines Lebens drei lange, seine 
Gesundheit ruinierende Gefängnisstrafen 
verbüßen, die er zwar nicht einfach kritik- 
los hinnahm, aber doch im Gehorsam ge- 
genüber Gottes Willen und Ratschluß in ei- 
genartiger Gelassenheit ertrug. 

Das vorliegende Buch gibt einen recht 
ausführlichen Einblick in das wechselvolle 
und stets bedrohte Leben des Erzbischofs. 
Er war schon als junger Priester sowohl für 
die von ihm geforderte und selbst gelebte 
Zucht und Ordnung - in einem für uns 
westliche Menschen wohl kaum vorstellba- 
ren Maß - bekannt (vgl. 19) als auch für 
seinen Eifer, seine Weisheit, Güte und Ge- 
duld (vgl. 21) und galt schon zu Lebzeiten 
als heiligmäßig (vgl. 60). 

Das Buch ist in einer sehr einfachen, 
leicht verständlichen Sprache geschrieben, 
der man allerdings an manchen Stellen die 
Übersetzung (aus dem Litauischen) an- 
merkt. Obgleich die vielen Namen zuwei- 
len verwirren, entsteht doch ein deutliches 
Bild von der Situation der verfolgten Chri- 
sten - nicht zuletzt durch die Schilderung 
so mancher Schikanen der sowjetischen 
Regierung im Kampf gegen die Kirche (vgl. 
z. B. die Aussage eines Staatsanwalts vor 
Gericht: •Strafe ihn nicht nur für das, was 
er schon getan hat, sondern auch für das, 
was er noch tun könnte"; 34). 

P. Riesterer SJ 

Lewis, Clive Staples: Die Weisheit mei- 
nes Meisters. Anthologie aus George 
MacDonald. Übers, von M. Gisi und 
H. U. von Balthasar (Kriterien 78). 
Einsiedeln, Johannes Verlag 1986. 160 
S, brosch., DM 19,-. 

Lewis, von Hause aus Literaturwissen- 
schaftler, greift zurück auf die klassische li- 
terarische Gattung der Sentenzensamm- 
lung, nicht um •MacDonalds literarischen 
Ruhm neu zu wecken, sondern seine reli- 
giöse Unterweisung zu verbreiten" (14). 



Buchbesprechungen 

Wer war George MacDonald, und was 
macht ihn in den Augen von Lewis zu ei- 
nem christlichen Lehrer? MacDonald 
(1824-1905) war calvinischer Pfarrer in 
Schottland. Er war verheiratet und hatte 
mehrere Kinder. Er geriet einmal unter 
•Häresieverdacht", als ihm etwas •Theolo- 
gisches" Betreffendes vorgeworfen wurde: 
die christliche Hoffnung! •Er hoffte wirk- 
lich, daß alle Menschen einmal gerettet 
werden, aber das nur, weil er hoffte, daß 
sich alle bekehren. Er weiß (und keiner 
weiß es besser), daß selbst Allmacht keine 
Unbekehrten erlösen kann." (17) Nachdem 
ihm aus diesem Grund von der prädestina- 
tionsgläubigen Kirchenverwaltung sein Ge- 
halt gekürzt wurde, mußte MacDonald 
schließlich resignieren und sich und seine 
Familie als freier Schriftsteller und Vor- 
tragsredner durchbringen. 

Für Lewis - er lernte zufällig seine fanta- 
stischen Romane und religiösen Traktate 
kennen - war MacDonald eine wichtige 
Hilfe auf dem Weg zur Annahme des 
christlichen Glaubens. Seine Auswahl ent- 
hält Sentenzen, die, aus Entschiedenheit 
geschrieben, zur Entscheidung rufen. Mac- 
Donald ist eine Sentenzensammlung wert; 
aber so etwas läßt sich schlecht rezensieren 
- es sei denn, man schreibt Glossen dazu, 
d. h. einen Sentenzenkommentar. In gewis- 
sem Sinne ist das Werk von Lewis ein einzi- 
ger gewaltiger Kommentar zu MacDonald. 
Wer Lewis kennenlernen will - und er wird 
gerade wieder entdeckt -, wird auch Mac- 
Donald kennenlernen wollen, der ihn hin- 
führte zur Weisheit des einen und einzigen 
Meisters. M. Karger 

Offen für die Zeichen der Zeit. Pedro 
Arrupe im Zeugnis seiner Mitarbeiter. 
Hrsg. von Stefan Bamberger. Keve- 
laer, Butzon & Bercker 1986. 166 S., 
kart., DM 22,-. 

Pedro Arrupe, Generaloberer des Jesuiten- 
ordens in der Nachkriegszeit, lebt heute 
hochbetagt und schwer krank auf der Pfle- 
gestation der Generalskurie der Jesuiten in 
Rom. Einige seiner ehemaligen Mitarbei- 
ter, in verschiedensten Ländern und Aufga- 
ben tätig, legen hier ein Buch vor, in dem 
sie, z. T. sehr persönlich, Zeugnis ablegen 
für ihren ehemaligen Oberen, der sicherlich 

75 

eine der herausragenden Gestalten der ka- 
tholischen Kirche in diesem Jahrhundert 
war und ist. Arrupe war vielfach umstrit- 
ten; von manchen wurde er leidenschaft- 
lich abgelehnt, aber von denen, die ihn nä- 
her kannten und verstanden, zumeist hoch- 
geschätzt, bewundert und geliebt. Arrupe 
war in einer sehr schwierigen Phase der 
Kirche - der Buchtitel sagt es - offen für 
die Zeichen der Zeit; er gehörte in diesem 
Sinne zum •progressiven Flügel" der Kir- 
che - eine Aussage, die jedoch sofort relati- 
viert werden muß, denn Arrupe sprengte 
Kategorien dieser Art aufgrund seines 
überfließenden Charismas und seiner gera- 
dezu heiligmäßigen Ausstrahlung. Eine sol- 
che Einschätzung kommt in diesem Buch 
in sehr überzeugender Weise zur Entfal- 
tung, gerade weil die Autoren nicht bered- 
sam zu argumentieren versuchen, sondern 
aus der erzählten Begegnung heraus Zeug- 
nis ablegen wollen. 

V. Seibel, einziger Deutscher unter den 
Autoren, beschreibt das Charisma Arrupes 
als Ordensgeneral, seine geistliche Tiefe 
und menschliche Überzeugungskraft. Über 
Arrupes Einstellung zur Mission berichtet 
R. Rush, vor allem aus der Sicht Japans, 
wo er mit Arrupe zusammengearbeitet hat. 
Der Beitrag von M. Alcalä - er liest sich 
spannend wie ein Krimi - handelt von der 
im deutschen Sprachraum wenig bekann- 
ten Krise des Ordens in Spanien Ende der 
60er Jahre und von der souveränen Weise 
Arrupes, trotz größter Bedrängnis zu ver- 
mitteln und ein Zerbrechen der Parteien zu 
verhindern. V. O'Keefe zitiert in seinem 
Beitrag vor allem weniger bekannte Texte 
und Reden Arrupes, die sehr interessante 
Einblicke in seine Denk- und Handlungs- 
weise geben. Schließlich beleuchten I. Ella- 
curia und J.-Y. Calvez sein Wirken aus der 
Sicht Lateinamerikas und der dortigen spe- 
zifischen Probleme bzw. aus der Fragestel- 
lung, wie Arrupe Kirche verstand. Seine 
Ansätze und Ideen zu diesen Themen - 
vielfach noch kaum rezipiert - erweisen 
sich dabei als höchst aktuell und in vielem 
wegweisend. 

Einwände bleiben: Manche Beiträge 
etwa entfalten ihre Aussagen über Arrupe 
zu wenig an biographischem Material, son- 
dern verharren in sehr breiten und im Un- 
gefähren    bleibenden    Charakterbeschrei- 



Buchbesprechungen 76 

bungen, die sich, für den Leser ermüdend, 
manchmal von einem Beitrag zum nächsten 
wiederholen. Eine etwas stärker straffende 
Hand des Herausgebers hätte manches ver- 
bessern können. 

Dennoch: Das Buch macht neugierig auf 
eine - noch zu schreibende! - Biographie 
dieses großen Glaubenszeugen. Gerade 
weil heute der •kirchenpolitische Wind" 
teilweise wieder in eine ganz andere Rich- 
tung bläst, ist ein Erinnern an einen sol- 
chen Mann wie Pedro Arrupe für unsere 
Zeit wichtig; auch aus diesem Grund ist das 
Buch nötig und, besonders als geistliche 
Lektüre, empfehlenswert. S. Kiechle SJ 

Steiner, Rudolf: •Erkenne dich im 
Strome der Welt". Wege zur Be- 
wußtseinsveränderung. Vorgestellt 
von Gerhard Wehr (•Texte zum Nach- 
denken"). Freiburg/Basel/Wien, Her- 
der 1986. 126 S., kart., DM 7,90. 

•Rudolf Steiner ist ein christlicher Esoteri- 
ker. Er gehört insofern in die große Schar 
der geistig-geistlichen Meister und Seelen- 
führer der Christenheit, als sein Erkennt- 
nisweg wie sein praktisches Tun an Chri- 
stus orientiert ist." (12) Dies behauptet der 
Verfasser der vorliegenden Mini-Werkaus- 
wahl über den Begründer der Anthroposo- 
phie. Diese These wird nicht begründet, 
sondern es wird auf Steiners eigene •Gei- 
stesforschung" verwiesen, seine Einblicke 
in die •übersinnlichen Erkenntnisquellen". 
Steiner hat nicht nur, wie behauptet, auf 
das •Vokabular der kirchlichen Verkündi- 
gung" (15) verzichtet, sondern er hat völlig 
neue Inhalte gebracht; die Gründung einer 
eigenen religiösen Gemeinschaft (die sog. 
•Christengemeinschaft" 1922) ist eine 
Folge davon. Die Veröffentlichung deren 
liturgischer Texte - sie unterliegen noch 
immer strengster anthroposophischer Ar- 
kandisziplin - wäre z. B. ein echter Beitrag 
zur sachlichen Diskussion von Steiners 
Verhältnis zum Christentum gewesen. Der 
Hrsg. bringt dagegen einen verharmlosten 
Steiner, wohl nach dem Auswahlprinzip: 
der doppeldeutige Text hat vor dem ein- 
deutigen immer Vorrang. Steiner ist aber 
noch lange kein Christ, nur weil er auch 
einmal etwas zumindest nicht Falsches sagt. 
Im folgenden einige Zitate, durch die die 

Stilisierung  zum  •christlichen  Seelenfüh- 
rer" angezweifelt werden soll. 

•Der Christus gibt einen Impuls mächti- 
ger Art, an den der Mensch erst kommt, 
wenn er an die Bearbeitung seines Ätherlei- 
bes in bewußter Weise herantritt." (27) Der 
•Christusimpuls" ist ein Mechanismus, 
hinter dem eine ambivalent-unpersönliche 
Macht steht, jedenfalls nicht der personale 
Gott, der das Sein als Liebe in seiner Hin- 
gabe am Kreuz offenbart. 

Mehr pantheistisch erscheint das Göttli- 
che in Steiners hölzerner Gedankenlyrik: 
•Ich werde mich selbst finden / in der 
Gottheit der Welt" (43), oder mehr buddhi- 
stisch: •In dem, was unser alltägliches Ich 
ist, liegt gar nicht unser hohes Selbst. In 
der Welt draußen ist es, den Sternen, bei 
der Sonne und dem Mond, im Stein, im 
Tier, überall ist dasselbe Wesen, das in uns 
ist." (54) Als Methode wird dem •Geheim- 
schüler", der dem •Geistesforscher" (Stei- 
ner) folgen möchte, die •Rosenkreuzmedi- 
tation" anempfohlen. Dabei wird das 
Kreuz seiner eigentlichen Bedeutung ent- 
leert und betrachtet als Bild für einen Na- 
turprozeß, dem man sich nur noch zu über- 
lassen braucht. 

Diesem Evolutionismus entspricht auch 
die Ethik: •Der Esoteriker tut das Gute ..., 
weil er ... erkennt, daß das Gute allein die 
Evolution vorwärts bringt, das Böse dage- 
gen ... dieser Evolution Hindernisse in den 
Weg legt." (40) Das Bändchen ist kein Bei- 
trag über Steiner und das Christentum, 
eher über den Umgang von Anthroposo- 
phen mit der Wahrheit am Beispiel des 
Versuches, ihn zu einem christlichen Mysti- 
ker zu erklären. Die Aufnahme unter die 
Reihe •Texte zum Nachdenken" stimmt 
unter dieser Hinsicht außerordentlich be- 
denklich, weil Nachdenken nicht Irrefüh- 
ren meinen kann. M. Karger 

Buddha für Christen. Eine Herausfor- 
derung. Einleitung von Erhard Meier; 
Textauswahl von Adel Theodor 
Khoury. Freiburg/Basel/Wien, Her- 
der 1986. 191 S., kart., DM 9,90. 

Wer war Buddha? Was bedeuten seine Be- 
gegnungen mit dem Kranken, dem Greis, 
dem Leichenzug und dem Bettler im Bü- 



Buchbesprechungen 77 

ßergewand? Worum ging es ihm? Durch 
eine Textauswahl aus den Lehrreden des 
Buddha (59-189), besorgt von A. Th. 
Khoury, und eine Hinführung zu Buddha 
und seiner Lehre (9-58), die E. Meier vor- 
legt, wird eine Antwort auf diese Fragen 
versucht. Dabei ist unübersehbar, daß 
E. Meier für den Buddhismus große Sym- 
pathien aufbringt. 

Für Buddha war •das Höchste die unum- 
schränkte, unbedingte Erlösung vom Lei- 
den, die Leidfreiheit an sich" (16). Ihm 
wurde die abgrundtiefe Unzulänglichkeit 
des Menschen, von der er gefangengehal- 
ten wird, bewußt. Diese Grundbefindlich- 
keit des Gefangenseins wird in der buddhi- 
stischen Terminologie •Leid" (Sanskrit: 
duhkha; Päli: dukkha) genannt (vgl. 18). 
Wie kann die Fesselung an die eigene Un- 
zulänglichkeit behoben werden? Wodurch 
gelingt es, dem •Durst" (Päli: tanhä), der 
Begierde als Wurzel des Leidens zu ent- 
kommen? Durch das Erwachen. Es geht 
dabei •um das Ansichtig-Werden einer 
letztlich andersartigen Wahrheit..., die 
nichts mit einer jener Wahrheiten zu tun 
hat, die der Mensch durch einen Zuwachs 
an Wissen und Erlernten erlangen und 
schauen kann" (23). Das Erwachen ist •ein 
solches aus dem Irrtum, aus dem Zustand 
der Unwissenheit über die reale, heilbrin- 
gende Realität, die das Nirvana darstellt" 
(40). In den ältesten kanonischen Schriften 
des Buddhismus fällt auf, daß Worte wie 
Befreiung, Freiheit, Loslösen usw. die 
Grundthemen der Predigt sind. •Es muß 
angemerkt werden, daß diese überaus 
starke Betonung der Freiheit des Men- 
schen, seiner Erlösung aus einem unheilsa- 
men Zustand, für den Christen imponie- 
rend sein muß. Die Verkündigung der fro- 
hen Botschaft des Gottessohnes kann ja 
nichts anderes sein als die Verkündigung 
von einer unendlichen Befreiung des Men- 
schen, die er in Gott genießt." (46) Im Ge- 
spräch über das Thema der Freiheit und 
der sich daraus ergebenden Ziel- und Wert- 
vorstellungen scheint sich in der Tat ein 
Bereich zu eröffnen, in dem über die Dis- 
kussion verschiedener Meditationstechni- 
ken und Gottesbilder hinaus noch am ehe- 
sten eine Zusammenarbeit von Buddhi- 
sten und Christen möglich ist. 

P. ImhofSJ 

Dumoulin, Heinrich: Geschichte des 
Zen-Buddhismus, Bd. I: Indien und 
China; Bd. II: Japan. Bern/München, 
Francke Verlag 1985/1986. XV/382 
S. + X/522 S., Ln., DM 68,- + DM 
78,-. 

An der Qualifikation des Jesuitenhistori- 
kers für dieses Werk besteht - auch unter 
seinen buddhistischen Freunden - kein 
Zweifel. Wer der Eigenart seines Standard- 
werkes (eine völlige Neufassung des 1959 
erschienenen Buches) nachspüren will, muß 
also vor allem die Zuverlässigkeit, dann 
auch die breit ausholende Darstellung 
(z. B. •Anfänge und Wurzeln in Indien", 
mit einem sehr differenzierten, sich von 
manchen anderen absetzenden Vergleich 
mit den •yogischen Elementen") und be- 
sonders überaus interessante Fassung die- 
ses ersten Bandes würdigen. Anekdoten, 
Zitate, Legenden, Vergleiche usw. durch- 
ziehen das Buch; wer kein wissenschaftli- 
ches Interesse hat, kann eigentlich jede 
Seite aufschlagen und findet Stoff zum 
Nachdenken oder auch - wie es sich für 
Zen-Literatur gehört - zum Schmunzeln. 
Dumoulin versteht es, schwierige Sachver- 
halte - Nirvana, Koan - verständlich vor- 
zustellen; und dies stets in Auseinanderset- 
zung mit anderen Deutungen und auch im 
Vergleich mit modernen religiösen oder 
psychologischen Anliegen (z. B. Upanisha- 
den und Mystik; die vorsichtigen Differen- 
zierungen der vielen buddhistischen Ent- 
wicklungen; der Blick zur psychologischen 
Deutung usw.). 

Als Rezensent kann man sich nur freuen 
über die nüchterne und zugleich sympa- 
thische Darstellung und dazu sich wun- 
dern, wie tief jemand, dem die Praxis des 
Zen-Buddhismus fern ist, doch in sein We- 
sen eindringen kann - P. Dumoulin äu- 
ßerte bei einer Podiumsdiskussion, daß 
sein Meditieren das schlichte Breviergebet 
des katholischen Priesters sei. Aber er hat 
uns ein Werk geliefert, an dem keiner, der 
wirklich Zen und nicht das, was man mo- 
disch dafür hält, kennenlernen will, vor- 
übergehen sollte. Dumoulin betont, daß die 
geschichtliche Situierung und die kulturelle 
Basis mit zum Verständnis gehören. 

Weitaus interessanter noch ist der II. 
Bd.,  der  mit  •Japan"   überschrieben  ist. 



Buchbesprechungen 78 

Breit wird die Geschichte der Rinzai- 
Schule (Koan mit Hervorhebung der Er- 
leuchtung) und besonders Meister Dogen 
Kigen (1200-1253) mit der Soto-Schule 
(Wert der reinen Übung) geschildert. Im 
Vergleich mit dem (sicherlich sehr guten) 
Lexikon der östlichen Weisheitslehren (1986) 
zeigen sie die Qualitäten Dumoulins: faßli- 
che Darstellung, die sich nicht in geschicht- 
liche Einzelheiten verliert, Aufweis großer 
Zusammenhänge, die mit viel Liebe ge- 
schildert werden, und guter Wechsel zwi- 
schen Vorstellung von Einzelpersönlichkei- 
ten und Nachzeichnung von Bewegungen, 
Gebräuchen und Gruppen. Auch das Kapi- 
tel •Zen in Kultur und Künsten" bringt 
eine interessante Mischung von Geschichte 
und inhaltlicher Darstellung. 

Nicht nur zeitlich bedingt ist es, daß Du- 
moulin bei der Schilderung des •Tee-We- 
ges" (•Diese Kunst des Tee ist eine Art von 
Religion der Einsamkeit") mit der Darstel- 
lung der Begegnung Japans mit dem We- 
sten und dem Christentum beginnt. Damit 
verbindet Dumoulin eines seiner wichtig- 
sten Anliegen: für ein rechtes Verständnis 
der Zen-Kultur zu werben (vgl. das schöne 
Kapitel über den Haiku-Dichter •Basho 
und das Naturgefühl des Zen"). Um so auf- 
fälliger aber ist es für Christen in Europa, 
daß vom heutigen Dialog zwischen Chri- 
stentum und Zen-Buddhismus fast nichts 
zu finden ist (Namen wie Enomiya-Lassalle 
fehlen), dafür aber im Nachwort die Frage 
eines gebildeten Japaners: •Wie konnten 
sich seit der Kamakura-Zeit in unserem 
Lande so viele unheilvolle Dinge ereignen, 
wenn das Zen tatsächlich über die Wunder- 
kräfte verfügt, die westliche Menschen ihm 
zuschreiben?" 

Gute Register, Tabellen und Bibliogra- 
phien schließen das wichtige Werk ab. 

J. Sudbrack SJ 

Fernöstliche Weisheit und christlicher 
Glaube. Festgabe für Heinrich Du- 
moulin SJ zur Vollendung seines 80. 
Lebensjahres. Hrsg. von Hans Wai- 
denfels u. Thomas Immoos (Dialog 
der Religionen). Mainz, Matthias-Grü- 
newald-Verlag 1985. 324 S., Ln., DM 
38,-. 

Bei Sammlungen wie dieser Festschrift 
stürzt man sich auf den Aufsatz, der den ei- 
genen Interessen nahesteht. Doch hier 
sollte man wenigsten jeden der Beiträge 
einmal •an"-blättern. Man entdeckt Perlen, 
allerdings nicht nur Perlen. Zwi Wer- 
blowsky zeigt mit Humor, wie oberfläch- 
lich der •sich seriös gebärende Unsinn" ist, 
der Ost und West mit •Geistigkeit bzw. In- 
tuitivität" und •Materialismus bzw. Ratio- 
nalismus" unterscheiden möchte. Tief, 
sympathisch für den Zen-Buddhismus und 
ehrlich für das eigene Christentum analy- 
siert van Bragt die •Begegnung von Ost 
und West". Vieles hier Nachzulesende paßt 
so gar nicht in das Schema des bei uns 
grassierenden Synkretimus. Vorzüglich 
scheinen mir auch die Aufsätze aus zen- 
buddhistischer Hand oder über immanente 
Fragen des Zen-Buddhismus zu sein. Am 
aufschlußreichsten für die Begegnung sind 
aber wohl die Aufsätze, die künstlerische 
Themen aufgreifen oder berühren, z. B. 
vom Herausgeber Immoos: •Archetypen 
religiöser Erfahrung im Shintöfest", und 
E. Gössmann über Hildegard von Bingen 
und Alanus von Lille. 

Schwierigkeiten allerdings hatte ich bei 
Aufsätzen wie über Erfahrung, in denen 
ein Gespräch zwischen Aristoteles, Nishida 
und Ps. Dionysius geführt werden soll; 
wenn man weiß, wie tief in Liturgie und 
Hierarchie der Areopagite verwurzelt ist 
(H. U. v. Balthasar schrieb darüber), kann 
man nicht sein schmales Werk über die 
Mystische Theologie von den umfangrei- 
chen übrigen Büchern isolieren und darauf 
Theorien aufbauen; und unglaubwürdig 
wird mir die •Begegnung", wenn man mit 
kritiklos aneinandergereihten Zitaten 
christliche Mystik und Zen-Erfahrung 
kombinieren will. Niemand anders als Du- 
moulin selbst hat betont, daß all diese Er- 
fahrungen ohne ihren geschichtlichen und 
kulturellen Unterbau - das heißt in unserer 
Sprache auch: ohne die Einbettung in die 
Sicht von Umwelt, wie sie von den Fach- 
wissenschaftlern dargestellt wird - falsch 
gedeutet werden. Der Mensch, der christli- 
che Mystiker wie der Zen-Mönch, ist weder 
geschichts- noch orts-los. 

So haben wir also eine Sammlung vor 
uns, die in ihrer Verschiedenheit zum 
Nachdenken, zum Lesen und gelegentlich 



Buchbesprechungen 79 

auch zum Widerspruch reizt. Das aber ist 
vielleicht ganz im Sinne des Jubilars. 

J. Sudbrack SJ 

Mohammed für Christen. Eine Heraus- 
forderung. Einleitung von Muham- 
mad Salim Abdullah; Textauswahl 
von Adel Theodor Khoury. Freiburg/ 
Basel/Wien, Herder 1984. 189 S., 
kart., DM 8,90. 

Dieses informative Büchlein ist geeignet, 
sich über das Leben Mohammeds, den Ko- 
ran und wichtige islamische Texte einen 
Überblick zu verschaffen, was zur Grund- 
ausbildung eines jeden engagierten Chri- 
sten gehört. Mohammed (570-632), in der 
Familie seines Onkels Abu Talib aufge- 
wachsen, heiratete die reiche Witwe Kha- 
didscha. Wichtige Lebensstationen waren 
sein Berufungserlebnis 610, die Emigration 
(Hidschra) von Mekka nach Medina 622 
und sein Einzug in Mekka 630. Der von 
ihm, dem Propheten und Gesandten Got- 
tes, verkündete Monotheismus bedeutete 
das Ende des Polytheismus auf der Arabi- 
schen Halbinsel, insoweit sie nicht jüdisch 
oder christlich war. Nicht mehr eine Stam- 
mesgemeinschaft, sondern der Islam sollte 
jeden einzelnen und die neue Gemein- 
schaft (Umma) tragen. 

In einer Welt, die immer mehr zusam- 
menrückt, ist es wichtig, Grundaspekte, 
aber auch Details der großen Weltreligion 
Islam zu kennen. Wer kurze inhaltliche 
und geschichtliche Informationen darüber 
sucht, z. B. den Maulud (Geburtsfeier des 
Propheten), die Qibla (Gebetsrichtung 
nach Mekka), den Ramadan (Fastenmonat) 
etc., kann nach diesem Buch greifen. Beein- 
druckend sind die großen Tugendkataloge 
(vgl. 33-42), die sich am Vorbild Moham- 
meds orientieren. Sie machen deutlich, wie 
sich ein Muslim verhalten sollte. Aller- 
dings, die Differenz zur Realität ist - wie 
im Christentum - unübersehbar. In dem 
schmalen Bändchen findet sich viel Wah- 
res, Schönes und Nützliches in bezug auf 
die Gestaltung des Lebens. Manche Auf- 
fassungen lassen sich allerdings in einer 
christlich geprägten Kultur wohl so nicht 
akzeptieren, z. B. Sure 4,34: •Die Männer 
stehen über den Frauen, weil Gott die 
einen vor den anderen ausgezeichnet hat 

und weil sie von ihrem Vermögen (für die 
Frauen) ausgeben ... Diejenigen, von denen 
ihr Widerspenstigkeit zu befürchten habt, - 
ermahnt sie, laßt sie allein in den Schlafge- 
mächern und schlagt sie." 

Im Verständnis der Einzigkeit Gottes 
und im trinitarischen Bekenntnis der Kir- 
che liegen wohl die entscheidenden - zu- 
mindest sprachlichen - Differenzen zwi- 
schen einem Muslim und einem Christen. 
Dazu kommt die unterschiedliche Interpre- 
tation der Heils- und Offenbarungsge- 
schichte. So heißt es etwa bzgl. Jesus im 
Koran: •Ungläubig sind gewiß diejenigen, 
die sagen: Gott ist Christus, der Sohn Ma- 
rias." (Sure 5, 17) •Ungläubig sind diejeni- 
gen, die sagen: Gott ist Christus, der Sohn 
Marias, wo doch Christus gesagt hat: Ihr 
Kinder Israels, dienet Gott, meinem Herrn 
und eurem Herrn." (Sure 5, 72) •Christus, 
der Sohn Marias ist nichts anderes als ein 
Gesandter." (Sure 5, 75) Der Glaubensarti- 
kel, von Jesus zu bekennen: •gezeugt, nicht 
geschaffen", scheint mit einem Verständnis 
Jesu, wie es der Islam bietet, unvereinbar 
zu sein. Im Grunde steht dahinter ein völlig 
anderes Jesusbild. Die Aussage, die Juden 
hätten nicht Jesus, sondern einen anderen 
gekreuzigt, Gott hätte in seiner Weisheit Je- 
sus vielmehr zu sich entrückt (vgl. Sure 
4, 155 f.), macht letztlich den Gedanken 
von christlicher Erlösung und Freiheit zu- 
nichte. 

Darüber hinaus wäre ernsthaft zu disku- 
tieren, ob es sich wirklich um denselben 
Gott handelt, zu dem sich Muslime und 
Christen bekennen. P. ImhofSJ 

Weber, Hermann: An der Grenze der 
Sprache. Religiöse Dimension der 
Sprache und biblisch-christliche Meta- 
phorik im Werk Ingeborg Bachmanns, 
(Germanistik in der Blauen Eule, 
Bd. 7). Essen, Verlag Die Blaue Eule, 
1986,318 S., kart., DM 37,-. 

Die wichtigste geistige Begegnung sei für 
Ingeborg Bachmann, nach der Meinung 
des Verfassers, die mit Ludwig Wittgen- 
stein gewesen. 

Der logischen und sprachlichen Unmög- 
lichkeit, über die Grenzen der Welt hinaus- 
zukommen, entspreche die Unmöglichkeit 
von Sätzen der Ethik. Da alles Geschehen 



Buchbesprechungen 80 

und So-Sein zufällig sei, würden wir mit 
der Frage nach dem •Sinn von Sein" auf 
uns selbst verwiesen (23 0- In der Ethik 
komme aber die Welt als •begrenztes Gan- 
zes" in den Blick, damit Grenze als verän- 
derbar, also •Sinn als Aufgabe" (24). 

Es geht um die Utopie der reinen Spra- 
che. Darin zeige sich Bachmanns Ver- 
wandtschaft mit Heidegger, von dem sie als 
22jährige meinte, ihre Dissertation •wird er 
nicht überleben". Nach Heidegger •hütet 
(der Dichter) das Geheimnis des in der 
Sprache sich schenkenden Seins und stiftet 
dadurch in Geduld und Gehorsam authen- 
tisches menschliches Leben. Der Preis die- 
ser Ek-sistenz ist das Opfer des Lebens für 
die Sprache, die - in der Ausdrucksweise 
Bachmanns - eine ,reine Größe' ist." (47) 
Es geht um die Utopie des •anderen Zu- 
standes", der aber (im Gegensatz zu Musil, 
von dem Bachmann ebenfalls stark beein- 
flußt sei) nicht scheitern müsse, sondern 
seine Aufgabe als •Richtbild" (58) behalte. 
Es geht um die weiteren •reinen Größen": 
die Wahrheit (•daß die Welt sprechbar 
ist..., ist erst durch das Unsagbare, das My- 
stische... möglich" [99]), die Freiheit (•die 
als transzendentale ,sittliche Form' den 
Menschen in seine Verantwortung ruft" 
[103]), die Liebe (sie •scheint eher auf eine 
,Ganzheit' der Existenz zu verweisen, die 
sie selbst noch nicht oder nur für einige er- 
füllte Augenblicke schenkt" [107]). Es geht 
unter dem Einfluß von Simone Weil um 
Heiligkeit, besonderer Art freilich: •Wie 
bei Musil ist der Entwurf eines neuen Ty- 
pus von .Heiligkeit' - Idealbegriff einer 
vor-moralischen ,Richtung' des Lebens in 
Liebe - zusammengebunden mit einem 
,Glauben', der sich aber gegenüber einer 
expliziten und kirchlichen ,Nennung' Got- 
tes negativ verhält." (79) 

Bei der Analyse der Texte stellt sich her- 
aus, daß dem Leser in Bachmanns Werken 
auf Schritt und Tritt biblische Metaphern 
begegnen - nicht etwa, weil eigene Formu- 
lierungen fehlten, sondern weil es auch in- 
haltlich um Glaube und Moral geht. Das 
Gedicht •Ausfahrt" spricht vom Verlust 
der Heimat und meint den Verlust des 
Glaubens. Um Schuldverflechtung, Erb- 
sünde und Stolz geht es in der Erzählung 
•Alles". Um ein Weihnachtserlebnis, frei- 
lich unerwarteter Art, handelt es sich in 

dem Gedicht •Anrufung des Großen Bä- 
ren". Stellvertretung, Kreuz und Auferste- 
hung sind Thema in den Erzählungen •Das 
dreißigste Jahr" und •Unter Mördern und 
Irren". In der Erzählung •Die Karawane 
und die Auferstehung" erscheint das Geist- 
motiv: Inspiration und Einheit der Spra- 
chen. Im Hörspiel •Der gute Gott von 
Manhattan" und nicht nur dort ist Liebe 
das Alpha und Omega. Die Polarität von 
Mann und Frau wird behandelt in der Er- 
zählung •Ein Schritt nach Gomorrha", im 
Roman •Malina" geht es um das Opfer des 
Ich, und •im dritten Gedicht der ,Lieder 
von einer Insel' begegnet eine ganze Lita- 
nei von Heiligen" (180). 

Ingeborg Bachmann erlaubt indes dem 
Leser nicht, die religiösen Inhalte und Me- 
taphern arglos gläubig zu lesen. Sie kehrt 
die Glaubenssprache um: Das Gedicht 
•Psalm" z.B. fordert zum Schweigen auf, 
während der Psalm 117, der wohl im Hin- 
tergrund steht, das Volk zum Lobpreis Got- 
tes aufruft. •Das ,Neue' (in der Verwen- 
dung biblisch-religiöser Sprache) liegt wie- 
der in der neuen Sagbarkeit eines ,alten' 
Wortes aus einer authentischen Erfahrung 
heraus." (159) 

Im Schlußkapitel kommt H. Weber auf 
seine Anfangsfrage nach der religiösen Li- 
teratur zurück: •Für Tillich kommt... der 
Glaube zu seiner Vollgestalt, weil der ,ab- 
solute Glaube' die herrschende Angst unse- 
res Zeitalters, die ,des Zweifels und der 
Sinnlosigkeit' austrägt. Bachmanns Glau- 
benserfahrung wäre somit der christlichen 
Theologie bereits voraushätte sich in unge- 
schützterer Weise der geschichtlichen Si- 
tuation gestellt." (239) Dahinter setzt We- 
ber noch einmal ein Fragezeichen und 
meint schließlich, seine Unerreichbarkeit 
von uns aus überbrücke Gott mit seiner un- 
erreichbaren Liebe. 

Sicher ist am Ende: Der biblisch-theolo- 
gische Glaube ist ein brauchbarer Schlüssel 
für Bachmanns Werk, aber ist es Bach- 
mann Werk auch für den Glauben? Erlaubt 
ist jedenfalls, daß sich bei der Lektüre ihrer 
Dichtungen gelegentlich Zweifel einschlei- 
chen, ob das alles so ehrlich ist oder ob da 
ein trotziges Kind über die Unerreichbar- 
keit Gottes noch weiterweint, obwohl der 
Trotz so weit gar nicht mehr reicht. 

P. Leutenstorfer SJ 




