Buchbesprechungen 68

satzliche Ubereinstimmung in der theologischen Ortung der Sikularinstitute se-
hen, wie sie Pollak im theologisch-systematischen Teil ihrer Untersuchung her-
ausgearbeitet hat. Die vorgelegte Position finde ich deshalb sehr beachtlich und
wertvoll, weil so das Selbstverstindnis der Sikularinstitute nicht durch Abgren-
zung (von den Religiosen oder den Laien), sondern durch Auslotung ihrer inne-
ren Anliegen gewonnen wird. Ich bewerte das als einen fruchtbaren Ansatz fiir
die Zukunft von Idee und Leben der Sikularinstitute.

Mit dem SchluBkapital legt die Verfasserin eine knappe Zusmmenschau der
gesamten Arbeit vor. Sie will dies als Versuch einer Synthese verstanden wissen.
In sehr geraffter Form werden die Schritte der Untersuchung skizziert, so daB
der Leser die Méglichkeit hat, auf zwolf Seiten die wesentlichen Aussagen der
Studie sich anzueignen. Die sorgsam aufgefiihrten Riickverweise erleichtern es
sehr, an jeder interessierenden Stelle der Arbeit einsteigen und sich vergewissern
zu kénnen.

Im Anhang findet sich eine Termin- und Themeniibersicht zu den Treffen der
Arbeitsgemeinschaft der Sikularinstitute in Deutschland von 1961-1984
(266-272). Wichtige bibliographische Hinweise und ein sehr umfangreiches Lite-
raturverzeichnis (273-314) bieten jedem, der iiber Sdkularinstitute arbeiten will,

ein fundierte Hilfe.

Peter Wolf, Freiburg

BUCHBESPRECHUNGEN

Biographisches zur Religionsgeschichte

Legenda aurea. Das Leben der Heili-
gen. Hrsg. von Erich Weidinger.
Aschaffenburg, Pattloch Verlag 1986,
534 S, geb., DM 39,80.

Zunidchst etwas widerwillig griff im Jahre
1521 der schwer verwundete junge spani-
sche Offizier Ifigo de Loyola auf seinem
Krankenlager im -elterlichen SchloB zur
»Legenda aurea“. Eigentlich stand ihm der
Sinn viel mehr nach héfischer Ritterepik,
die von Minnedienst und kriegerischen
Abenteuern handelt. SchlieBlich beschif-
tigte ihn die Frage, wie es wére, wenn auch
er das tun wiirde, was der hl. Dominikus
und der hl. Franziskus getan haben. Zur
Wirkungsgeschichte der Legenda aurea ge-
hort auch ihre Bedeutung bei der Bekeh-
rung des hl. Ignatius, zugleich ein Zeugnis
fiir ihre weite Verbreitung und Bedeutung
bis in die beginnende Neuzeit. VerfaBt hat
sie der Dominikaner und spitere Erzbi-

schof von Genua Jacobus de Voragine
(1228-1298) vor 1267 unter dem Titel ,,le-
genda sanctorum in uno volumine compila-
vit“. Seine Leistung bestand in der redak-
tionellen Zusammenfassung einer uniiber-
schaubaren Materialfiille iiber das Leben
der Heiligen und ihrer Systematisierung
nach der Chronologie des Kirchenjahres.
Die schon im 13. Jahrhundert ,Legenda
aurea® genannte Sammlung war in
Deutschland schon 1282 bekannt und brei-
tete sich schnell weiter aus. Wer kennt
heute noch z.B. die ,,Sieben Schlifer aus
Ephesus, Remigius den Bekenner, den
Hauptmann Longinus .. ?

Zur ErschlieBung der mittelalterlichen
Kunst ist die , Legenda aurea“ unentbehr-
lich. Was uns an den Heiligen oftmals stort,
ist ihre Stilisierung. Es gilt darum, die Sen-
dung der Heiligen bis dorthin zu verfolgen,
wo ihre Aktion aus der Kontemplation er-
wichst. Das Wichtigste ist, daB wir aus der



Buchbesprechungen

gleichen Quelle heraus zu beten und zu le-
ben suchen, wie sie es getan haben. Die
Ausgabe von E. Weidinger bietet nur eine
Auswahl, wenn auch eine recht umfangrei-
che, aber leider sind die Auslassungen nir-
gends vermerkt. Der angestrebte ,,Haus-
buchcharakter” ist dadurch stark beein-
trichtigt, daB die angegebenen Gedenktage
nicht dem giiltigen Heiligenkalender ent-
sprechen. Trotz allem ist es sehr zu begrii-
Ben, daB die ,,Legenda aurea“, in einer gut
lesbaren neuen Ubersetzung zu einem er-
schwinglichen Preis greifbar ist. M. Karger

Lachance, Paul: The Spiritual Journey
of the blessed Angela of Foligno ac-
cording to the Memorial of Frater A.
(Studia Antoniana, 29). Rom, Pontifi-
cium Athenaeum Antonianum 1984.
X/416 S., kart., ca. L 25000.

Fiir das aktuelle Ringen um den rechten
Platz der Frau in Kirche und Welt bringen
diese sorgfiltigen Untersuchungen einer
mittelalterlichen Mystikerin (1249-1309)
wertvolle Hilfe. In klarer Gliederung erar-
beitet der Autor die Voraussetzungen fiir
eine Beschiftigung mit ihrer Erfahrung:
Text der Berichte, Zeithintergrund, Biogra-
phisches. Die Erfahrungs-Stufen der Seli-
gen bieten einige fiir die Zeit nicht untypi-
sche Schwierigkeiten: Thr Seelenfiihrer Fra
Arnaldo (Arnauld) hat das ,Memorial®
nach dem in umbrischem Dialekt gehalte-
nen Diktat 1297 auf Latein niedergeschrie-
ben. Die andere Schwierigkeit ist der mysti-
sche Weg von ungewdhnlich vielen, von
,dreifig® Stufen (die letzten werden von
Fra Arnaldo zusammengefaBt). Doch diese
Vielzahl ist wohl eher eine biographische
als eine systematische Ordnung. Wertvoll
wird die Untersuchung von P. Lachance
besonders durch das stindige Heranziehen
von anderen mystischen Zeugnissen (be-
sonders die spanische Mystik) und moder-
ner Theologien (besonders v. Balthasar).
Die Mystik Angela de Folignos war von
groBem EinfluB auf die extreme Armuts-
auffassung der Franziskanerspiritualen
(Ubertino de Casale). Angela selbst fand
erst mit 40 Jahren den Weg zur Innerlich-
keit, der sie schmerzvolle Pfade fithrte. Die
wichtigen letzten ,Etappen® leitet P. La-
chance ein mit einem historischen Riick-

69

blick auf das ,,.Symbol der Dunkelheit“ (Bi-
bel, Gregor v. Nyssa, Ps. Dionysius und
dessen Weiterwirken, Bonaventura). Damit
namlich wird das Auffilligste dieser My-
stik sichtbar: die ,,Extrem“-Erfahrung des
Verlassen-Seins von Gott, die dann -
gleichsam in derselben Richtung zum
Nicht-und-Alles weitergefiihrt und nicht so
sehr abgebrochen - sich ,,von Innen her*
6ffnet zur ,Extrem“-Erfahrung der Eini-
gung mit Gott.

Viele andere Anregungen zur Phinome-
nologie und zur Theologie der Mystik sind
in dieser Arbeit (und darin: in der Erfah-
rung Angelas) zu finden: die Rolle Jesu
Christi, die Rolle der aszetischen Strenge,
die Rolle des Lebensalters usw. Wichtig fiir
heute scheint mir besonders: die Erfah-
rungstiefe, die in dieser Konkretheit wohl
eher den Frauen im Christentum geschenkt
wurde. J. Sudbrack SJ

Augustijn Cornelis: Erasmus von Rot-
terdam. Leben - Werk - Wirkung.
Miinchen, C.H. Beck 1986. 2018,
Ln., DM 48,-.

Zweifellos war Erasmus von Rotterdam
(1469-1536), Sohn eines Priesters — er
selbst wurde 1492 zum Priester geweiht —,
einer der einfluBreichsten und genialsten
Humanisten. In der Biographie iiber ihn
verarbeitet C. Augustijn die neuesten For-
schungsergebnisse: Erasmus 14Bt sich als
eigenstdndige Personlichkeit in der stiirmi-
schen Zeit der Reformation ausmachen.
DaB seine Werke 1559 auf dem Index lan-
deten, ist fiir einen heutigen Katholiken
nicht mehr verstidndlich. Ob nicht auch Ig-
natius v. L. zu hart iber ihn urteilte? Wih-
rend seiner Studienzeit in Paris war gegen
Erasmus dort polemisiert worden. In un-
sachlicher Weise hatte man ihn des Luthe-
rianismus bezichtigt. Dabei ging es im ,,Bi-
belhumanismus“ (J. Lindeboom) um ,die
konsequente Anwendung der philologi-
schen Methode auf die Bibelwissenschaft,
die Auswirkung dieses Verfahrens auf eine
neue Wissenschaftsmethode und das Pro-
gramm einer Reform von Religion und Ge-
sellschaft* (170). Wir sollten vor allem
heutzutage davon ausgehen, dal3 Erasmus
subjektiv ein durchaus konservativer
Mensch war und sich des objektiv revolu-



Buchbesprechungen

tiondren Charakters seines Lebenswerkes
wenig bewuBt war (vgl. 169).

Fiir sein persdnliches Leben bildete die
mittelalterliche Theologie und Frémmig-
keit den Hintergrund. Bei aller Distanz zur
Kirche, besonders gegeniiber ihrem #duBe-
ren Erscheinungsbild - momentan wird da-
fiir die einseitige Rede von der Amtskirche
gebraucht -, galt sie ihm doch als die Kir-
che, von der er nie abgewichen sein wollte
(vgl. 161). Fast iiberspitzt formuliert Eras-
mus: ,,Derjenige, der sich von der Gemein-
schaft der Kirche absondert und zu einer
Ketzerei oder einem Schisma iibergeht, ist
schlechter als der, der ohne Schiandung der
Dogmen unrein lebt.* (159) Viele der Re-
formatoren hielten ihn vor allem in den er-
sten Jahren der Reformation fiir einen der
Ihren.

Auch nach seinem groBen Streit mit
Martin Luther blieben ihm viele Schweizer
Reformatoren gewogen. Erasmus selbst:
~Wenn ich im voraus gewufBt hitte, daB
dieses Geschlecht heraufkommen wiirde,
hitte ich vieles von dem, was ich geschrie-
ben habe, nicht oder anders geschrieben.”
(153) An seiner im Grunde kirchlichen Ge-
sinnung laBt sich schwer zweifeln, auch
dann nicht, wenn man beriicksichtigt, daB3
er den unter der Hand angebotenen Kardi-
nalshut (1535) ablehnte.

C. Augustijn bringt Erasmus von Rotter-
dam einem Menschen in heutiger Zeit so
nahe, daB er nicht nur Leben, Werk und
Wirkungsgeschichte sachlich zur Kenntnis
nimmt, sondern eine Sympathie fiir Eras-
mus empfindet, die das Interesse verstirkt,
sich mit dessen Grundanliegen damals aus-
einanderzusetzen, zumal bei diesem Stu-
dium aufgeht, daB vieles davon auch heute
von aktueller Brisanz ist. Das Buch ist trotz
des hohen Niveaus der Darstellung span-
nend zu lesen. Eine solche niichterne und
einfithlsame Biographie kann wohl nur je-
mand schreiben, dem der christliche Hu-
manismus ein hoher Wert ist.  P. Imhof SJ

Tiirks, Paul: Philipp Neri oder Das
Feuer der Freude. Freiburg/Basel/
Wien, Herder 1986. 240 S., geb., DM
28,-.

Die vorliegende Biographie iiber Philipp
Neri (1515-1595) prisentiert nicht neueste

70

Forschungsergebnisse, sondern erzihlt sein
Leben auf der Grundlage ilterer, meist ver-
griffener Beschreibungen neu. Entschei-
dend ist dabei, wie erzidhlt wird: sehr an-
schaulich und mitreiBend - so daBl wir mit
Goethe, auch ein Biograph Ph. Neris, sa-
gen kdnnen: Wer diese Biographie studiert,
wird des Heiligen ,,and4chtig und munter®
gedenken. Was hat man also von diesem
Buch? Wie Ph. Neri seine groBlen Vorbil-
der, den Pfarrer, Humoristen und ,,Narr in
Christo“, Piovano Arlotto, aus dessen ge-
sammelten Anekdoten und den Kaufmann
Giovanni Colombini, dessen Apostolat
(»den Namen Jesu dauernd verkiinden, in
einer Welt, wo dauernd iiber alles geredet
wird, nicht aber iiber das Wichtigste*; 23)
ihn tief prigte, aus einer Biographic ken-
nenlernte, kann man auf nimliche Weise
hier ein christliches Vorbild finden. ,,Vor-
bild* ist hier gemeint im Sinne von Hinge-
rissen-werden durch die Faszination dieses
Mannes. Schon wenn man iiber seine
Spéfe lacht, tritt man aus sich selbst heraus
und vollzieht die gleiche Bewegung wie
Neri selbst und hat ansatzweise bereits De-
mut und Liebe geiibt; man ist so schon sein
Schiiler geworden. So etwas erméglicht die-
ses Buch; und dadurch bezeugt es zugleich
das frische Weiterleben des Oratoriums,
das Philipp Neri griindete.

Ph. Neri hat in Rom alle Formen des
Mifibrauchs klerikaler Macht erlebt; er
selbst wurde vom Kardinalvikar fiir sein
geistgewirktes Werk als Sektierer ange-
schrien, und sein Oratorivm stand lange in
der Gefahr, von der Inquisition vollig zer-
schlagen zu werden. Doch niemals kam ein
bdses Wort iiber seine Lippen. Die Dimen-
sionen der geistlichen Bewiltigung unge-
rechter Behandlung durch die Kirche bei
Philipp Neri relativieren heutiges Jammern
tiber die ,,Amtskirche“. Nihrt es sich nicht
oft auch von narziBBtischer Wehleidigkeit?

Ph. Neri hat den Sieg der Kirchenreform
noch erlebt; zuletzt saBen die Kardinile
bei ihm im Beichtstuhl, und er hat sie z. B.
dadurch ,gedemiitigt“, daB er einem, der
sein Tafelsilber wohl auch nur aus Anpas-
sung an die neue Schlichtheit der Reform-
kurie verkaufen wollte, dies mit dem Zu-
spruch verbot: ,DaBl man gut ist, auch in
einer Umgebung von Reichtum und Kul-
tur, das allein ist wichtig.* (55)



Buchbesprechungen

Eigentlich sollte jede Einfiihrung in die
Beichtpastoral mit diesem Buch beginnen
oder zumindest mit folgender Geschichte:
,Da kam einmal jemand zur Beichte, mit
dessen Reue es nicht weit her war. Philipp
sagte kein Wort des Vorwurfs, sagte nur
entschuldigend, er mége doch ein Weil-
chen warten, da er, Philipp, noch etwas er-
ledigen miisse. In der Zwischenzeit moge er
sich das Kruzifix ansehen, das er ihm gab.
Es wird berichtet, daB der Ponitent zuerst
nur fliichtig hinsah, da er aber ganz verén-
dert war, als Philipp zuriickkehrte. (57)

Leider fehlt ein Kapitel iiber die Begeg-
nung und das Verhidltnis zwischen den
Zeitgenossen Philipp Neri und Ignatius
von Loyola. Die wenigen Hinweise geben
keinen wirklichen Aufschluf. Allerdings
findet derjenige, der Ignatius schon ein we-
nig kennt, viele erstaunliche Parallelen im
Leben dieser beiden Mystiker und Ordens-
griinder, die sich trotz gegensitzlicher Cha-
rakterstrukturen doch zutiefst verstanden
haben.

Der sehr lesenswerte Band schlief3t mit
einer kurzen Geschichte des Oratoriums bis
in die Gegenwart. M. Karger

Lorenz, Erika: Ein Pfad im Wegelo-
sen. Teresa von Avila - Erfahrungsbe-
richte und innere Biographie. Frei-
burg/Basel/Wien,  Herder  1986.
158 S., kart., DM 8,90.

Teresas innere Biographie basiert auf Er-
fahrungsberichten, die sie von 1560 bis
1581 fiir ihre Beichtviter schrieb — notwen-
dige Rechtfertigung in einer Zeit, die
Frauenmystik prinzipiell zunéchst einmal
als Hiresie verdichtigte; hinzu kam er-
schwerend die jiidische Abstammung viter-
licherseits.

Erika Lorenz verbindet souverin Teresas
ungewdhnliche mystische Erfahrung mit
deren #uBlerem Lebensverlauf vor dem bri-
santen Hintergrund des spanischen Rei-
ches, das sich aufgrund seiner Geschichte
als Wahrer des christlichen Glaubens ver-
stand und dabei den Weg zur Weltmacht
verfehlte. Es ist sehr eindrucksvoll, wie Te-
resa im Konflikt zwischen Charisma und
Gehorsam zur Heiligen heranreift, wie ihr
sulere Hindernisse zum Ansporn werden
und innere Erfahrungen, die man allzu

71

leicht als ,peripher” ignoriert, ihre Ent-
wicklung vorantreiben. Teresas Genie
leuchtet dabei in gerade die heutige Zeit
beriihrender Weise auf: dieses unerhorte
Gespiir fiir Erfahrung, die nach ihrer eige-
nen Meinung die Gelehrsamkeit ersetzt,
diese Beriicksichtigung des Individuellen
auf dem Wege der Christusverwirklichung.

Das Buch gehort in die Hande aller, die
spirituell interessiert sind. Dariliber hinaus
ist es anch von besonderem Interesse fiir
Jesuiten und Dominikaner, deren Einfuf}
auf die Heilige hier erstmals in einer
deutschsprachigen Biographie dargestellt
ist. P. Dyckhoff

Leitenberger, lIlse: Die Herrlichkeit
des Karmel. Ein Orden fiir die Kirche
von heute. Graz/Wien/Koln, Styria
1985. 160 S., kart., DM 29,80.

Ilse Leitenberger gibt ihrem Buch den Titel
,,Die Herrlichkeit des Karmel® — nicht, weil
in diesem Orden schon alles herrlich wire,
sondern weil sie in ihm eine Chance sieht
fiir die Kirche von heute, fiir eine Kirche
im Umbruch und Aufbruch zur Weltkirche,
die nicht méglich sein wird als ein diktato-
rischer Superstaat, sondern als gewandelte
und sich wandelnde Kirche des Dienstes
und des Gebets; also fiir eine Kirche der
»Verborgenheit“ des jeweils persénlichen
Einsatzes, fiir den der teresianische Karme-
litenorden das Modell liefert, seit der ere-
mitisch-kontemplative Prophet Elija einbe-
zogen wurde in ein Leben und Beten chri-
stozentrischer  Stellvertretung. Hinzu
kommt die ,marianische“, die weibliche
Seite dieses Ordens, von der heiligen Te-
resa auf eine neue Ebene gehoben, als sie
sich als Frau in aller Ungunst der Zeit er-
kiihnte, sogar den Ménnerorden zu refor-
mieren: ein unerhértes Faktum der Mitar-
beit einer Frau an der Gestaltung der Kir-
che.

Wird in der ersten Hilfte des Buches das
grundsitzliche Wesen des Ordens vermit-
telt — in einer zugleich lockeren wie ein-
dringlichen Sprache, die eine gewaltige
Fiille historischen Uberblicks scheinbar
miihelos an den Leser herantrigt —, so ist
die zweite Hilfte den Lebensbildern mo-
derner grofler Karmeliten gewidmet, wie
dem Hamburger Juden Hermann Cohen



Buchbesprechungen

(1820-71), der ,kleinen Araberin“ Mirjam
Bauardy, der von der Dreifaltigkeit ergrif-
fenen Elisabeth Catez (von Dijon,
1880-1906), dem kiirzlich seliggesproche-
nen Polen Josef Kalinowski (1835-1907;
Ilse Leitenberger widmete ihm 1983 ein
Buch) und der brillant begabten Edith
Stein, die im Gebet ihre Erfiillung fand, bis
sie in Auschwitz 50jihrig ihr Leben lassen
multe, fiir sie als Autorin der ,,Kreuzeswis-
senschaft selbst Kreuzerfahrung.

Mit leidenschaftlicher Liebe vertritt
I. Leitenberger die fiir das heutige Leben
noch nicht geniigend erkannte Méglichkeit
eines Drittordens, eines freiwilligen Lebens
der ,,Weltleute* im Geiste des Karmels.
Die geistigen Schitze des Ordens sollten
nicht hinter Klostermauern verborgen blei-
ben. Ein mutiges Buch! E. Lorenz

Friedrich von Spee. Priester — Poet —
Seelsorger. Hrsg. von Michael Siever-
nich, Frankfurt, J. Knecht 1986, 144
S., geb., DM 38,-.

Mit 44 Jahren starb 1635 in Trier bei der
Pflege von Pestkranken, bei denen er sich
angesteckt hatte, mitten im 30jidhrigen
Krieg, der Jesuit Friedrich Spee von Lan-
genfeld. Sein eigentliches Berufsziel, Mis-
sionar in Indien, war ihm verwehrt wor-
den; er litt die meisten Jahre unter einem
engstirnigen Oberen, der ihn sogar, als er in
Paderborn lehrte, mitten im Semester auf
demiitigende Weise absetzte. Spee war in
der Frage der Hexenprozesse durch seine
argumentativ kaum zu widerlegende Kritik
unliebsam geworden. Er stand darum auch
mehrfach kurz vor der Entlassung aus dem
Orden. Nicht nur, da} er in Gefahr stand,
selbst Opfer der Hexenhysterie zu werden,
fast wire er bei einem Attentat 1628 in
Peine im Verlauf der Gegenreformation an
seinen schweren Kopfverletzungen gestor-
ben. Spee entlarvte in seinem anonym ver-
offentlichten Traktat , Cautio Criminalis®,
d. h. ,VorsichtsmaBregeln bei Strafprozes-
sen“, von 1631 das System der Hexenver-
folgung als allein auf der Folter beruhend.
Durch seinen Kampf gegen den Hexen-
wahn, ein Phinomen der Neuzeit, das ge-
rade um 1630 in den katholischen Fiirsten-
timern um sich griff, und seine geistliche
Lyrik ist Spee noch heute bekannt.

72

Den Autoren des vorliegenden Bandes
gelingt es, das bedriangte Leben dieses Or-
denspriesters und Dichters zu erhellen. Ein
anschauliches Lebensbild zeichnet E. Bren-
ninkmeyer, besonders hinsichtlich der Lei-
den durch den eigenen Orden. Die Um-
stinde des Attentats im Zusammenhang
mit Spees Mission in Peine untersucht
R. Mérchen. K. Schatz beschreibt die Ent-
stehung der ,,Cautio Criminalis*“ auf dem
Hintergrund der Hexenprozesse dieser
Zeit. Das Verhiltnis von Gottes- und Nich-
stenliebe in Spees Mystik bestimmt K. Mer-
tes in der geistlichen Erfahrung Spees: ,,Im
Blick auf den Gekreuzigten enthiillt sich
ihm das wahre Gottesbild. Der Mensch,
der nach Gott rief, erfiahrt sich selbst als
der Gerufene, der Suchende ist der Ge-
suchte. Den Ruf zur Umkehr ruft der, der
sich selbst zu den Menschen umgekehrt
hat.” (126) W. Kiippers erschlieBt die aus
Spees NachlaBl veroffentlichte Lyriksamm-
lung ,,Trutz-Nachtigal“ von 1649. Eine
wichtige Hilfe, um heute hinter der barok-
ken Allegorese die geistliche Dimension
der Dichtung Spees zu erfassen. 1. Fetscher
interpretiert sehr einfithlsam ein Weih-
nachtsgedicht Spees in diesem Sinne. Bi-
schof P.-W. Scheele deutet Spees frithe Ly-
rik als , Hoffnungsimpuls“ (65) trotz
(=,,Trutz-Nachtigal“) eines harten Lei-
densweges in Kirche und Gesellschaft:
... die erlittene Not fithrt Spee mitten hin-
ein ins Geheimnis der Hoffnung. Sein Leid
macht ihn sensibel fiir das Leid, das Jesus
Christus auf sich genommen hat, und 148t
ihn so die Liebe erahnen, die ihn beseelt.“
(70 f) Als einen Meister ganzheitlicher Ge-
betspraxis entdeckt J. Sudbrack (vgl. GuL
58 [1985] 88-97) Spee am Beispiel seines
Meditationsbidndchens ,,Giildenes Tage-
buch® (1649): ,,Was wir miihsam mittels
Psychologie und Psychosomatik fiir die
Spiritualitit zuriickgewinnen miissen und
was manch einer in dstlichen Meditations-
iibungen oder charismatischen Gebetsgot-
tesdiensten als Neuheit erlebt, ist fiir den
Jesuiten des 16./17. Jahrhunderts selbstver-
standlich: Inneres Gebet muB korperlich
verankert werden, damit es den Menschen
ganz ergreife.” (108) Einen Beitrag zur Wir-
kungsgeschichte Spees in der bildenden
Kunst stellt H. Watzka vor, einen Holz-
schnitt aus dem Zyklus ,Engel der Ge-



Buchbesprechungen

schichte“ von HAP Grieshaber, der am Bei-
spiel der Hexenjustiz und der Person Spees
das Ineinander von Heils- und Unheilsge-
schichte aufweist.

Der von M. Sievernich eingeleitete und
gut zusammengestellte Band schlieBt mit
einem alteren Beitrag von K. Rahner tiber
Spees heutige Bedeutung (vgl. GulL 56
[1983] 284-291). Sehr personlich fafit Rah-
ner zusammen: ,,... es ist schén, mit einem
solchen Mann wie Spee iiber Jahrhunderte
hinweg im selben Orden zu leben und zu
beobachten, wie groB angelegt die Grund-
konzeption eines Ignatius von Loyola war,
der aus einer mystischen Gottesetrfahrung
heraus den Menschen um Gottes Willen zu
dienen versuchte, Kirche voraussetzend
und Kirche bildend, und so ein Charisma
weitergeben konnte, das auch nach Jahr-
hunderten nicht untergegangen ist.“ (129)
Der sehr lesenswerte Band schlieit mit ei-
nem Verzeichnis der neuesten Arbeiten
iiber Spee. M. Karger

Marie de I'Incarnation: Der Lebensbe-
richt von 1654. In Auswahl {ibers. von
Josef Schmidt und Marion Moamai
(Christliche Meister, 28). Einsiedeln,
Johannes Verlag 1986. 146 S., brosch.,
DM 25,-.

Marie Guyart (1599-1672), die als Ursuline
den Namen Marie de [!’Incarnation an-
nahm, gilt als die bedeutendste Mystikerin
des romanischen Barock. J. Schmidt macht
hier erneut dem deutschen Leser ihren Le-
bensbericht zuginglich. Schon als junges
Maidchen hatte Marie das Verlangen, in
ein Kloster einzutreten, was ihr aber
die Eltern untersagten. Sie heiratet, wird
aber bald Witwe und steht v6llig mittellos
da mit einem kleinen Sohn. Sie tritt als un-
bezahlte Arbeitskraft in das Transportun-
ternehmen ihres Schwagers ein und ist auf-
grund ihrer praktischen Veranlagung bald
unentbehrlich.

Drei groBe Dreifaltigkeitsvisionen be-
griinden ihre trinitarische Mystik. Die theo-
logisch nicht gebildete Marie sagt dieses
Mysterium in ihren Schriften erstaunlich
klar und tief aus. Nachdem sie bereits ein
Leben nach den evangelischen Riten ge-
lebt und versprochen hat, tritt sie 1631 in
das Ursulinenkloster in ihrer Heimatstadt

73

Tours ein. Die Trennung von ihrem Sohn
Claude - er wurde spiter Benediktinerpa-
ter und gab, selbst ein bekannter geistlicher
Schriftsteller geworden, die Schriften sei-
ner Mutter heraus — war ihr schwerster Ver-
zicht. Thr Lebensbericht schildert in der
Auswahl des Germanisten J. Schmidt,
Montreal, vorwiegend ihr inneres Leben.
Die instruktive Einleitung beschreibt ihr
bewegtes Leben.

Marie wurde mit zwei Schwestern 1693
in die Mission nach Kanada entsandt. In
Quebec, ,,La Nouvelle France®“, begann fiir
sie ein duBerst hartes Pionierleben. Sie wid-
mete sich der Erziehung von Indianerméid-
chen und der Krankenpflege. Realititssinn
und innige Frommigkeit verbinden sich in
dieser auBergewdhnlichen Ordensfrau, die
zugleich missionarische Pionierin und my-
stische Schriftstellerin war: ,,Als der Ruf
kam, nach Kanada zu ziehen und dort Mis-
sionsarbeit zu leisten, waren fiir mich die
Bibelstellen, die vom Reich Christi und sei-
ner Verbreitung sowie von der Bedeutung
des Seelenheils derer handeln, fiir die er
sein Blut vergossen hat, wie Pfeile, die
mein Herz durchbohrten, auf dafl der
Ewige Vater doch seinem geliebten Sohn
Recht verschaffe gegen die bosen Geister,
die ihm das raubten, wofiir er so gelitten
hatte.“ (138) Schwerste Riickschlige muBite
sie hinnehmen, ihr Kloster brannte ab, die
Indianer miBdeuteten den Ausbruch einer
Pockenepidemie als unmittelbare Wirkung
der Taufe, zudem hatte der Schnapshandel
mit den Indianern schlimmste Folgen. Zu-
letzt wurde ihr missionarisches Werk als
Erziehungsanstalt fiir die Kinder der Gar-
nison abgedringt.

Das geistgewirkte Lebenszeugnis der
Marie de PIncarnation zeigt die einzig
mogliche Begriindung all jener heutigen
Versuche, das Riiteleben als Einheit von
Aktion und Kontemplation zu erneuern:
sich senden lassen in der Teilhabe an der
trinitarischen Sendung des Sohnes.

M. Karger

Scherz, Gustav: Niels Steensen (Nico-
laus Steno) (1638-1686). Hrsg. vom
Kgl. Dinischen Ministerium des Au-
Bern. Kopenhagen, B. Luno 1984.
100 S., kart.



Buchbesprechungen

Niels Steensen (1638-1686), Goldschmied-
sohn aus Kopenhagen, erlangte als bahn-
brechender Naturforscher Weltruhm; er
war nacheinander Anatom, Paldontologe,
Geologe, dessen Entdeckungen groBenteils
bis heate giiltig sind. Er war stets offen fiir
das Newe der Naturwissenschaft - noch
wurden ja das kopernikanische Weltsystem
und die experimentellen Methoden disku-
tiert. Zugleich war Steensen jedoch ein tief-
religidser Mann, dessen geistige Entwick-
lung nach langen inneren Kdmpfen in der
Konversion zur katholischen Kirche gip-
felte, zu der es 1667 wihrend eines Italien-
aofenthaltes kam. Sein Interesse am ka-
tholischen Glauben wurde so stark, daB er
sich von der Naturwissenschaft abwandte,
seinen Lehrstuhl in Kopenhagen aufgab
und sich in Italien zum Priester weihen
lieB. Seit 1677 war er in verschiedenen
Stadten im Norden Deutschlands als Bi-
schof titig. Mit groBem Geschick und tie-
fer Gldubigkeit diente er der Kirche. Er
war ein radikaler Asket und bemiihte sich
vielfach nm soziale Probleme. Als Opfer in-
nerkirchlicher Intrigen verbrachte er seine
letzten Lebensjahre als einfacher Seelsor-
ger in Hamburg und Schwerin. Jahrhunder-
telang fast vergessen, wurde er vor einigen
Jahrzehnten als Wissenschaftler wiederent-
deckt. Ein SeligsprechungsprozeB ist im
Gange.

Das schmale, reich bebilderte Bindchen
bringt sehr detailliert und informativ eine
gelungene Biographie Steensens, die sehr
stark seine geistlichen Anliegen beriicksich-
tigt. Das Buch - die deatsche Ubersetzung
ist zum Teil etwas holprig — wurde vom di-
nischen AuBenministerium anliBlich des
300. Todestages Steensens publiziert; eine
durchaus bemerkenswerte Geste gegeniiber
dem Katholizismus. Es kann kostenlos be-
zogen werden iiber die Kgl. Din. Bot-
schaft, Postfach 180220, 5300 Bonn 1.

S. Kiechle ST

Gaida, Pranas: Erzbischof Teofilius
Matulionis. Hirte, Gefangener, Miirty-
rer. Miinchen/Ziirich, Schnell & Stei-
ner 1986. 168 S. (mit 26 Schwarzweil3-
Abbildungen und 2 Karten), Kkart.,
DM 19,80.

74

Zeiten der Verfolgung sind reich an Beken-
nern und Mirtyrern, deren Bedeutung weit
iiber die jeweils betroffene Ortskirche hin-
ausreicht. Ein beeindruckendes Beispiel
der Bewdhrung im Glauben gab der litaui-
sche Erzbischof Teofilius Matulionis
(1873-1962). 1900 zum Priester und 1928
im geheimen zum Bischof geweiht, muBte
er im Laufe seines Lebens drei lange, seine
Gesundheit ruinierende Gefingnisstrafen
verbiiBlen, die er zwar nicht einfach kritik-
los hinnahm, aber doch im Gehorsam ge-
geniiber Gottes Willen und Ratschluf in ei-
genartiger Gelassenheit ertrug.

Das vorliegende Buch gibt einen recht
ausfiihrlichen Einblick in das wechselvolle
und stets bedrohte Leben des Erzbischofs.
Er war schon als junger Priester sowohl fiir
die von ihm geforderte und selbst gelebte
Zucht und Ordnung - in einem fiir uans
westliche Menschen wohl kaum vorstellba-
ren Mall - bekannt (vgl. 19) als auch fiir
seinen Eifer, seine Weisheit, Giite und Ge-
duld (vgl. 21) und galt schon zu Lebzeiten
als heiligmaBig (vgl. 60).

Das Buch ist in einer sehr einfachen,
leicht verstindlichen Sprache geschrieben,
der man allerdings an manchen Stellen die
Ubersetzung (aus dem Litavischen) an-
merkt. Obgleich die vielen Namen zuwei-
len verwirren, entsteht doch ein deutliches
Bild von der Situation der verfolgten Chri-
sten — nicht zaletzt durch die Schilderung
so mancher Schikanen der sowjetischen
Regierung im Kampf gegen die Kirche (vgl.
z. B. die Aussage eines Staatsanwalts vor
Gericht: ,,Strafe ihn nicht nur fiir das, was
er schon getan hat, sondern auch fiir das,
was er noch tun kdnnte*; 34).

P. Riesterer SJ

Lewis, Clive Staples: Die Weisheit mei-
nes Meisters. Anthologie aus George
MacDonald. Ubers. von M. Gisi und
H. U. von Balthasar (Kriterien 78).
Einsiedeln, Johannes Verlag 1986. 160
S., brosch., DM 19,—.

Lewis, von Hause aus Literaturwissen-
schaftler, greift zuriick auf die klassische li-
terarische Gattung der Sentenzensamm-
lung, nicht um ,,MacDonalds literarischen
Ruhm neu zu wecken, sondern seine reli-
gidse Unterweisung zu verbreiten® (14).



Buchbesprechungen

Wer war George MacDonald, und was
macht ihn in den Augen von Lewis zu ei-
nem christlichen Lehrer? MacDonald
(1824-1905) war calvinischer Pfarrer in
Schottland. Er war verheiratet und hatte
mehrere Kinder. Er geriet einmal unter
,Haresieverdacht®“, als ihm etwas ,,Theolo-
gisches* Betreffendes vorgeworfen wurde:
die christliche Hoffnung! ,,Er hoffte wirk-
lich, daB alle Menschen einmal gerettet
werden, aber das nur, weil er hoffte, dall
sich alle bekehren. Er weiBl (und keiner
weil} es besser), daB3 selbst Allmacht keine
Unbekehrten erldsen kann.* (17) Nachdem
ihm aus diesem Grund von der pradestina-
tionsgldubigen Kirchenverwaltung sein Ge-
halt gekiirzt wurde, mufite MacDonald
schlieBlich resignieren und sich und seine
Familie als freier Schriftsteller und Vor-
tragsredner durchbringen.

Fiir Lewis — er lernte zufillig seine fanta-
stischen Romane und religidsen Traktate
kennen ~ war MacDonald eine wichtige
Hilfe auf dem Weg zur Annahme des
christlichen Glaubens. Seine Auswahl ent-
hilt Sentenzen, die, aus Entschiedenheit
geschrieben, zur Entscheidung rufen. Mac-
Donald ist eine Sentenzensammlung wert;
aber so etwas 148t sich schlecht rezensieren
- es sei denn, man schreibt Glossen dazu,
d. h. einen Sentenzenkommentar. In gewis-
sem Sinne ist das Werk von Lewis ein einzi-
ger gewaltiger Kommentar zu MacDonald.
Wer Lewis kennenlernen will — und er wird
gerade wieder entdeckt -, wird auch Mac-
Donald kennenlernen wollen, der ihn hin-
fihrte zur Weisheit des einen und einzigen
Meisters. M. Karger

Offen fiir die Zeichen der Zeit. Pedro
Arrupe im Zeugnis seiner Mitarbeiter.
Hrsg. von Stefan Bamberger. Keve-
laer, Butzon & Bercker 1986. 166 S.,
kart.,, DM 22,-.

Pedro Arrupe, Generaloberer des Jesuiten-
ordens in der Nachkriegszeit, lebt heute
hochbetagt und schwer krank auf der Pfle-
gestation der Generalskurie der Jesuiten in
Rom. Einige seiner ehemaligen Mitarbei-
ter, in verschiedensten Lindern und Aufga-
ben titig, legen hier ein Buch vor, in dem
sie, z. T. sehr personlich, Zeugnis ablegen
fiir ihren ehemaligen Oberen, der sicherlich

75

eine der herausragenden Gestalten der ka-
tholischen Kirche in diesem Jahrhundert
war und ist. Arrupe war vielfach umstrit-
ten; von manchen wurde er leidenschaft-
lich abgelehnt, aber von denen, die ihn ni-
her kannten und verstanden, zumeist hoch-
geschitzt, bewundert und geliebt. Arrupe
war in einer sehr schwierigen Phase der
Kirche — der Buchtitel sagt es — offen fiir
die Zeichen der Zeit; er gehorte in diesem
Sinne zum ,,progressiven Fliigel“ der Kir-
che — eine Aussage, die jedoch sofort relati-
viert werden muf}, denn Arrupe sprengte
Kategorien dieser Art aufgrund seines
iiberflieBenden Charismas und seiner gera-
dezu heiligmiBigen Ausstrahlung. Eine sol-
che Einschitzung kommt in diesem Buch
in sehr iiberzeugender Weise zur Entfal-
tung, gerade weil die Autoren nicht bered-
sam zu argumentieren versuchen, sondern
aus der erzihlten Begegnung heraus Zeug-
nis ablegen wollen.

V. Seibel, einziger Deutscher unter den
Autoren, beschreibt das Charisma Arrupes
als Ordensgeneral, seine geistliche Tiefe
und menschliche Uberzeugungskraft. Uber
Arrupes Einstellung zur Mission berichtet
R. Rush, vor allem aus der Sicht Japans,
wo er mit Arrupe zusammengearbeitet hat.
Der Beitrag von M. Alcala — er liest sich
spannend wie ein Krimi - handelt von der
im deutschen Sprachraum wenig bekann-
ten Krise des Ordens in Spanien Ende der
60er Jahre und von der souverdnen Weise
Arrupes, trotz groBter Bedringnis zu ver-
mitteln und ein Zerbrechen der Parteien zu
verhindern. V. O’Keefe zitiert in seinem
Beitrag vor allem weniger bekannte Texte
und Reden Arrupes, die sehr interessante
Einblicke in seine Denk- und Handlungs-
weise geben. SchlieBllich beleuchten 1. Ella-
curia und J.-Y. Calvez sein Wirken aus der
Sicht Lateinamerikas und der dortigen spe-
zifischen Probleme bzw. aus der Fragestel-
lung, wie Arrupe Kirche verstand. Seine
Ansitze und Ideen zu diesen Themen —
vielfach noch kaum rezipiert - erweisen
sich dabei als hochst aktuell und in vielem
wegweisend.

Einwinde bleiben: Manche Beitrige
etwa entfalten ihre Aussagen iiber Arrupe
zu wenig an biographischem Material, son-
dern verharren in sehr breiten und im Un-
gefidhren bleibenden Charakterbeschrei-



Buchbesprechungen

bungen, die sich, fitr den Leser ermiidend,
manchmal von einem Beitrag zum nichsten
wiederholen. Eine etwas stirker straffende
Hand des Herausgebers hitte manches ver-
bessern kénnen.

Dennoch: Das Buch macht neugierig anf
eine - noch zu schreibende! - Biographie
dieses groBen Glaubenszeugen. Gerade
weil heute der ,kirchenpolitische Wind*“
teilweise wieder in eine ganz andere Rich-
tung blist, ist ein Erinnern an einen sol-
chen Mann wie Pedro Arrupe fiir unsere
Zeit wichtig; auch aus diesemn Grund ist das
Buch nétig und, besonders als geistliche
Lektiire, empfehlenswert. S. Kiechle SJ

Steiner, Rudolf: ,Erkenne dich im
Strome der Welt“. Wege zur Be-
wuBtseinsverinderung. Vorgestellt
von Gerhard Wehr (,, Texte zum Nach-
denken*). Freiburg/Basel/Wien, Her-
der 1986. 126 S., kart., DM 7,90.

»Rudolf Steiner ist ein christlicher Esoteri-
ker. Er gehort insofern in die groBe Schar
der geistig-geistlichen Meister und Seelen-
filhrer der Christenheit, als sein Erkennt-
nisweg wie sein praktisches Tun an Chri-
stus orientiert ist.“ (12) Dies behauptet der
Verfasser der vorliegenden Mini-Werkaus-
wahl iiber den Begriinder der Anthroposo-
phie. Diese These wird nicht begriindet,
sondern es wird aunf Steiners eigene ,,Gei-
stesforschung® verwiesen, seine Einblicke
in die ,,iibersinnlichen Erkenntnisquellen®.
Steiner hat nicht nur, wie behauptet, auf
das ,,Vokabular der kirchlichen Verkiindi-
gung® (15) verzichtet, sondern er hat véllig
neue Inhalte gebracht; die Griindung einer
eigenen religiosen Gemeinschaft (die sog.
,»Christengemeinschaft“ 1922) ist eine
Folge davon. Die Veréffentlichung deren
liturgischer Texte - sie unterliegen noch
immer strengster anthroposophischer Ar-
kandisziplin - wire z. B. ein echter Beitrag
zur sachlichen Diskussion von Steiners
Verhiltnis zum Christentum gewesen. Der
Hrsg. bringt dagegen einen verharmlosten
Steiner, wohl nach dem Auswahlprinzip:
der doppeldeuntige Text hat vor dem ein-
deutigen immer Vorrang. Steiner ist aber
noch lange kein Christ, nur weil er auch
einmal etwas zumindest nicht Falsches sagt.
Im folgenden einige Zitate, durch die die

76

Stilisierung zum ,christlichen Seelenfiih-
rer” angezweifelt werden soll.

»Der Christus gibt einen Impuls michti-
ger Art, an den der Mensch erst kommt,
wenn er an die Bearbeitung seines Atherlei-
bes in bewuBter Weise herantritt.* (27) Der
»Christusimpuls” ist ein Mechanismus,
hinter dem eine ambivalent-unpersonliche
Macht steht, jedenfalls nicht der personale
Gott, der das Sein als Liebe in seiner Hin-
gabe am Kreuz offenbart.

Mehr pantheistisch erscheint das Géttli-
che in Steiners holzerner Gedankenlyrik:
»Ich werde mich selbst finden / in der
Gottheit der Welt* (43), oder mehr buddhi-
stisch: ,,In dem, was unser alltdgliches Ich
ist, liegt gar nicht unser hohes Selbst. In
der Welt drauBlen ist es, den Sternen, bei
der Sonne und dem Mond, im Stein, im
Tier, iiberall ist dasselbe Wesen, das in uns
ist.” (54) Als Methode wird dem ,,Geheim-
schiiler, der dem ,,Geistesforscher* (Stei-
ner) folgen mochte, die ,, Rosenkreuzmedi-
tation“ anempfohlen. Dabei wird das
Kreuz seiner eigentlichen Bedeutung ent-
leert und betrachtet als Bild fiir einen Na-
turprozel3, dem man sich nur noch zu iiber-
lassen braucht.

Diesem Evolutionismus entspricht auch
die Ethik: , Der Esoteriker tut das Gute ...,
weil er ... erkennt, daB das Gute allein die
Evolution vorwirts bringt, das Bése dage-
gen ... dieser Evolution Hindernisse in den
Weg legt.“ (40) Das Bindchen ist kein Bei-
trag iiber Steiner und das Christentum,
cher iiber den Umgang von Anthroposo-
phen mit der Wahrheit am Beispiel des
Versuches, ihn zu einem christlichen Mysti-
ker zu erkliren. Die Aufnahme unter die
Reihe , Texte zum Nachdenken® stimmt
unter dieser Hinsicht auBerordentlich be-
denklich, weil Nachdenken nicht Irrefiih-
ren meinen kann. M. Karger

Buddha fiir Christen. Eine Herausfor-
derung. Einleitung von Erhard Meier;
Textauswahl von Adel Theodor
Khoury. Freiburg/Basel/Wien, Her-
der 1986. 191 S., kart., DM 9,90.

Wer war Buddha? Was bedeuten seine Be-
gegnungen mit dem Kranken, dem Gresis,
dem Leichenzug und dem Bettler im Bii-



Buchbesprechungen

Bergewand? Worum ging es ihm? Durch
eine Textanswahl aus den Lehrreden des
Buddha (59-189), besorgt von A. Th.
Khoury, und eine Hinfiihrung zuo Buddha
und seiner Lehre (9-58), die E. Meier vor-
legt, wird eine Antwort auf diese Fragen
versucht. Dabei ist uniibersehbar, daB
E. Meier fiir den Buddhismus groBe Sym-
pathien aufbringt.

Fiir Buddha war ,,das Hochste die unum-
schrinkte, unbedingte Erldsung vom Lei-
den, die Leidfreiheit an sich“ (16). Ihm
wurde die abgrundtiefe Unzuldnglichkeit
des Menschen, von der er gefangengehal-
ten wird, bewuBt. Diese Grundbefindlich-
keit des Gefangenseins wird in der buddhi-
stischen Terminologie ,Leid“ (Sanskrit:
duhkha; Pali: dukkha) genannt (vgl. 18).
Wie kann die Fesselung an die eigene Un-
zuldnglichkeit behoben werden? Wodurch
gelingt es, dem ,,Durst“ (Pali: tanha), der
Begierde als Wurzel des Leidens zu ent-
kommen? Durch das Erwachen. Es geht
dabei ,,um das Ansichtig-Werden einer
letztlich andersartigen Wabhrheit ..., die
nichts mit einer jener Wahrheiten zu tun
hat, die der Mensch durch einen Zuwachs
an Wissen und Erlernten erlangen und
schanen kann“ (23). Das Erwachen ist ,,ein
solches aus dem Irrtum, aus dem Zustand
der Unwissenheit iiber die reale, heilbrin-
gende Realitit, die das Nirvana darstellt”
(40). In den é&ltesten kanonischen Schriften
des Buddhismus fillt auf, daB Worte wie
Befreiung, Freiheit, Loslésen usw. die
Grundthemen der Predigt sind. ,,Es muB
angemerkt werden, daBl diese iiberaus
starke Betonung der Freiheit des Men-
schen, seiner Erlésung aus einem unheilsa-
men Zustand, fiir den Christen imponie-
rend sein muB. Die Verkiindigung der fro-
hen Botschaft des Gottessohnes kann ja
nichts anderes sein als die Verkiindigung
von einer unendlichen Befreiung des Men-
schen, die er in Gott genieBt.” (46) Im Ge-
sprach iiber das Thema der Freiheit und
der sich daraus ergebenden Ziel- und Wert-
vorstellungen scheint sich in der Tat ein
Bereich zu ero6ffnen, in dem iiber die Dis-
kossion verschiedener Meditationstechni-
ken und Gottesbilder hinaus noch am ehe-
sten eine Zusammenarbeit von Buddhi-
sten und Christen méglich ist.

P. Imhof ST

77

Dumoulin, Heinrich: Geschichte des
Zen-Buddhismus, Bd. I: Indien und
China; Bd. IT: Japan. Bern/Miinchen,
Francke Verlag 1985/1986. XV/382
S. + X/522 S., Ln., DM 68,- + DM
78,—.

An der Qualifikation des Jesuitenhistori-
kers fiir dieses Werk besteht — auch unter
seinen buddhistischen Freunden - kein
Zweifel. Wer der Eigenart seines Standard-
werkes (eine vollige Nenfassung des 1959
erschienenen Buches) nachspiiren will, mu3
also vor allem die Zuverldssigkeit, dann
anch die breit ausholende Darstellung
(z. B. ,,Anfinge und Wurzeln in Indien®,
mit einem sehr differenzierten, sich von
manchen anderen absetzenden Vergleich
mit den ,,yogischen Elementen“) und be-
sonders {iberaus interessante Fassung die-
ses ersten Bandes wiirdigen. Anekdoten,
Zitate, Legenden, Vergleiche usw. durch-
ziehen das Buch; wer kein wissenschaftli-
ches Interesse hat, kann eigentlich jede
Seite aufschlagen und findet Stoff zum
Nachdenken oder auch - wie es sich fir
Zen-Literatur gehort - zum Schmunzeln.
Dumoulin versteht es, schwierige Sachver-
halte - Nirvana, Koan - verstiandlich vor-
zustellen; und dies stets in Auseinanderset-
zung mit anderen Deutungen und auch im
Vergleich mit modernen religidsen oder
psychologischen Anliegen (z. B. Upanisha-
den und Mystik; die vorsichtigen Differen-
zierungen der vielen buddhistischen Ent-
wicklungen; der Blick zur psychologischen
Deutung usw.).

Als Rezensent kann man sich nur freuen
itber die niichterne und zugleich sympa-
thische Darstellung und dazu sich wun-
dern, wie tief jemand, dem die Praxis des
Zen-Buddhismus fern ist, doch in sein We-
sen eindringen kann - P. Dumoulin du-
Berte bei einer Podiumsdiskussion, dafi
sein Meditieren das schlichte Breviergebet
des katholischen Priesters sei. Aber er hat
uns ein Werk geliefert, an dem keiner, der
wirklich Zen und nicht das, was man mo-
disch dafiir hilt, kennenlernen will, vor-
iitbergehen sollte. Dumoulin betont, dal die
geschichtliche Sitnierung und die kulturelle
Basis mit zum Verstindnis gehoren.

Weitaus interessanter noch ist der II.
Bd., der mit ,Japan“ iberschrieben ist.



Buchbesprechungen

Breit wird die Geschichte der Rinzai-
Schule (Koan mit Hervorhebung der Er-
leuchtung) und besonders Meister Dogen
Kigen (1200-1253) mit der Soto-Schule
(Wert der reinen Ubung) geschildert. 1m
Vergleich mit dem (sicherlich sehr guten)
Lexikon der dstlichen Weisheitslehren (1986)
zeigen sie die Qualitdten Dumoulins: faBli-
che Darstellung, die sich nicht in geschicht-
liche Einzelheiten verliert, Aufweis groBer
Zusammenhinge, die mit viel Liebe ge-
schildert werden, und guter Wechsel zwi-
schen Vorstellung von Einzelpersonlichkei-
ten und Nachzeichnung von Bewegungen,
Gebriuchen und Gruppen. Auch das Kapi-
tel ,,Zen in Kultur und Kiinsten* bringt
eine interessante Mischung von Geschichte
und inhaltlicher Darstellung.

Nicht nur zeitlich bedingt ist es, daB} Du-
moulin bei der Schilderung des , Tee-We-
ges“ (,,Diese Kunst des Tee ist eine Art von
Religion der Einsamkeit*) mit der Darstel-
lung der Begegnung Japans mit dem We-
sten und dem Christentum beginnt. Damit
verbindet Dumoulin eines seiner wichtig-
sten Anliegen: fiir ein rechtes Verstindnis
der Zen-Kultur zu werben (vgl. das schéne
Kapitel iiber den Haiku-Dichter ,Basho
und das Naturgefiihl des Zen*). Um so auf-
falliger aber ist es fiir Christen in Europa,
daBl vom heutigen Dialog zwischen Chri-
stentum und Zen-Buddhismus fast nichts
zu finden ist (Namen wie Enomiya-Lassalle
fehlen), dafiir aber im Nachwort die Frage
eines gebildeten Japaners: ,,Wie konnten
sich seit der Kamakura-Zeit in unserem
Lande so viele unheilvolle Dinge ereignen,
wenn das Zen tatsichlich iiber die Wunder-
krifte verfiigt, die westliche Menschen ihm
zuschreiben 2%

Gute Register, Tabellen und Bibliogra-
phien schlieBen das wichtige Werk ab.

J. Sudbrack SJ

Fernostliche Weisheit und christlicher
Glaube. Festgabe fiir Heinrich Du-
moulin SJ zur Vollendung seines 80.
Lebensjahres. Hrsg. von Hans Wal-
denfels u. Thomas Immoos (Dialog
der Religionen). Mainz, Matthias-Grii-
newald-Verlag 1985. 324 S., Ln., DM
38,-.

78

Bei Sammlungen wie dieser Festschrift
stiirzt man sich auf den Aufsatz, der den ei-
genen Interessen nahesteht. Doch hier
sollte man wenigsten jeden der Beitrige
einmal ,,an“-blittern. Man entdeckt Perlen,
allerdings nicht nur Perlen. Zwi Wer-
blowsky zeigt mit Humor, wie oberflich-
lich der ,sich serids gebidrende Unsinn* ist,
der Ost und West mit ,,Geistigkeit bzw. In-
tuitivitit“ und ,,Materialismus bzw. Ratio-
nalismus“ unterscheiden maochte. Tief,
sympathisch fiir den Zen-Buddhismus und
ehrlich fiir das eigene Christentum analy-
siert van Bragt die ,,Begegnung von Ost
und West“. Vieles hier Nachzulesende paBt
so gar nicht in das Schema des bei uns
grassierenden  Synkretimus. Vorziiglich
scheinen mir auch die Aufsitze aus zen-
buddhistischer Hand oder iiber immanente
Fragen des Zen-Buddhismus zu sein. Am
aufschluBreichsten fiir die Begegnung sind
aber wohl die Aufsitze, die kiinstlerische
Themen aufgreifen oder beriihren, z. B.
vom Herausgeber Immoos: , Archetypen
religioser Erfahrung im Shintofest, und
E. Géssmann iiber Hildegard von Bingen
und Alanus von Lille.

Schwierigkeiten allerdings hatte ich bei
Aufsitzen wie iiber Erfahrung, in denen
ein Gesprich zwischen Aristoteles, Nishida
und Ps. Dionysius gefiihrt werden soll;
wenn man weil}, wie tief in Liturgie und
Hierarchie der Areopagite verwurzelt ist
(H. U. v. Balthasar schrieb dariiber), kann
man nicht sein schmales Werk iiber die
Mystische Theologie von den umfangrei-
chen iibrigen Biichern isolieren und darauf
Theorien aufbaven; und unglaubwiirdig
wird mir die ,,Begegnung“, wenn man mit
kritiklos  aneinandergereihten  Zitaten
christliche Mystik und Zen-Erfahrung
kombinieren will. Niemand anders als Du-
moulin selbst hat betont, da3 all diese Er-
fahrungen ohne ihren geschichtlichen und
kulturellen Unterbau — das heiBt in unserer
Sprache auch: ohne die Einbettung in die
Sicht von Umwelt, wie sie von den Fach-
wissenschaftlern dargestellt wird — falsch
gedeutet werden. Der Mensch, der christli-
che Mystiker wie der Zen-Ménch, ist weder
geschichts- noch orts-los.

So haben wir also eine Sammlung vor
uns, die in ihrer Verschiedenheit zum
Nachdenken, zum Lesen und gelegentlich



Buchbesprechungen

auch zum Widerspruch reizt. Das aber ist
vielleicht ganz im Sinne des Jubilars.
J. Sudbrack SJ

Mohammed fiir Christen. Eine Heraus-
forderung. Einleitung von Muham-
mad Salim Abdullah; Textauswahl
von Adel Theodor Khoury. Freiburg/
Basel/Wien, Herder 1984. 189 S,
kart., DM 8,90.

Dieses informative Biichlein ist geeignet,
sich iiber das Leben Mohammeds, den Ko-
ran und wichtige islamische Texte einen
Uberblick zu verschaffen, was zur Grund-
ausbildung eines jeden engagierten Chri-
sten gehort. Mohammed (570-632), in der
Familie seines Onkels Abu Talib aufge-
wachsen, heiratete die reiche Witwe Kha-
didscha. Wichtige Lebensstationen waren
sein Berufungserlebnis 610, die Emigration
(Hidschra) von Mekka nach Medina 622
und sein Einzug in Mekka 630. Der von
ihm, dem Propheten und Gesandten Got-
tes, verkiindete Monotheismus bedeutete
das Ende des Polytheismus auf der Arabi-
schen Halbinsel, insoweit sie nicht jiidisch
oder christlich war. Nicht mehr eine Stam-
mesgemeinschaft, sondern der Islam sollte
jeden einzelnen und die neue Gemein-
schaft (Umma) tragen.

In einer Welt, die immer mehr zusam-
menriickt, ist es wichtig, Grundaspekte,
aber auch Details der groBen Weltreligion
Islam zu kennen. Wer kurze inhaltliche
und geschichtliche Informationen dariiber
sucht, z. B. den Maulud (Geburtsfeier des
Propheten), die Qibla (Gebetsrichtung
nach Mekka), den Ramadan (Fastenmonat)
etc., kann nach diesem Buch greifen. Beein-
druckend sind die grofen Tugendkataloge
(vgl. 33-42), die sich am Vorbild Moham-
meds orientieren. Sie machen deutlich, wie
sich ein Muslim verhalten sollte. Aller-
dings, die Differenz zur Realitit ist — wie
im Christentum - uniibersehbar. In dem
schmalen Bidndchen findet sich viel Wah-
res, Schones und Niitzliches in bezug auf
die Gestaltung des Lebens. Manche Auf-
fassungen lassen sich allerdings in einer
christlich gepriagten Kultur wohl so nicht
akzeptieren, z. B. Sure 4, 34: ,Die Ménner
stehen {iber den Frauen, weil Gott die
einen vor den anderen ausgezeichnet hat

79

und weil sie von ihrem Vermégen (fur die
Frauen) ausgeben ... Diejenigen, von denen
ihr Widerspenstigkeit zu befiirchten habt, -
ermahnt sie, laBt sie allein in den Schlafge-
méchern und schlagt sie.”

Im Verstindnis der Einzigkeit Gottes
und im trinitarischen Bekenntnis der Kir-
che liegen wohl die entscheidenden - zu-
mindest sprachlichen - Differenzen zwi-
schen einem Muslim und einem Christen.
Dazu kommt die unterschiedliche Interpre-
tation der Heils- und Offenbarungsge-
schichte. So heifit es etwa bzgl. Jesus im
Koran: ,,Ungliubig sind gewill diejenigen,
die sagen: Gott ist Christus, der Sohn Ma-
rias.“ (Sure 3, 17) ,,Ungldubig sind diejeni-
gen, die sagen: Gott ist Christus, der Sohn
Marias, wo doch Christus gesagt hat: lhr
Kinder Israels, dienet Gott, meinem Herrn
und eurem Herrn.“ (Sure 5, 72) ,,Christus,
der Sohn Marias ist nichts anderes als ein
Gesandter.“ (Sure 5, 75) Der Glaubensarti-
kel, von Jesus zu bekennen: ,,gezeugt, nicht
geschaffen®, scheint mit einem Verstindnis
Jesu, wie es der Islam bietet, unvereinbar
zu sein. Im Grunde steht dahinter ein vollig
anderes Jesusbild. Die Aussage, die Juden
hitten nicht Jesus, sondern einen anderen
gekreuzigt, Gott hitte in seiner Weisheit Je-
sus vielmehr zu sich entriickt (vgl. Sure
4,155f.), macht letztlich den Gedanken
von christlicher Erlosung und Freiheit zu-
nichte.

Dariiber hinaus wire ernsthaft zu disku-
tieren, ob es sich wirklich um denselben
Gott handelt, zu dem sich Muslime und
Christen bekennen. P. Imhof SJ

Weber, Hermann: An der Grenze der
Sprache. Religidse Dimension der
Sprache und biblisch-christliche Meta-
phorik im Werk Ingeborg Bachmanns,
(Germanistik in der Blauen Eule,
Bd. 7). Essen, Verlag Die Blaue Eule,
1986, 318 S., kart., DM 37,-.

Die wichtigste geistige Begegnung sei fiir
Ingeborg Bachmann, nach der Meinung
des Verfassers, die mit Ludwig Wittgen-
stein gewesen.

Der logischen und sprachlichen Unmog-
lichkeit, iiber die Grenzen der Welt hinaus-
zukommen, entspreche die Unmdoglichkeit
von Sitzen der Ethik. Da alles Geschehen



Buchbesprechungen

und So-Sein zufillig sei, wiirden wir mit
der Frage nach dem ,Sinn von Sein“ auf
uns selbst verwiesen (23f). In der Ethik
komme aber die Welt als ,,begrenztes Gan-
zes“ in den Blick, damit Grenze als veran-
derbar, also ,,Sinn als Aufgabe“ (24).

Es geht um die Utopie der reinen Spra-
che. Darin zeige sich Bachmanns Ver-
wandtschaft mit Heidegger, von dem sie als
22jahrige meinte, ihre Dissertation ,wird er
nicht {iberleben“. Nach Heidegger ,hiitet
(der Dichter) das Geheimnis des in der
Sprache sich schenkenden Seins und stiftet
dadurch in Geduld und Gehorsam authen-
tisches menschliches Leben. Der Preis die-
ser Ek-sistenz ist das Opfer des Lebens fiir
die Sprache, die - in der Ausdrucksweise
Bachmanns - eine ,reine GroBe ist. (47)
Es geht um die Utopie des ,anderen Zu-
standes“, der aber (im Gegensatz zu Musil,
von dem Bachmanu ebenfalls stark beein-
fluflt sei) nicht scheitern miisse, sondern
seine Aufgabe als ,,Richtbild“ (58) behalte.
Es geht um die weiteren ,,reinen Grofen:
die Wahrheit (,daB die Welt sprechbar
ist..., ist erst durch das Unsagbare, das My-
stische... moglich® [99]), die Freiheit (,.die
als transzendentale ,sittliche Form‘ den
Menschen in seine Verantwortung ruft®
[103]), die Liebe (sie ,,scheint eher auf eine
,Ganzheit' der Existenz zu verweisen, die
sie selbst noch nicht oder nur fiir einige er-
fiillte Augenblicke schenkt* [107]). Es geht
unter dem EinfluB von Simone Weil um
Heiligkeit, besonderer Art freilich: ., Wie
bei Musil ist der Entwurf eines neuen Ty-
pus von ,Heiligkeit® - Idealbegriff einer
vor-moralischen ,Richtung‘ des Lebens in
Liebe - zusammengebunden mit einem
,Glauben‘, der sich aber gegeniiber einer
expliziten und kirchlichen ,Nennung' Got-
tes negativ verhilt.“ (79)

Bei der Analyse der Texte stellt sich her-
aus, dall dem Leser in Bachmanns Werken
auf Schritt und Tritt biblische Metaphern
begegnen - nicht etwa, weil eigene Formu-
lierungen fehlten, sondern weil es auch in-
haltlich um Glaube und Moral geht. Das
Gedicht ,,Ausfahrt“ spricht vom Verlust
der Heimat und meint den Verlust des
Glaubens. Um Schuldverflechtung, Erb-
sinde und Stolz geht es in der Erzihlung
»Alles*. Um ein Weihnachtserlebnis, frei-
lich unerwarteter Art, handelt es sich in

80

dem Gedicht ,,Anrufung des GroBen Bi-
ren®. Stellvertretung, Kreuz und Auferste-
hung sind Thema in den Erzéhlungen ,,Das
dreiBigste Jahr“ und , Unter Mérdern und
Irren*. In der Erzdhlung ,,Die Karawane
und die Auferstehung® erscheint das Geist-
motiv: Inspiration und Einheit der Spra-
chen. Im Hérspiel ,,Der gute Gott von
Manhattan* und nicht nur dort ist Liebe
das Alpha und Omega. Die Polaritit von
Mann und Frau wird behandelt in der Er-
zdhlung ,,Ein Schritt nach Gomorrha“, im
Roman ,,Malina“ geht es um das Opfer des
Ich, und ,im dritten Gedicht der ,Lieder
von einer Insel* begegnet eine ganze Lita-
nei von Heiligen* (180).

Ingeborg Bachmann erlaubt indes dem
Leser nicht, die religiésen Inhalte und Me-
taphern arglos glaubig zu lesen. Sie kehrt
die Glaubenssprache um: Das Gedicht
»Psalm* z. B. fordert zum Schweigen auf,
wihrend der Psalm 117, der wohl im Hin-
tergrund steht, das Volk zum Lobpreis Got-
tes aufruft. ,Das ,Neue‘ (in der Verwen-
dung biblisch-religioser Sprache) liegt wie-
der in der neuen Sagbarkeit eines ,alten‘
Wortes aus einer authentischen Erfahrung
heraus.* (159)

Im SchluBkapitel kommt H. Weber auf
seine Anfangsfrage nach der religidsen Li-
teratur zuriick: ,,Fir Tillich kommt... der
Glaube zu seiner Vollgestalt, weil der ,ab-
solute Glaube die herrschende Angst unse-
res Zeitalters, die ,des Zweifels und der
Sinnlosigkeit® austrdgt. Bachmanns Glau-
benserfahrung wire somit der christlichen
Theologie bereits voraus, hitte sich in unge-
schiitzterer Weise der geschichtlichen Si-
tuation gestellt.“ (239) Dahinter setzt We-
ber noch einmal ein Fragezeichen und
meint schlieBlich, seine Unerreichbarkeit
von uns aus iiberbriicke Gott mit seiner un-
erreichbaren Liebe.

Sicher ist am Ende: Der biblisch-theolo-
gische Glaube ist ein brauchbarer Schliissel
fir Bachmanns Werk, aber ist es Bach-
mann Werk auch fiir den Glauben? Erlaubt
ist jedenfalls, daB sich bei der Lektiire ihrer
Dichtungen gelegentlich Zweifel einschlei-
chen, ob das alles so ehrlich ist oder ob da
ein trotziges Kind iiber die Unerreichbar-
keit Gottes noch weiterweint, obwohl der
Trotz so weit gar nicht mehr reicht.

P. Leutenstorfer SJ





