
Der •Lanzenstich" 

Zum Werk von Klaus Iserlohe 

Herbert Schade, München* 

Im Jugendbildungshaus St. Altfrid, in dem Franz Hengsbach, der Bi- 
schof von Essen, eine •Stätte der Bildung und Begegnung, der Ermuti- 
gung und gläubigen Hinführung zu einer christozentrischen Humanitas 
und zu Christus selbst, der die Mitte unseres Lebens ist", sieht, entstand 
ein bedeutendes Werk, das die Worte des Diözesanbischofs auch künst- 
lerisch Gestalt annehmen ließ1. 

Im Jahre 1981 hat der Bildhauer Klaus Iserlohe aus Aachen im Auf- 
trag und in Zusammenarbeit mit dem damaligen Rektor der Jugendbil- 
dungsstätte, Pfarrer Heinrich Grafflage, in der Kapelle des Hauses eine 
eindrucksvolle Tabernakelwand fertiggestellt. Man gab dem Werk den 
Titel: •Schöpfung und Erlösung" (Abb. 1). Diese Wand, die aus zwölf 
Bohlen eines harten afrikanischen Baumes (= Wenge) gebildet ist, wirkt 
archaisch, urtümlich und geheimnisvoll. Ein Wald als Wand erhebt sich 
gleichsam vor uns und macht in seinem ornamentalen Gefüge die älte- 
sten Mysterien der Bibel und der Menschheit sinnenfällig: die Entste- 
hung der Welt und ihr Heil. Dieses Werk von Klaus Iserlohe wirft viele 
Fragen auf. 

•Da kann von Kunst keine Rede sein" - 
Zur Charakterisierung von Künstler und Werk 

Es gibt wohl kaum einen Künstler, der so sehr hinter seinem Werk zu- 
rücktritt wie der Bildhauer Klaus Iserlohe aus Aachen. Er hat keine Be- 
ziehungen zu einer Galerie und nimmt an Ausstellungen nicht teil. Man 
findet seinen Namen nicht in der Literatur zeitgenössischer Kunst. 

* Dieser Aufsatz bringt in entfalteter Form den Schlußteil eines Vortrags, der auf Einla- 
dung von Akademiedirektor Dr. Franz Henrich unter dem Titel •,Das Mysterium des 20. 
Jahrhunderts' (I. S. Glazunov) und die Anti-Kunst. Ein Beitrag über die Beziehungen der 
Menschenbilder der modernen Kunst zum .Menschen als Bild (= Imago Dei)'" am 28. 
Juni 1986 in der Katholischen Akademie in Bayern gehalten wurde. Die Redaktion. 

Für Hinweise und Korrekturen dankt der Verfasser Frau Helga Rosenberger. 
1 Franz Hengsbach, Eine Stätte der Begegnung, Besinnung und Bildung. Die Geschichte von 
St. Altfrid. in: Die Jugendbildungsstätte St. Altfrid im Bistum Essen (Ein Führer durch Haus 
und Kirche), Essen 1985, 10. 



Herbert Schade 100 

Abb. 1: Klaus Iserlohe: •Lanzenstich". Altarwand St. Altfrid (Essen). 

Selbst seine Werke zeichnet er nicht mit seinen Namenszügen. Er sagt in 
einem Brief: •Überzeugen Sie sich selbst. Anbei einige kleine Dinge, die 
ich so gemacht habe. Da kann von Kunst keine Rede sein." Durch diese 
Zurückhaltung blieb der Bildhauer Klaus Iserlohe im Schatten der gro- 
ßen Kirchenbaubewegung verborgen, und sein Werk ist nahezu unbe- 
kannt2. Hinter seinem Widerstand gegen die •Bewußtseinsindustrie" 

2 Vgl. dazu Herbert Schade, Kunst und Kirche, in: Handwörterbuch religiöser Gegenwarts- 
fragen, hrsg. von U. Ruh, D. Seeber, R. Walter, Freiburg 1986, 232-236. 



Der • Lanzenstich' 101 

steht jedoch eine künstlerische und religiöse Haltung. Iserlohe weiß mit 
Walter Benjamin, daß das Kunstwerk wesentlich und vorrangig durch 
•Kultwert" und •Aura" geprägt wird, und daß der •Ausstellungswert" 
unterwegs ist zu einem •Kunstwerk als Ware", dessen Politisierung alle 
geistigen Kräfte einebnet. Die kosmisch-psychische Gesetzlichkeit, die 
schon die Kunst der Sumerer und Ägypter prägte, nimmt den Künstler 
in ihren Dienst. Für diese Wirklichkeit bildet der ästhetisierende Betrieb 
unserer Ausstellungen mit ihren Privatmythologien und dem Zerfall der 
Formen höchstens eine Art Humus, aus dem der Bildhauer seine Welt 



Herbert Schade J02 

schuf. Das Geheimnis vorpersonalen Seins und das Mysterium der 
Schöpfung erheben sich vor ihm. Deshalb findet man - abgesehen von 
einigen Frühwerken - bei ihm keine Arbeiten mit aufgesetztem •Aus- 
druck" oder eine Kultivierung •privater Erlebnisse". Es ist das Urge- 
stein des Kosmos oder die Lava psychischer Grundvorgänge, die Iser- 
lohe vor uns offenlegt. 

Dementsprechend beobachten wir in seinem Werk eine Beziehung 
zwischen Skulptur und Architektur. Es wird von einem Spannungsge- 
füge von Raum und Körper geprägt. Iserlohes Welt wird von einer flä- 
chigen •Aspektive", nicht von einer räumlichen •Perspektive" bestimmt. 
Seine Arbeiten charakterisiert die Vorliebe für harte und dauerhafte Ma- 
terialien wie Blaustein oder das kaum durch ein Schnitzmesser zu verlet- 
zende eisenharte Holz der afrikanischen Wenge. In diese nahezu unzer- 
störbaren Materialien meißelt und graviert der Bildhauer seine Sonnen 
und Monde, die gespaltenen und verbundenen Gesichter seiner archety- 
pischen Menschen, Spiralen und Bänder und ein Bild, das wir als 
•Kreuzigung" zu bezeichnen gewöhnt sind, in dem ein Soldat die Seite 
Jesu öffnet. 

Man könnte von einer Wiederentdeckung des Herz-Jesu-Motivs spre- 
chen. Aber Iserlohe stellt in diesem Thema nicht das vermeintliche 
Empfinden des •historischen Jesus" dar, das im 19. Jahrhundert senti- 
mentalisierte •Herz". Seine Bildwelt scheint vom •Schnitt" durch die 
Mitte des Kosmos, der •Schlachtung des Lammes" und der •Lanze" zu 
wissen, die im Parzival und in der Gralsgeschichte zitiert wird, in der ein 
sagenhafter König Amfortas, von einem verhängnisvollen Speer getrof- 
fen, eine Wunde empfängt, die nie heilt. Es ist ein Ereignis, das schon 
im Buch Genesis mit der Teilung des einen kosmischen Menschen in 
zwei Geschlechter angedeutet wird, jene •Spaltung der Natur" (vgl. Sco- 
tus Eriugena, De divisione naturae), die zugleich ihre Bindung mitbe- 
deutet. Die Ägypter verstanden den kosmischen Vorgang im Bild des 
•Gottes mit dem stillgestandenen Herzen", ein Herz, von dem der Psal- 
mist des Sterbegebetes Christi am Kreuz klagt: •Mein Herz ist wie 
Wachs zerschmolzen in der Mitte meines Leibes" (Ps 22,15), und: •Be- 
wahre meine Seele vor dem Lanzenstoß, mein Gott." (Ps 22,21) Hugo 
Rahner konnte deshalb schreiben: •Wir können die prophetische Urge- 
walt der biblischen Messiasverheißung als letztgültige Aussage der Of- 
fenbarung des Alten Testamentes so zusammenfassen: Lebendiger Geist 
wird den Erlösten zuteil durch totes Herz."3 

3 Hugo Rahner, Gedanken zur biblischen Begründung der Herz-Jesu- Verehrung, in: Cor Sal- 
vatoris. Wege zur Herz-Jesu- Verehrung, unter Mitarb. von R. Gutzwiller, H. Rahner und K. 
Rahner hrsg. von J. Stierli, Freiburg 1954, 28. 



Der •Lanzenstich" 103 

Klaus Iserlohe hat jene kosmisch-geschichtliche Verflochtenheit sei- 
ner Symbolwelt sicher nicht literarisch erworben. Georg Scherer gibt in 
seinen bedeutsamen Erklärungen der Werke des Künstlers in der Wolfs- 
burg, der Akademie des Bistums Essen, einen ersten Hinweis auf den 
Ursprung dieser Vorstellungswelt, wenn er schreibt: •Er (sc. der Künst- 
ler) muß sie (die Konzeption) aus dem eigensten Einsatz seiner Existenz 
verstehen, sich mit ihr identifizieren, sich in dem Punkt seiner eigenen 
Person, den unsere theologisch-philosophische Tradition ,Herz' nennt, 
für sie engagieren und zu seiner eigenen, authentischen Aussage ma- 
chen, wenn der Gehalt im Werk Gestalt annehmen soll."4 Vielleicht dür- 
fen wir verkürzt sagen: Klaus Iserlohe hat das Urbild der Menschheit, 
den Inbegriff jeder Anthropologie und das Mysterium von Tod und 
Auferstehung als Archetypus im Kosmos, in der Überlieferung und in 
seiner eigenen Seele entdeckt. 

Der Weg in diese Innenräume und die Katakomben des Unbewußten 
verlief verschlungen wie die Spiralformen seiner Ornamentik. 

Zur Herkunft und zum Bildungsgang des Bildhauers 

Klaus Iserlohe wurde am 20. September 1928 in Wermelskirchen im Ber- 
gischen Land als Sohn eines Mützenmachers geboren. Schon mit sechs 
Jahren ließ der weitschauende Vater seinem Kind Privatunterricht im 
Zeichnen und Malen geben. Nach Vollendung der Schule zog der junge 
Mann nach München, wo er an der Akademie für bildende Künste in 
der Klasse Henselmann von 1949 bis 1958 die Bildhauerei studierte. Jo- 
sef Henselmann, der Schöpfer des •Rufers", des •Ganymed", der •Stei- 
nigung des Stephanus" im Passauer Dom mit seinem •Bekenntnis zu 
Stamm und Block" (Karl Baur), vermittelte dem Studierenden eine wei- 
tere Ausbildung5. Der junge Bildhauer sah mit einem nach innen ge- 
wandten Gesicht schon damals die Gestalten im Block. Heiter und kom- 
promißlos ging er ans Werk und legte in den Reliefs des •Christus beim 
Gang über den Wassern" und des •Abendmahls" die Grundlagen für 
sein späteres Schaffen. Um sich vom akademischen Lehrbetrieb zu lö- 
sen, zog Iserlohe nach Schweden. Die Lichtverhältnisse des Landes lie- 
ßen ihn über die Zusammenhänge zwischen Dunkelheit und Helle nach- 
denken und regten ihn zum Malen an. Eigenwillige und - wie ihm 
schien - spitzaufragende Architekturen beeindruckten ihn. Klaus Iser- 

4 Georg Scherer - Klaus Iserlohe, Bilder und Zeichen. Die Sakramentskapelle der Wolfs- 
burg, Essen 1981, 8. 
5 Vgl. Josef Henselmann: Leben und Werk, mit einem Vorw. von K. Baur, München 1970. 



Herbert Schade [04 

lohe hatte sich aufgemacht, um neu zu sehen und •eigenen Boden unter 
den Füßen" zu gewinnen. 

Rektor Manfred Paas schreibt in seinen Betrachtungen der Taber- 
nakelwand: •Als Jahrgang 1928' erlebte Iserlohe an der Münchener 
Hochschule für bildende Künste den Zusammenbruch alter und neuer 
Kulturformen. Um den Modernismen zu entgehen, begab er sich 1952 
bis 1953 nach Rom und konnte dort Gesetzmäßigkeiten erfahren."6 In 
Rom, wo Iserlohe im Schatten und Schutz des •Germanikums", des 
Deutschen Kollegs, lebte, stand er ganz unter dem Eindruck der alten 
und uralten Monumente, deren Formgesetze ihn weiter prägten. Licht 
und Maß und die •vermittelbaren Formen des Machens" lernte der 
Künstler in dieser Stadt. Aufzeichnungen über die Theorie der Anato- 
mie entstanden. 

1953 und 1954 vervollständigte Klaus Iserlohe seine Ausbildung an 
der Dombauhütte in Köln. Der Leiter der Hütte, Architekt W. Weyres, 
hatte als Baumeister wesentlich mitgearbeitet, um die in Schutt und 
Asche gestürzten Kirchen zu restaurieren. Ihm verdankt auch der mo- 
derne Kirchenbau eine Reihe von Sakralbauten und Anregungen in 
Buchform. Während Iserlohe in München den Umgang mit Holz und 
Schnitzmesser erlernt hatte, forderte ihn als Steinmetz der Dombauhütte 
ein härteres Material und übte ihn in den Gebrauch des Meißels ein. 

Anläßlich der Heiligtumsfahrt im Jahre 1958 rief ihn Dr. Leo Hugot 
nach Aachen und beauftragte ihn mit selbständiger Bildhauerarbeit in 
der Dombauhütte. 

1960 heiratete der Künstler Marlies Andre. Diese Ehe, aus der drei 
nun schon erwachsene Kinder hervorgingen, gab dem Leben und dem 
Werk des Künstlers eine feste Grundlage. Seitdem arbeitet Klaus Iser- 
lohe, der sich mit seiner Familie in Aachen niederließ, als freier Künst- 
ler und schuf eine stattliche Menge von bedeutenden Werken, bis hin 
zum pfeilerhaften Steinbildwerk des hl. Liborius, das soeben für die 
Stadt Paderborn vollendet wurde. 

Nach diesen knappen Bemerkungen zum Lebenslauf Iserlohes wollen 
wir versuchen, die Formprinzipien seines Schaffens zu erfassen. 

Hinweise auf die Stilentwicklung des Werkes 

Das Werk Iserlohes in seiner geschichtlichen Entwicklung zu über- 
schauen und darzustellen, ist heute noch nicht möglich. Es ist dazu nicht 

6 Rektor Manfred Paas, Schöpfung und Erlösung. 24 Dias zur Tabernakelwand in der Kirche 
der Jugendbildungsstätte St. Altfrid in Essen-Kettwig, Essen 1985, 5. 



Der • Lanzenstich " 105 

nur zu groß, sondern auch zu differenziert. Deshalb sollen hier anhand 
zweier Reliefs parallel zu Gedanken des Bildhauers Karl Knappe ver- 
gleichbare Grundpositionen in den Arbeiten von Klaus Iserlohe aufge- 
zeigt werden. 

•In der Kunst aller Stile ist das echte Handwerk Voraussetzung", 
schreibt Knappe. •Unsere Zeit will dies nicht mehr wahrhaben, sie hat 
das Wort künstlerisch' geprägt und steht immer noch unter diesem ver- 
hängnisvollen Vorzeichen. Das Wort künstlerisch' (aber) ist Halbwelt 
im Geiste."7 Gegen diese •Halbwelt im Geiste" stellt Klaus Iserlohe - 
und stimmt dadurch mit Karl Knappe überein - die Einbindung des 
bildhauerischen Werkes in einen großen Zusammenhang, eben eine Ar- 
chitektur oder die Schöpfung selbst. •Der Stein, das Holz sind wieder 
Mitträger unseres Schicksals geworden - sie tragen den Atem der Schöp- 
fung und sind nicht mehr Verwertungsstoffe für ,Ismen' gleich welcher 
Art."8 Dieses Gesetz gilt vor allem für eine Arbeit im Baumstamm. Ein 
Baum ist ein Geschöpf, an dem sich das Wesen der Weltarchitektur ab- 
lesen läßt. 

So singt der Dichter Joseph von Eichendorff: 
•Schläft ein Lied in allen Dingen, 
die da träumen fort und fort, 
und die Welt hebt an zu singen, 
triffst du nur das Zauberwort." 

Und der Bildhauer Karl Knappe ergänzt dazu: •Also ist der Sinn des 
Schiagens in den Baumstamm nicht etwa eine Manier oder Originalität 
des Individuums, sondern mehr ein Anklopfen und eine Bitte an die 
ewigen Tore der Natur und das Bitten um die Antwort, daß wir das 
Ewige nicht zerstören, trotzdem wir schlagen müssen."9 

Zum Holzrelief des •Christus, der auf den Wassern schreitet" 

Vor diese •ewigen Tore der Natur" oder vor die •Tore des Ewigen in der 
Schöpfung" führt uns Klaus Iserlohe schon früh mit dem Relief eines 
•Christus, der über den Wassern schreitet" (Farbtafel I). Zweifellos 
könnten wir vorher noch andere Arbeiten im Werk des Künstlers nam- 
haft machen. Mit dem Holzrelief oder Baumstamm aber befinden wir 
uns mitten in der eigenartigen Formwelt des Frühwerks des Bildhauers. 

7 Karl Knappe, Das Gesetz heißt Wand, der Ausweg Plastik. Gedanken zur Kunst unserer 
Zeit, nach Briefen zusammengest. und hrsg. von H. Beck, Stuttgart 1950, 15. 
8 Ebd., 65. 
9 Karl Knappe, •Baumstämme" (1938), zit. nach: H. Schade, Der Baum als Raum der Seele. 
Zu den Skulpturen von Bernardine Weber, in: GuL 56 (1983) 441. 



Herbert Schade 106 

Wir stehen damit zugleich im Zentrum der religiösen Auseinanderset- 
zungen unserer Zeit. 

Das Bildwerk des •Christus, der über den Wassern schreitet", stellt 
ein Naturwunder dar, ein Geschehen, dem etwa der Exeget Rudolf Bult- 
mann den Realitätscharakter abspricht und dem in dessen Nachfolge 
auch andere Exegeten eine •existentiale Interpretation" als Bild für Vor- 
gänge im Inneren des Menschen geben. 

Es kann nicht die Aufgabe dieser Betrachtung sein zu zeigen, wie der 
scheinbare Widerspruch zwischen Naturgesetz und Glauben im Bibel- 
bericht rational aufzulösen ist. Vielmehr wird hier nur die Frage aufge- 
worfen, ob eine solche Szene verbildlicht werden kann. Ist der •Gang 
Christi über den Wassern" darstellungswürdig, und kann er überzeu- 
gend Gestalt annehmen? Denn es ist mehr als wahrscheinlich, daß ein 
derartiges Motiv schon im Bild magische Züge aufweisen und den Ein- 
druck eines Taschenspielereffekts hervorrufen könnte. Diese problema- 
tischen Züge werden wir im Relief Iserlohes nicht finden. Sein Christus 
im Baumstamm steht groß über den Wassern. Er beeindruckt uns, und 
wir sind von der Fähigkeit des Künstlers, ein Wunder zu verbildlichen, 
überzeugt und betroffen. Wir wissen mit dem versinkenden Petrus: Die- 
ser Herr, und nur er, kann uns vor dem Ertrinken retten und uns aus den 
Fluten des Wassers ziehen. 

Wie kommt es in dem Relief des Bildhauers zu dieser überzeugenden 
Bildaussage? Zunächst besteht das Werk aus einem knorrigen Baum- 
stamm, dessen Maserungen von den •kreisenden Ringen" (R. M. Rilke) 
berichten, •die sich über die Dinge ziehen". Dieser Baumstamm reprä- 
sentiert das Leben der Schöpfung. Zu dieser hautnahen Gegenwart der 
Biosphäre im gewachsenen Baum tritt in der Ornamentalität, die der 
Schnitzer der Szene verleiht, ein weiteres Element hinzu. Da ist der von 
der Natur gebildete Baumstamm selbst, der das Reliefbild in sich trägt 
und die Gestalten aufnimmt. Die durch den Bildhauer herausgeformten 
Wellen und Strudel bilden ein Gefüge, das die kosmische Ordnung der 
Winde und Wasser vergegenwärtigt. Dann beobachten wir den mächti- 
gen, aufwärts gerichteten Schwung des Schiffes, das die Apostel auf 
Christus hin rudern. Weiterhin sehen wir die Gegenbewegung des Pe- 
trus, der absinkt und zugleich von Christus hochgezogen wird. 

In der Mitte aber steht Christus, unbeweglich wie die Weltachse. Sein 
Blick ist fast teilnahmslos in die Ferne gerichtet, als wollte er sagen: 
•Kleingläubiger, warum hast du nicht geglaubt." Um ihn kreist wie um 
einen •unbeweglichen Beweger" das schicksalsträchtige Geschehen auf 
den Wassern. Christus selbst scheint mit dem Baum identisch, dessen 
Knorren neben ihm wie ein Weltenberg aufragt. 



Der •Lanzenstich" 107 

Der Vorgang im Bildwerk steht weiterhin im Zeichen einer doppelten 
Perspektive. So wird das Schiff in einer Vogelperspektive gegeben oder, 
wie man bei der Beschreibung von Bildern des Malers Marc Chagall ge- 
sagt hat, von einer •Sternenperspektive". Klaus Iserlohe und wir mit 
ihm schauen gleichsam vom Himmel aus dem verzweifelten Rudern der 
Apostel im Schiff zu, die vergeblich mit den Fluten zu kämpfen schei- 
nen. Dagegen steht der Christus frontal vor uns, ohne von den Wirbeln 
der Wasser und Winde aus dem Lot zu geraten. Die Aufhebung dieser 
formalen Gegensätze oder die Synthese von Profil und Enface, Raum 
und Fläche in der höheren Einheit einer kosmologischen Ordnung ver- 
leihen der Komposition Spannung und Kraft. 

Der Bildhauer schnitzt also den Christus als Achse so in den Stamm, 
daß der •Weltenbaum Christus" darin alles ist und der Künstler Klaus 
Iserlohe nichts. 

Während Pablo Picasso den Werken seine •Handschrift" aufprägt, 
eine •Rosa Epoche" seiner •Blauen Epoche" folgen läßt, den Kubismus 
erfindet, einen eigenen Surrealismus entwirft und immer wieder seine 
persönlichen Erlebnisse, um nicht zu sagen Affären, ins Bild setzt, fin- 
den wir in den Werken des Aachener Bildhauers von einer individuellen 
Handschrift oder einem •eigenen Stil" (sc. einer Manier oder Masche) 
nahezu nichts. •Überzeugen Sie sich selbst... Da kann von Kunst keine 
Rede sein." Dieser unbekannte Sohn des Mützenmachers aus Wermels- 
kirchen ist •bloß" ein •Evangelist des Baumes", ein •Chronograph der 
Schöpfungsrealität". Er verbildlicht die Gesetzmäßigkeiten von Seele 
und Kosmos wie die unbekannten Maler im Grabbau der Nefertari in 
Ptah und Osiris, den Gestalten des •Djed-Pfeilers" und des •Herzskara- 
bäus", der stillsteht und wieder zu laufen beginnt. Dieser Vorgang der 
alljährlichen Wiederkehr des Sonnenlichtes im Frühlingspunkt, den der 
•Djed-Pfeiler" symbolisiert, weil die Sonne mit den Planeten eingebun- 
den bleibt in den beständigen Gang des Fixsternhimmels mit seinem 
Tierkreis und den Zirkumpolarsternen, ist das große Geheimnis des 
•Weltenbaums". Die •Erkenntnis des Kreislaufs von Leben und Tod als 
das höchste Prinzip der Weltordnung", dessen Entdeckung der große 
Orientalist Hartmut Schmökel mit Anton Mortgaat den Sumerern zu- 
schreibt, bestimmte nicht nur die Vorstellungswelt des Alten und Neuen 
Testamentes10. Dieses Strukturgesetz der Welt prägt auch heute noch die 
Vorgänge im Kosmos. Es bildet die Grundlage der natürlichen Offenba- 
rung und ist •die unveränderliche Sprache der Schöpfung" (Andre Par- 
rot), aus der die Bildwelt hervorgeht. 
10 Vgl. Hartmut Schmökel, Das Land Sumer. Die Wiederentdeckung der ersten Hochkultur 
der Menschheit, Stuttgart 1955, 168. 



Herbert Schade 108 

Diese kosmischen Vorgänge und die sie ausdrückenden Bildvorstel- 
lungen sind also nicht erstmalig als •mythologische Rede" von den Ver- 
fassern des Neuen Testamentes auf Christus angewandt worden, son- 
dern sie vollziehen sich immer wieder in der Schöpfung selbst, wenn der 
Berg sich aus den Wassern erhebt und die Sonne über dem Meer auf- 
steigt, wenn der Herbst Wasser in Wein verwandelt und die Sonne am 
Beginn des astronomischen Jahres den Frühling und damit das neue Le- 
ben hervorbringt. Das kosmologische Drama von Licht und Finsternis 
bestimmt den Menschen in seinem Wesen und in seiner Sprache. Des- 
halb schreibt Augustinus in seinem Johanneskommentar: •Hat denn das 
Geschöpf seinen Schöpfer nicht erkannt? Zeugnis gab der Himmel 
durch den Stern (sc. bei der Geburt); Zeugnis gab das Meer, es trug den 
Herrn, da er auf ihm wandelte; Zeugnis gaben die Winde, sie ruhten auf 
sein Geheiß; Zeugnis gab die Erde, sie ward erschüttert bei seiner Kreu- 
zigung..."11 Auch der Künstler, dessen Blick auf die Schöpfung und in 
die Gesetzmäßigkeiten des Seelengrundes nicht durch Medien, durch 
Fernsehen und den Blätterwald der Presse verstellt wird, kann diese 
Bildwelt in der Maserung seines psychischen Grundes wahrnehmen. 
C. G. Jung nennt diese Urbilder deshalb •Archetypen" und vergleicht 
sie mit den Dogmen, den festen Wahrheitsaussagen der Religion. Aber 
es wird für uns und selbst für den Künstler immer schwerer, diese Tie- 
fenschichten in uns und die Sternbilder über uns zu sehen und zu verste- 
hen, denn Plakatwände und Reklameschilder, eine wachsende Masse 
menschenunwürdiger •technologisch-merkantiler Ikonostasen" verdek- 
ken das Fundament, auf dem unser Dasein gründet. 

Um so betroffener sind wir, wenn es Bildhauer wie Klaus Iserlohe 
gibt, die nicht den •publizistischen Blechtrommlern" folgen, sondern al- 
lein den •Schatz im Acker" suchen, den von Gott gemaserten und ge- 
prägten Grund unseres Seins. Das gilt nicht nur von dem Frühwerk des 
•Christus über den Wassern", sondern stärker noch von der Granitplatte 
im Priesterseminar in Aachen. 

Zum Granitrelief der •Heimsuchung Mariens" (Abb. 2) 

Im Treppenhaus des Priesterseminars in Aachen sehen wir beim Ein- 
gang eine Reliefplatte aus belgischem Granit (= Blaustein), die das 
Leitmotiv für die jungen Männer bildet, die der Berufung zum Priester- 
tum folgen. Gerd Heinemann, der Regens, faßte das Thema des Stein- 
reliefs, die Begegnung zwischen Maria und Elisabeth, in einer Bild- 

11 Augustinus, Johannes-Kommentar, 3. Vortrag, 5. 



Der • Lanzenstich' 109 

/4/>6. 2; AT/at» Iserlohe: Heimsuchung. Relief aus belgischem Granit (Blaustein), 
Priesterseminar, Aachen 1970. 



Herbert Schade 110 

betrachtung sehr gut zusammen: •In der begrüßenden Umarmung neh- 
men die beiden Frauen einander glaubend in den Blick und entdecken 
in überwältigender Erfahrung das neue Leben, das verborgen im Innern 
des Schoßes steckt. Erfahrung der Heimsuchung und liebenden Nähe 
Gottes mitten zwischen ihnen!"12 

Wie hat der Künstler dieses gewaltige Thema dargestellt? Die Begeg- 
nung der beiden Frauen vollzieht sich auf einer schmalen, hochrechtek- 
kigen Platte, die von einem Giebel bekrönt ist. Neben der Gestalt der 
Elisabeth schieben sich links die Stufungen eines Gebirges aufwärts. 
Wir befinden uns also in einem Haustor, das auf einem Berg steht oder, 
wie Lukas es sagt: •In jenen Tagen ging Maria in die Stadt Juda, die im 
Gebirge lag, trat in das Haus des Zacharias ein und begrüßte Elisabeth." 
(Lk l,39f) Dieser Bericht des Evangelisten ist einfach, aber im Granit 
wird der Rahmen der Tür von dem gewaltigen Geschehen der •Begeg- 
nung" und der •Umarmung" der beiden Frauen nahezu gesprengt. Die 
Figuren bleiben zwei, als gäbe es zwischen ihnen eine Achse. Zugleich 
aber führt der Bildhauer breite Bänder um sie, die vom Kopf in gewun- 
dener Form bis zu den Füßen herabfallen, und bindet die Gestalten wie 
ein Ornament zusammen. Ornament heißt auch bei Klaus Iserlohe nicht 
Verzierung oder Dekoration, sondern wie in der Antike und in der 
mittelalterlichen Theologie •Welt" und •Kosmos"; das ist die große 
Ordnung des Lichtes, die das Leben auf der Erde bedingt. So feiert man 
den Geburtstag des Täufers im Juni in der Sommersonnenwende, wenn 
das Licht der Sonne zu sinken beginnt, und den Geburtstag des Herrn 
zur Weihnacht, in der Wintersonnenwende, wenn es wieder steigt. •Er 
muß wachsen", so verkündet Johannes, der letzte Prophet, •ich aber 
muß abnehmen." (Joh 3,30) Empfangen aber werden beide in der Tag- 
undnachtgleiche, Johannes im Herbst, Christus im Frühling, wenn das 
Licht von Tag und Nacht gleich ist und die Welt im Zeichen der kosmi- 
schen Gerechtigkeit, in der Waage, steht. Der Beginn des Sonnenlaufes, 
der Anfang des astronomischen Jahres im Frühlingspunkt am 21. März, 
vollzog sich im Tierkreiszeichen des Widders oder, wie das Johannes- 
evangelium sagt, im Zeichen des •Lammes Gottes". Dieses Christussym- 
bol sehen wir im Leib der Mutter Gottes, während im Leib der Elisabeth 
Johannes, der letzte Seher des Alten Bundes, •aufhüpfte", weil er in 
Christus sein Zeichen, das Lamm, sah. Die Alten maßen diesem Punkt 
der Frühlings-Tagundnachtgleiche, in der das Licht der Sonne wieder zu 
seinem Anfangspunkt zurückkehrt, deshalb solch große Bedeutung zu, 

12 Gerd Heinemann, Heimsuchung. Zusage und Anspruch für unser Priesterseminar (eine 
Bildbetrachtung). 



Der • Lanzenstich " 111 

weil an der Ordnung von Zeit und Zahl, Licht und Leben die Rationali- 
tät des Kosmos sichtbar wird - eben jene Geistigkeit des Weltalls, die es 
ihnen erlaubte, auf einen verborgenen Gott zu schließen. 

Demgemäß wirken auch die zwei oberen Arme, die sich - wenn auch 
mit Mühe - als Gliedmaßen der beiden Frauenfiguren nachweisen las- 
sen, wie die Hände des unsichtbaren Gottes, der dieses Gefüge aus Ge- 
gensätzen, das Weltall oder die weiblichen Gestalten als Inbegriff der 
beiden Welthälften, zusammenhält. Die Ägypter sagten: Was Ptah, der 
Schöpfer, im Herzen ersonnen hat, hat er durch sein Wort ausgespro- 
chen. In der Granitstele des Klaus Iserlohe in Aachen wird aus den ein- 
ander entgegengesetzten Profilen das eine Antlitz des ursprünglich un- 
geteilten •Himmlischen Menschen" (1 Kor 15,47) wiederhergestellt, der 
gleichsam mit einem Mund das •Wort Gottes" ausspricht, und die Welt 
erweist sich durch die Menschwerdung im Bilde der Heimsuchung als 
erlöst. Gerd Heinemann meditiert demzufolge treffend: •Die Kirchen- 
väter sagen, daß der Christ schwanger ist vom Worte Gottes und daß 
Gott in ihm Gestalt annehmen will."13 

Die steinerne Platte mit dem Bild der •Umarmung von Maria und Eli- 
sabeth" in Aachen wird zum Inbegriff jeder Gemeinschaft im Zeichen 
des •Wortes Gottes", des Lebens und der Liebe Christi in uns. 

Diese Struktur der Bildwelt von Klaus Iserlohe erhält in einer Reihe 
von Kreuzigungsdarstellungen und besonders im archaischen Gefüge 
der Balkenwand mit dem Motiv des •Lanzenstichs" im Bildungszentrum 
St. Altfrid in Essen-Kettwig seine ikonologische Krönung. 

Zu den Bildwerken des •von der Lanze getroffenen Gottes" 

Bevor wir dieses gewaltige Bild des Künstlers näher betrachten, müssen 
wir die Bemerkungen zur Entwicklung des Stiles, die wir eingangs mach- 
ten, einschränken oder differenzieren. Wenn hier das Schaffen des Bild- 
hauers im Zeichen eines •Evangelisten des Baumes" charakterisiert 
wurde, der gleichsam ohne jeden Rückgriff auf künstlerische Mittel da- 
für sorgt, daß in seinem Werk der •Weltenbaum Christus" oder der 
•Himmlische Mensch" alles ist und Klaus Iserlohe nichts, so trifft das 
nur bedingt zu. Während die Formgebung des •Ganges Christi über den 
Wassern" sich mit den Gestaltungen ottonischer Buchmalerei verglei- 
chen ließe, nimmt später die elementare Formgesetzlichkeit zu. Nicht 
zuletzt erhalten aufgrund der härteren Materialien die Werke eine 
archaischere Struktur und wirken wie Totems der indianischen oder 

Ebd. 



Herbert Schade 112 

negroiden Kunst. Man könnte auch an irische Stelen oder Kreuze den- 
ken. Die Ornamentik arbeitet mit Spiralen, flächigen Akanthus- oder 
Ginkgoblattformen. Das biblische Motiv wird verfremdet. So prägt die 
Pfeiler, Platten und Holzreliefs von Klaus Iserlohe schließlich ein unver- 
wechselbarer Charakter, dem aber alle naturalistischen Varianten einer 
zeitgenössischen oder privaten Erlebniswelt fehlen. Vor allem gibt es bei 
Iserlohe nicht jene schockierenden Herausforderungen einer sogenann- 
ten Anti-Kunst, durch die heute eine Reihe von •Machern" die Öffent- 
lichkeit zu beunruhigen sucht. Klaus Iserlohe müht sich um das Heilige, 
um den Urgrund, auf dem man bauen kann und der trägt. Den Charak- 
ter eines Siegels oder einer Prägung beobachten wir besonders in dem 
Motiv des •Lanzenstichs" von St. Altfrid und seinen Varianten. 

Die •Durchbohrten" in der Tabernakelwand 
des Jugendzentrums von Essen-Kettwig (Farbtafel II) 

In der gemaserten Wand der Kirche von St. Altfrid, die von einem lang- 
gestreckten weißen Rahmen gefaßt wird, begegnen zwei Gottesgestalten, 
Vater und Sohn, wie die Erklärung sagt, einander. Ein Halbkreis, von 
oben eingesenkt, umringt die Figuren, die von den Reliefs zweier Men- 
schen flankiert sind. Einer von diesen Menschen durchstößt nach hinten 
gelagert die beiden Gottesgestalten mit einer gewaltigen Lanze. Der 
dunkle Mensch sucht Vater und Sohn zu durchbohren und schließlich 
zu töten; aber er öffnet nur das eine Herz Gottes und die Türe des Ta- 
bernakels als Ursprung des Lebens. Tod und Leben kämpfen in diesem 
Relief einen seltsamen Zweikampf. Es stirbt der Herzog des Lebens, um 
durchbohrt die Quelle des Daseins seines göttlichen Herzens zu erschlie- 
ßen. Diese Bildvorstellung ist uralt, denn sie beschreibt den •Anfang" 
und bleibt immer gegenwärtig, heute und bis zum Ende der Zeiten. 

Die Heilige Lanze aus den Kleinodien des Römischen Reiches wußte 
von dieser Sache zu berichten. Und die Gralsgeschichte des Wolfram 
von Eschenbach hat - wie wir schon erwähnten - von dem König Am- 
fortas erzählt, der von einem Speer tödlich getroffen war, aber niemals 
sterben konnte. Die Christenheit besitzt noch heute die •Heilige Lanze", 
von der die Kreuzfahrer träumten und die große Kaiser getragen haben. 
Genauso aber weiß der Evangelist Johannes davon zu sagen, wenn er 
vom Tode Christi berichtet: •Einer von den Soldaten aber hat mit einer 
Lanze seine Seite geöffnet, und sogleich floß Blut und Wasser heraus. 
Und der es gesehen hat, hat das bezeugt. Und sein Zeugnis ist wahr. 
Und er weiß, daß er die Wahrheit sagt, damit auch ihr glaubt. Denn das 
ist geschehen, damit die Schrift erfüllt wird: Kein Gebein sollt ihr von 



Der • Lanzenstich " 113 

Abb. 3: Kölner Meister (um 1310): Lanzenstoß und Blut Christi öffnet die Augen 
des Soldaten. Flügelaltar, Mitteltafel, Wallraf-Richartz-Museum, Köln. 



Herbert Schade jj4 

ihm zerbrechen. Und eine andere Schriftstelle sagt: Sie werden auf den 
schauen, den sie durchbohrt haben." (Joh 19,34-37; vgl. Ex 12,46- Sach 
12,10) 

Dieser geheimnisvolle Text des Evangelisten Johannes weist mit sei- 
nen Zitaten darauf hin, daß der Vorgang der Durchbohrung oder der 
Seitenöffnung uralten Vorbildern entspricht. Und Justin (2. Jh. n. Chr.), 
der Apologet und Märtyrer, sprach von Christus, wie Hugo Rahner be- 
richtet, oft nur als von dem •Durchbohrten"14. Was soll dieser Name 
eines •Durchbohrten" bedeuten? 

Zur kosmologischen Erklärung des •Durchbohrten" 

Es ist sicher, daß mit diesem Namen nicht nur die Hinrichtungsart des 
historischen Jesus beschrieben wird, wie man von einem •Gehängten" 
oder •Geköpften" spricht. Vielmehr identifiziert Justin, der hochge- 
lehrte Schüler des Evangelisten Johannes, das Ereignis des •Lanzensto- 
ßes" mit einem Vorgang am Himmel, den wir •am Anfang" des astrono- 
mischen Jahres beobachten können. 

Wenn die Sonne am Beginn des astronomischen Jahres, am 21. März, 
ihren Lauf beginnt, durchstößt sie gleichsam den Fixsternhimmel im 
Bilde des •Widders". Diesen •Stoß" durch den •Widder" hat Moses als 
•Paschah-Opfer" gefeiert oder als Osterfest (vgl. Ex 12,46). Das Lamm 
oder das Tierkreiszeichen des Widders wurde durchbohrt, aber es galt - 
da es im nächsten Jahr wiederkam - als nicht zerstörbar; deshalb durfte 
man •kein Gebein an ihm" (bei der Paschamahlfeier) zerbrechen. Seine 
Wiederkunft am Himmel zeigt die Auferstehung der ganzen Welt im 
Frühling und das Wiedererwachen des Lebens. Als Vorgang im Weltall 
war dieses Ereignis auch Symbol einer natürlichen Offenbarung. In den 
Schriften des Alten Bundes, die •Lamm" mit •Gotteskind" oder •Mes- 
sias", also mit dem •Kosmischen Menschen", identifizieren, war dieser 
•Durchbohrte" zugleich der Messias oder Gottesknecht. 

Es vollzieht sich also im historischen Ereignis der Hinrichtung Christi 
ein vergleichbares Geschehen wie am Himmel. Dieses Geschehen am 
Himmel, die •Durchbohrung" des Lammes oder Gottesknechtes, garan- 
tiert die Weltordnung der Schöpfung. Der Jude Jesus aus Nazareth, der 
vor den Mauern Jerusalems von den Römern gekreuzigt und von einer 
Lanze durchbohrt wird, während seinen Mitverurteilten die •Gebeine 
zerbrochen" werden, weist sich gleichsam am Himmel aus als derjenige, 

14 Vgl. Hugo Rahner, Die Anfänge der Herz-Jesu- Verehrung, in: Cor Salvatoris, aaO. (Anm 
3), 57. 



Der • Lanzenstich " 115 

der die Weltordnung in der Schöpfung gewährleistet. Der •Lanzenstoß" 
macht das Geheimnis von Tod und Auferstehung im Kosmos und im ge- 
schichtlichen Ereignis der Hinrichtung Christi offenbar. 

Dieses Geheimnis wird in der alten Kunst immer wieder dargestellt. 

Zu einigen alten Bildern des •Lanzenstoßes" 

In einem Triptychon des Wallraff-Richartz-Museums in Köln sehen wir 
den •Soldaten" mit der Lanze. Von dem Blut, das aus der Seite Christi 
strömt, wird sein Auge getroffen und gleichsam geöffnet. Er erkennt im 
durchbohrten Jesus Christus den Herrn des Weltalls wieder (Abb. 3). 

Was in dieser Kreuzigungstafel der •heidnische Hauptmann" als Hin- 
richtung vollzieht, bringt ein ganz anderes Ereignis hervor, denn durch 
das •Öffnen der Augen" des Heiden wird im Bild die Gottessohnschaft 
Christi offenbar. Den gleichen Akt vollbringt in anderen Bildern des 
Mittelalters die Gestalt der Liebe, die •Charitas". Sie öffnet mit einem 
Speer oder mit einem zweischneidigen Schwert das Herz Christi (vgl. 
Farbtafel III). In zahllosen Kunstwerken, Gemälden, Reliefs, Skulptu- 
ren und in großartigen Dichtungen wird dieses Motiv immer wieder ge- 
feiert. Nicht zuletzt gilt es als Variante des Hohenliedes, in dem wir le- 
sen: •Vulnerasti cor meum." (•Du hast mein Herz verwundet." - Hld 
4,9) Im Hohenlied führt demnach die Braut die Lanze und durchbohrt 
das Herz des Geliebten. Diese Bibelstelle bildet geradezu die Grundlage 
der Mystik des Mittelalters. Dieses Wort hat auch der alexandrinische 
Theologe Origenes in beeindruckender Weise interpretiert und dabei 
deutlich gemacht, daß die Voraussetzung zum Verständnis des Textes 
die Einsicht in das Wesen der Welt ist. Erst wer den Bildcharakter der 
Welt begreift, vermag auch den •Lanzenstoß" im Hohenlied und im 
Evangelium des Johannes zu verstehen: •Mit himmlischer Liebe und 
himmlischem Verlangen handelt die Seele, wenn sie, nachdem sie ein- 
mal die Schönheit und Pracht der Herrlichkeit des Wortes Gottes wahr- 
genommen hat, diese Schönheit auch liebt und durch eben dieses Wort 
wie durch ein Geschoß oder einen Pfeil getroffen eine Wunde empfängt. 
Dieses Wort ist nämlich das Bild und der Glanz des unsichtbaren Got- 
tes, des Erstgeborenen der ganzen Schöpfung. In ihm ist alles geschaf- 
fen, was im Himmel und auf Erden ist, sei es sichtbar, sei es unsichtbar. 
Wenn also jemand es vermag, mit aufnahmefähigem Geist die in dem 
Wort selbst geschaffene Schönheit und den Glanz zu erfassen und zu 
schauen, wird er von ihrer Anmut und von dem Licht ihrer Herrlichkeit 
wie von einem Speer getroffen. So sagt es der Prophet (Is 49,2): Von 
dem auserwählten Geschoß durchbohrt wird der durch das Wort (sc. 



Herbert Schade 116 

Abb. 4: Klaus herlohe: Symbol der Trinität mit Spirale. Relief der Hauptwand der Sakra- 
mentskapelle in der Wolfsburg (Akademie des Bistums Essen) aus Anröchter Dolomit. 



Der • Lanzenstich' 117 

Abb. 5: Vergoldetes Bronzerelief, gefunden in Athlone (Dublin, Museum): 
•Lanzenstich"-Christus mit (Planeten-)Spiralen auf der Brust. Ende S./Anfang 9. Jh. 



Herbert Schade \ \ g 

Gottes) Getroffene eine heilsame Wunde empfangen und von ihrem 
glückseligen Feuer brennen."15 Dieses Thema tritt auch im Werk des 
Aachener Bildhauers in immer neuen Formen auf. 

Zu den Bildvarianten des •Lanzenstoßes" 
im Werk des Klaus Iserlohe 

Es sind vor allem drei Motivkreise, die man in der alten Bildüberliefe- 
rung und auch im Werk von Klaus Iserlohe vom Zeichen des Frühlings- 
anfangs her verständlich machen kann: Da ist zutiefst das Bild des drei- 
faltigen Gottes. In vergleichbarer Weise wird von diesem Vorgang das 
Bild der Erschaffung der Kirche begreifbar. Besonders aber wird in der 
Wende vom Winter zum Frühling und von der Finsternis zum Licht der 
Begriff der Freiheit oder besser der freien Entscheidung für Gott und 
das Gute einsichtig und nachvollziehbar. 

Zum ersten Motiv gehören Vater und Sohn im Relief von St. Altfrid. 
Der Vater im weißen Gewand des unerfahrbaren Lichtes mit einem 
Haaraufbau, der der phrygischen Mütze ähnlich sieht, die die Weltkup- 
pel symbolisiert. Der Vatergott galt immer als •unsichtbar" oder - wie 
die Ägypter ihn nannten - als •Amun", das heißt •der seinen Namen 
verbirgt". Ihm gegenüber steht der •Sohn" oder, wie die ägyptische 
Theologie ihn nannte, •Tut-anch-Amun", das heißt •das lebendige Bild 
des verborgenen Gottes". Für das Trinitätssymbol in der Wolfsburg 
(Abb. 4) beschreibt Georg Scherer treffend Sinn und Bedeutung der 
Gottesgestalt: •Als die den ganzen Horizont erleuchtende ewige Sonne 
erhebt sich eine kreisförmige Scheibe über das ganze Bild und be- 
herrscht von dorther den gesamten Raum. Aus ihm und in ihm blicken 
die Augen. Sie blicken nämlich zum Unterschied vom Menschenpaar 
auf der Tafel des Sündenfalls (sc. in der Wolfsburg) einander an. Im Se- 
hen sind sie ineinander versunken. Zugleich blicken sie wie mit einem 
einzigen Augenpaar aus sich heraus auf uns. Damit wird angedeutet, 
daß in der Beziehung von Vater und Sohn in der Trinität, von Ursprung 
und Logos im Sinne des Johannesevangeliums, die Sehnsucht aller 
Liebe, wie sie sich zwischen Menschen zu ereignen vermag, von Ewig- 
keit her erfüllt ist." Weiterhin interpretiert Scherer die spiralförmige Be- 
wegung, die der Komposition eigen ist, als Inbegriff des Heiligen Gei- 
stes: •Der Sonnenkreis, in dem Vater und Sohn miteinander verbunden 
sind - die gleichmäßige, kreisförmige Bewegung galt in der Antike und 
im Mittelalter als die vollkommenste Form der Bewegung -, entwickelt 

' Origenes in Canticum Canticorum, Prologus; PG 13, 67, B/C. 



Farbtafel I: Klaus Iserlohe: Christus, der auf den Wassern schreitet. München 1947. 



Farbtafel II: Klaus herlohe: •Lanzenstich". Altarwand St. Altfrid (Essen): Ausschnitt. 



Farbtafel III: Glasmalerei, um 1320 (vermuth Lüneburg): Christus am Kreuz, von Caritas 
umarmt und mit dem Schwert durchbohrt: Gerechtigkeit, Friede, Barmherzigkeit, Wahrheit, 
Johannes und Maria. Kloster Wienhausen bei Celle, Fenster im Chorgang. 



II 

I 
Farbtafel IV: Bible moralisee, Wien. Codex Vtdebonensis 2554, fol. 1 v. Faksimile R. Haus- 
herr, Graz/Pahs 1973. 

«ticaCt 

cu& ?ftcunef 
?autttf ließt?. £ 

ft» 

I 
cJL^qcberoz 

Ccncfttlqwt 
qtcnaoatttlc 
felcnlac^- 
(fueqttflifdcü 
ütisfcaßtu&e 

Mice fcmfceffcH 
afi^tt&gton? 

1 



Der • Lanzenstich' 119 

Abb. 6: Klaus Iserlohe: Geburt der Kirche aus der Seite Christi (Detail). Altarrelief, 1972. 



Herbert Schade 120 

Abb. 7: Typologische Darstellung der Erschaffung Evas aus der Seite Adams, Erschaffung 
der Kirche aus der Seite Christi, Neuschöpfung des Täuflings aus dem Wasser; dazu Moses 
mit den Gesetzestafeln. Bible moralisee, um 1250. Paris, Bibliotheque Nationale Ms lat 
11560, fol. 186 r. 

sich in unserem Bild aus einer Spirale, einem alten Symbol für die Un- 
endlichkeit. Diese Spirale entspringt aber im Herzen Gottes. Sie geht 
von der Mitte seines göttlichen Lebens aus und ist zugleich der Atem, 
die Atmosphäre, die lebendige Bewegung, in welcher Gott er selbst ist, 
der Heilige Geist. Die Spirale entfaltet sich selbst wieder als ein Kreis, 
so daß der Geist in seiner Kraft der Vereinigung dargestellt wird."16 Die- 

* Georg Scherer - Klaus Iserlohe, aaO. (Anm. 4), 26 f. 



Der• Lanzenstich' 121 

Abb. 8: Klaus Iserlohe: Altarrelief von St. Maria zu den Aposteln in Mönchengladbach-Neu- 
werk, 1971/72, aus belgischem Granit (Blaustein). 

sen •Menschen in der Spiralform" oder •konzentrischen Kreisen" beob- 
achten wir schon in der Vorgeschichte. Auf der Brust eines Gekreuzigten 
der irischen Kunst kehren die Spiralen wieder (Abb. 5), und in einer 
Reihe von irischen Kreuzen prägen sie der Skulptur ihr Formgesetz auf. 
Es ist der Lauf der Planeten, der diesem Symbol zugrunde liegt. Die 
Schöpfungswirklichkeit und die Wege des Lichtes in der Welt werden 
damit einmal mehr als Gottesbild verstanden. 

Ein vergleichbares Mitspracherecht oder Prinzip erkennt Scherer 
auch - ganz im Sinne der oben erwähnten Gestaltungsgesetze von Karl 
Knappe - im Anröchter Dolomit, der dem Trinitätsbild vorgegeben war: 
•Dieser Stein eignet sich nämlich vorzüglich für den Versuch einer Dar- 
stellung des Urgrundes, aus dem alles Wirkliche stammt. In diesem 
Stein überschneiden sich nämlich in jeweils variierender Weise zwei 
farbliche Grundtöne, grün und graublau. Im Grün werden wir auf den 



Herbert Schade [ 22 

Urvollzug des Lebens verwiesen und darauf, daß alles Leben eine Nach- 
ahmung und ein Gleichnis jenes ursprünglichen Lebens ist, weil es aus 
ihm stammt (Thomas von Aquin). Wir dürfen dabei z. B. an Hildegard 
von Bingen denken, welche das Grün zur göttlichen Farbe erklärt hat, 
weil sie in ihm das Wesen des Lebens selber ausgedrückt fand. Im Grau- 
blau wird dieses Lebendige zurückgeborgen in sein Geheimnis, seine 
Unterschiedenheit von allem, was in der Welt ist. Distanz und Nähe, 
Allgegenwart und Verborgenheit Gottes sind so bereits im Stein gegen- 
wärtig, in welchen das Bild geschlagen wurde. Indem im Graublau des 
Steines - und einem von der Bearbeitung stammenden Schimmer des 
Weißen, einem alten Zeichen der alles einschließenden Transzendenz 
Gottes - ein Verweis auf das absolute Geheimnis Gottes geschieht, weist 
das Trinitätsbild über sich hinaus..."17 

In uralter Entsprechung zum Trinitätsbild schlägt Klaus Iserlohe auch 
die Kirche als Frauengestalt oder als Inbegriff der Sakramente, die aus 
der Herzwunde Gottes kommen (Abb. 6; 8). Das erste künstlerische Vor- 
bild dafür finden wir in der Bible moralisee des 13. Jahrhunderts, in 
dem die Ecclesia als gekrönte Frauengestalt aus der Seite Christi empor- 
steigt. Ihr parallel sehen wir in dieser gotischen Bibelillustration die Er- 
schaffung Evas aus der Seite Adams (Farbtafel IV; Abb. 7). 

Während Klaus Iserlohe in der Balkenwand von St. Altfrid den Ta- 
bernakel, das Gehäuse des Sakraments, ins Herz Gottes stellt, beobach- 
ten wir in Neuwerk (Mönchengladbach), wie die Kirche als Frauenfigur 
aus der Seite hervorkommt. Man hat den Künstler mißverstanden, wenn 
er den Vatergott an dieser Geburt der Gotteskirche mit teilnehmen läßt, 
und gemeint, ein Vatergott unter dem Kreuz Christi sei unorthodox, also 
theologisch falsch. Doch müssen wir dazu feststellen, daß schon in den 
alten Illustrationen der Erschaffung Evas eine Gottesgestalt die Frau zu 
sich emporzieht. 

Die offene Seite oder das Herz ist gleichsam das Prinzip von Vater 
und Sohn und Heiligem Geist, das im Sakrament und unter dem Bild 
der Frau mit anschaubar wird. 

In besonderer Weise wird in der Balkenwand - und das ist die dritte 
Variante des •Frühlingsmotivs" - das Wesen der Freiheit oder der Ent- 
scheidung im Bild des •Lanzenstichs" sichtbar. Im Frühlingspunkt wen- 
det sich die Sonne zum Leben. Er gilt als das •Tropaion", das Siegeszei- 
chen, in dem die Schlacht sich wendet. Es ist das platonische Chi ( = X), 
das uns allen als £ oder Chi-Rho bekannt ist und das die Soldaten Kon- 
stantins als Namenszug Christi auf ihre Standarten hefteten. In der 

17 Ebd., 25. 



Der • Lanzenstich " 123 

Wand von St. Altfrid bezeichnet es zu Recht den Ort des Lammes. Es ist 
aber das Sinnzeichen des •Schnitts" der Sonne oder des •Lanzensti- 
ches". Der Bildhauer von St. Altfrid führt uns also vor die Balkenwand, 
in der ein dunkler Mensch mit der Lanze sich an den Turmberg von Ba- 
bel lehnt und ein begnadeter Mensch sich, getroffen vom Blut Christi, 
zu Gott erhebt, und ruft uns zur eigenen Entscheidung auf: •Tod und 
Leben kämpften da einen seltsamen Zweikampf. Der Fürst des Lebens, 
dem Tod erliegend, herrscht als König und lebt." (Ostersequenz) 

So bringt Klaus Iserlohe in dieser Balkenwand des Jugendzentrums 
den Grundcharakter der Welt und das Rollsiegel des Daseins wieder in 
unsere Erinnerung zurück, denn er weiß, daß auch wir im Zeichen des 
•Lanzenstiches" vom Siegel der Schöpfung und des Kreuzestodes ge- 
prägt werden und •eine Wunde empfangen, die nie mehr heilt". 

•Der Wald kommt auf uns zu..." 

Es sind die Hexen, die im Drama •Macbeth" des englischen Dichters 
Shakespeare dem Titelhelden einen geheimnisvollen Orakelspruch zuru- 
fen: •Solange nicht der Wald auf dich zukommt, behältst du die Herr- 
schaft." Im Symbol des Baumes erscheint dort der legitime König. Aber 
- wann hat je ein Wald seine Wurzeln gelöst und sich auf uns zubewegt? 
Dieses Orakel hat also Macbeth in seiner Herrschaft bestärkt und noch 
grausamer werden lassen. Doch dann, am Höhepunkt seines Machtrau- 
sches, tritt ein Bote auf und meldet: •Der Wald kommt auf uns zu." Im 
Schutz der Zweige eines Waldes nähern sich plötzlich verborgene Heere 
des rechtmäßigen Herrn. 

Es ist kaum zu bezweifeln, daß in der Mitte der geistigen Auseinan- 
dersetzungen der Gegenwart die Frage nach dem Wesen der Welt steht, 
deren Sinnbild der Wald ist. Die Welt wurde in unserem technologisch- 
merkantilen Zeitalter in ein Energiereservoir umgemünzt, das man aus- 
nützen kann. Sie hat ihren Deutungswert verloren. Dementsprechend 
werden Bäume abgeholzt und Wälder vernichtet. In dieser •entwurzel- 
ten" Welt, in der sogar Theologen behaupten, die Schöpfung trüge 
•keine Spuren Gottes", wächst das Chaos. Welt und Mensch werden 
ausgebeutet. Die Bauwerke der überkommenen Anthropologie stürzen 
ein. In den verwitternden Ruinen werden jedoch wieder die Grundrisse 
der kosmischen Architektur der Alten sichtbar. Nicht nur Karl Knappe 
wußte, daß •der Stein und das Holz Mitträger unseres Schicksals" sind. 
Auch Martin Buber diskutierte die Problematik der modernen Kunst un- 
ter dem Bild seiner •Begegnung mit einer Linde", die zu ihm zu spre- 
chen beginnt. Klaus Iserlohe schafft deshalb mit manchen anderen 



Heinrich Spaemann \ 24 

Künstlern keine •Kunst für die Feuilletons" und für die •geistige Halb- 
welt" (K. Knappe) einer •sich selbst zelebrierenden Gesellschaft" mehr. 
Er läßt in St. Altfrid und in der Wolfsburg •den Wald auf uns zukom- 
men", in dem der wahre König thront. Er läßt den Dolomit zu Wort 
kommen und den Granit sprechen, der die Botschaft der Maat18 und 
den Grundstein Christus in sich trägt. Seine Werke besitzen die Prägung 
durch kosmische* Gesetze. Sie zeigen wie die Bibel und die Exegese des 
Juden Philo von Alexandrien, daß die Welt Züge des Sohnes Gottes of- 
fenbar macht. Die Reliefs des Künstlers wirken wie jene geronnene 
Lava der Urbilder und Archetypen, die der Himmel in unsere Seelen 
schrieb. Sie verbildlichen die kosmische Liturgie von Licht und Finster- 
nis, von Tod und Auferstehung im Zeichen des •Lanzenstichs", von der 
schon die Sumerer und Akkader wußten. Deshalb ruft uns im Haus St. 
Altfrid, wo der Wald aus zwölf Bohlen mit dem Bild des durchbohrten 
Herrn der Welt vor uns aufragt, der Bildhauer Klaus Iserlohe auch das 
Wort des Gilgamesch entgegen: •Wir wollen uns zusammentun und das 
eine verrichten, ein Werk, das nicht zuschanden wird im Tode..."19 

18 •Maat" = •Basis", der •Urhügel" als Inbegriff der Grundordnung in der ägyptischen 
Theologie und Kunst; - Göttin der Gerechtigkeit; vgl. Wolfgang Helck in- LA III 
1110-1119. 
19 Pierre Anriet, Die Kunst des Alten Orient (Ars Antiqua), Freiburg 1977. Vorspruch: Gilga- 
mesch-Epos, 4. Tafel I 16 f. 

Fasten zum Heil 
Biblische Wurzeln einer therapeutischen Praxis 

Heinrich Spaemann, Überlingen 

Im Hinblick auf Heil kennt die Bibel ein Fasten, das der Unterschei- 
dung des Heiligen dient, und eines, das auf die Begegnung mit dem Hei- 
ligen vorbereitet. Eine dritte Weise des Fastens begegnet uns in Jesu 
vierzigtägigem Wüstenaufenthalt, es hat inspirierende Bedeutung für 
das Fasten von Christen. 




