Heinrich Spaemann 124

Kiinstlern keine ,,Kunst fiir die Feuilletons* und fiir die »geistige Halb-
welt“ (K. Knappe) einer ,,sich selbst zelebrierenden Gesellschaft* mehr.
Er 146t in St. Altfrid und in der Wolfsburg ,, den Wald auf uns zukom-
men®, in dem der wahre Konig thront. Er 148t den Dolomit zu Wort
kommen und den Granit sprechen, der die Botschaft der Maat'® und
den Grundstein Christus in sich tréigt. Seine Werke besitzen die Priagung
durch kosmische Gesetze. Sie zeigen wie die Bibel und die Exegese des
Juden Philo von Alexandrien, daB die Welt Ziige des Sohnes Gottes of-
fenbar macht. Die Reliefs des Kiinstlers wirken wie jene geronnene
Lava der Urbilder und Archetypen, die der Himmel in unsere Seelen
schrieb. Sie verbildlichen die kosmische Liturgie von Licht und Finster-
nis, von Tod und Auferstehung im Zeichen des »Lanzenstichs“, von der
schon die Sumerer und Akkader wuBten. Deshalb ruft uns im Haus St.
Altfrid, wo der Wald aus zwolf Bohlen mit dem Bild des durchbohrten
Herrn der Welt vor uns aufragt, der Bildhauer Klaus Iserlohe auch das
Wort des Gilgamesch entgegen: ,, Wir wollen uns zusammentun und das
eine verrichten, ein Werk, das nicht zuschanden wird im Tode ...

'8 ,Maat" = ,Basis“, der ,,Urhiigel“ als Inbegriff der Grundordnung in der dgyptischen
Theologie und Kunst; - Géttin der Gerechtigkeit; vgl. Wolfgang Helck, in: LA III,
1110-1119.

' Pierre Amiet, Die Kunst des Alten Orient (Ars Antiqua), Freiburg 1977. Vorspruch: Gilga-
mesch-Epos, 4. Tafel I 16f.

Fasten zum Heil

Biblische Wurzeln einer therapeutischen Praxis

Heinrich Spaemann, Uberlingen

Im Hinblick auf Heil kennt die Bibel ein Fasten, das der Unterschei-
dung des Heiligen dient, und eines, das auf die Begegnung mit dem Hei-
ligen vorbereitet. Eine dritte Weise des Fastens begegnet uns in Jesu
vierzigtigigem Wiistenaufenthalt, es hat inspirierende Bedeutung fiir
das Fasten von Christen.



Fasten 125

Der paradiesische Vorbehalt

Die erste Fastenweisung empfiangt der Mensch von Gott. Sie bezieht
sich auf ein qualitatives Fasten: auf das Nichtessen der Frucht vom
,Baum der Erkenntnis des Guten und des Bosen*; dieser Baum symbo-
lisiert die Grenze zwischen Schopfer und Geschopf. ,,Du darfst essen
von allen Baumen im Garten, aber von dem Baum der Erkenntnis des
Guten und des B6sen sollst du nicht essen; denn an dem Tage, an dem
du von ihm iBt, muBt du des Todes sterben.” (Gen 2,16) ,,Gut und Bose
erkennen® ist eine altorientalische Chiffre fir alles wissen und alles ma-
chen konnen. Dafiir muB der Mensch als wachsendes Wesen erst reifen.
Den Kairos fiir die Schenkung dieser Frucht behilt sich darum der
Schopfer vor. DaB der Mensch diese Ordnung respektiert, gehort zu sei-
nem gotteskindlichen ReifungsprozeB: Er iibt sich ein in die Wahrheit,
daB er seine Existenz seinem Schopfer verdankt und daB die Schopfung
nicht etwa lediglich vorhanden und beliebig manipulierbar, sondern ihm
anvertraut ist.

Im paradiesischen Fasten als der in einem bestimmten Verzicht ge-
schehenden Wahrnehmung der Grenze zwischen Schopfer und Ge-
schopf bekennt sich der Mensch zu seinem Geschaffensein, seinem Be-
schenktsein mit sich selbst und der Welt und damit zur Grundhaltung
heiler und wahrhaftiger Existenz, zur Gottesfurcht. In dieser heilen Ver-
fassung ist er selber, wie das johanneische Schrifttum es ausdriickt, ,,von
oben“ (vgl. Joh 3,3), wie sein Schopfer ,,oben” ist: Denn von ihm emp-
fangt er seine innere Weisung, empfingt er auch die Vollmacht, jene
Herrschaft der Liebe, der er sich selbst verdankt, so iiber die Erde auszu-
dehnen, wie er sie selbst erfihrt. Gott beutet sein Geschdpf nicht aus,
sondern bringt ein jedes im Miteinander und Fiireinander der Kreaturen
zu sich selbst.

Der Siindenfall

Der sogenannte Siindenfall besteht darin, daB3 der Mensch den Fasten-
vorbehalt, die Grenze seines Verfiigens iiber die Welt, negiert. An die
Stelle der nach oben hin sich 6ffnenden Hand tritt in einer grundsitzli-
chen Entscheidung der nach unten hin geschehende Zugriff. Vorbehalt-
los will der Mensch das Ganze unter sich haben, in Eigenherrlichkeit,
im Eigengriff, ohne erst in Gottes Welt hineinzuwachsen und zu reifen,
ohne Gottes Schenkung abzuwarten. So vollzieht er eine Blickwende:
Seine innere Sicht geht nicht mehr nach oben, sondern nach unten, zum
Geschopf, iiber das er herrschen soll und das Herr {iber ihn wird, da er



Heinrich Spaemann 126

Gott nicht mehr als Herrn iiber sich sieht. Wohin einer schaut, dahin ist
er bewegt. Wovon einer fasziniert ist, dahin ist er motiviert, dahin geht
er. Die Folge der Blickwende des Menschen nach unten ist der Ge-
schichtsgang der Menschheit nach unten, der Untergang. So sieht es die
Bibel, und so verdeutlicht sie es dann in den Geschichten von der Sint-
flut, von Sodom und Gomorra und von Babylon, die im Neuen Testa-
ment als Vorschattungen der letzten Dinge der Menschheit gelten. Zum
Verstdndnis dieser Prognose sei folgendes bedacht:

Die Relation des Menschen zum Absoluten hat ihre symbolische Ent-
sprechung im Verhiiltnis der Erde zur Sonne. Wie die Erde sich um die
Sonne bewegt und im Anziehungsfeld ihres Urgestirns Leben und
Frucht hervorbringt, so ist es der Person des Menschen gegeben und
aufgegeben, sich um ein geistiges Urlicht zu bewegen. Im Strahlbereich
dieses Urlichtes, das fiir ihn das gottliche Du sein will, findet er sein Ich,
sofern er diese Du-Gerichtetheit zugleich menschlich auslebt im Leben
auf das Du eines anderen Menschen und des Ganzen der Menschheits-
familie hin, die im gleichen Anziehungsfeld lebt. Wenn der Mensch sich
nun tatsdchlich aus diesem Anziehungsfeld 16st, sich selbst absolut-setzt
aufgrund einer Freiheit, die seiner Ebenbildlichkeit mit Gott entspricht
und die Freiheit des Wihlens ist, dann iibernehmen Geschopfe seines
Begehrens und Gebilde seiner eigenen Manipulation die Rolle des Un-
bedingten; sie bannen und verstricken ihn durch immer neue Nabhziele,
denen der Zusammenhang einer gemeinsamen und sinnvollen Ausrich-
tung auf ein letztes Daseinsziel fehlt.

Der Mensch in dieser Situation des Verfallenseins an eine Art ,,G0t-
zen“-Arsenal - als solches sieht die Bibel all jene Gegebenheiten, von
denen der Mensch sein Leben und seine Zukunft total abhingig macht —
gleicht einem aus seiner Sonnenbahn gerissenen Planeten, der im Be-
griff ist, in die abgriindige Leere des Weltalls zu stiirzen, mit der sich po-
tenzierenden Geschwindigkeit des Faligesetzes, in nie aufhérendem
Sturz.

Die Rettung

Die Rettung des Menschen aus diesem Sog - die Bibel nennt ihn
»Macht der Finsternis“ (Kol 1, 13) - in den Freiheitsbereich seines Urlich-
tes hiniiber, kann jetzt nur noch geschehen, wenn eine véllige Wende in
seinem Leben geschieht, wenn er noch einmal ,,von oben geboren wird“,
so sagt es Christus im Nikodemusgesprich (Joh 3,3). Diese Wende aber
verdankt er so wenig sich selbst wie seine natiirliche Geburt. Die Liebe
Gottes erwirkt, ermdglicht und schenkt sie ihm, und zwar so, dal} seine



Fasten 127

Freiheit sie in einem neuen Ergriffensein von Gott und im Dank gegen
ihn mitvollzieht:

Indem Gott selbst in seinem Sohn Christus der eine Mensch mit uns
Menschen wird, indem dieser die Leidfolgen der Abwendung des Men-
schen von Gott miterleidet, in diese eingeht, sie unschuldig auf sich
nimmt, sie mit sich durchdringt, indem er selbst die Mitte all dieser Lei-
den wird, indem er, was immer den Menschen als Schuldfolge trifft und
auf ewig treffen konnte, Leid, Tod und Untergang, selber erleidet, er-
weist sich die Anziehung, die von der Ursonne Gott ausgeht, méchtiger
als der Sog der Finsternismacht; der Mensch wird ihr entrissen durch
den gekreuzigten und auferstandenen Christus.

Vom Neuen Testament her gesehen ist die gesamte biblische Ge-
schichte bis zu diesem Ereignis hin dessen Vorbereitung und Vorverkiin-
digung. Es ist zundchst die Geschichte eines aus dem Retterwillen Got-
tes hervorgehenden Volkes, das in Abraham als erstem berufen wird,
den Exodus aus einer gottfernen, gottwidrig sich verhaltenden Welt zu
vollziehen.

Erstlinge

Auch fiir dieses Volk, fiir Israel, gibt es wieder ein ,,qualitatives Fasten®,
eines, das die Unterscheidung und Anerkennung Gottes, seines Befrei-
ers, seines Bundesherrn und Erhalters wachhalten soll: Alle Israeliten
sind gehalten, die ,,Erstlinge” darzubringen, d. h. das Erste und Schonste
ihrer Ertrige und Ernten nicht selbst zu verbrauchen, zu essen, sondern
Gott zu libergeben.

Schon in der Kain- und Abelerzihlung, mit der in der Bibel die
Menschheitsgeschichte beginnt, wird die Bedeutung der Erstlingsgabe
thematisiert. Kain und Abel verehren den gleichen Gott, feiern densel-
ben Gottesdienst. Gott verwirft Kains Opfer, das des Abel nimmt er an.
,,Es begab sich aber ..., da} Kain von den Friichten des Ackers dem
Herrn ein Opfer brachte. Und auch Abel brachte von den Erstlingen sei-
ner Schafe dar und von ihrem Fett. Und der Herr sah wohlgefillig auf
Abel und sein Opfer, auf Kain aber und sein Opfer sah er nicht.”
(Gen 4,3-5)

Jiidische Tradition, talmudisches, kabbalistisches und chassidisches
Schrifttum! legen den Akzent auf die Bedeutung der ,,Erstlinge® in die-
sem Bericht. Im gesamten mosaischen Schrifttum spielen die Erstlinge
eine wesentliche Rolle, so auch fiir den Verfasser der Geschichte von

1 Vgl. Martin Hirschberg, Aggadische und mystische Texte zu Kain und Abel, Miinchen
1975.



Heinrich Spaemann 128

Kain und Abel. Von Israel selbst sagt Jeremia (2,3): ,,Heilig war Israel
dem Herrn, ein Erstling der Ernte ... Abel bringt Gott die Erstlinge von
seiner Herde dar - ,lauter ungeschorene Limmer*, sagt ein Midrasch —
und das kostbare, auch zur Lichterzeugung dienende Fett. Ein chassidi-
scher Text: ,,Abel brachte sein Er, sich selber dar. Nur wenn einer sich
selbst bringt, gilt sein Opfer.“ ~ DaB von Kain nichts dergleichen gesagt
wird und Gott sein Opfer verwirft, 1aBt fiir jiidische Auffassung den
Riickschluf} zu, daB dieser ,,erst seine Mahlzeit al3; danach, nachdem er
seinen Appetit gestillt hatte, opferte er Gott das, was tibrig war; so wie
ein boser Girtner die Friihfriichte selbst iBt und dem Konig die Spiit-
linge gibt“.

Der Hebraerbrief weist in die gleiche Richtung: ,,Aus Glauben hat
Abel Gott ein besseres Opfer dargebracht als Kain; darum empfing er
das Zeugnis, dafl er gerecht sei, indem Gott selbst iiber seinen Gaben
Zeugnis gab; und durch ihn redet er noch, wiewohl er gestorben ist.”
(Hebr 11,4)

Das erste Hochgebet des MeBbuches greift diesen Text auf in den
Worten der Darbringung: ,,Nimm diese Gaben an, wie einst die Gaben
deines gerechten Dieners Abel ... (,Gerecht* hat hier wie im Hebri-
ischen die Bedeutung, daB3 einer Gott gerecht wird durch Hingabe aus
Glauben, durch Dank und durch Ruf um Erbarmen, und dem Nichsten
gerecht wird, indem er ihn zu lieben sucht wie sich selbst.)

Wir sollten uns einiiben in die Gesinnung Abels, in sein »Erstlings-Fa-
sten®. Das hieBe zuerst, nicht zu vergessen, daBl Gott es ist, von dem alle
Gaben kommen, und daB Gott alles, was man mit anderen teilt, beson-
ders mit den Armeren, so ansieht, als habe man es ihm gegeben. Wir ge-
ben meist nicht das Erste und Schonste, sondern einen gewissen Anteil
vom UberfluB. Das gilt auf der ganzen Linie. Aber sind wir da eigentlich
im Heil? Hat sich der Messias so etwas gedacht? Wollte er, daBl wir we-
niger fiir Gott tun als die Leute in Israel? Es uns bequemer machen?
Was miiite man Gott eigentlich geben? Im Grunde wohl alles, die Exi-
stenz also, nachdem auch er uns alles gab, seinen Sohn, sein Reich. Aber
wie konnte das aussehen?

Vielleicht sollte man da mit den Erstlingen wieder anfangen? Um sich
einzuiiben? Gott war ja wohl ein guter Padagoge.

Bitterkriuter

Ein letztes biblisches Beispiel fiir qualitatives Fasten: die ,,Bitterkriu-
ter”. Sie gehdren bei den Juden heute wie je zum Essen des Pascha-Lam-
mes, entsprechend der Weisung: ,,Und sie sollen das Lamm essen in der-



Fasten 129

selben Nacht, am Feuer gebraten, und ungesiuertes Brot dazu, und sol-
len es mit bitteren Kridutern essen.” (Ex 12,8)

Zu diesem Brauch statt einer der Erkldrungen, die der Talmud dazu
hat, die unbefangene Antwort eines Schulkindes in der Zeit kurz nach
Beendigung des letzten Weltkrieges. Es war eines von vier Kindern einer
Soldatenwitwe in einer zerstorten Stadt. Der Lehrer hatte die Frage ge-
stellt: ,, Warum muften wohl die Israeliten in der Nacht ihrer Befreiung
aus Agypten das Lamm mit bitteren Kriutern essen?* Vorher hatte er er-
zihlt, daB Pharao die Hebrier aus seinem Land erst wegziehen lie3, als
Gott in einer Nacht alle Erstgeburt der Agypter schlug ... ,und es gab
kein Haus, in dem nicht ein Toter war“ (Ex 12,30). Die Antwort des
Kindes: ,,Es sollte den Hebriern nicht so gut schmecken, wo die Agyp-
ter so weinten.”

Dieses kindliche Wort mit seinem humanen Tiefsinn geht wohl auch
uns hier und heute noch an in unserer iibersittigten Welt mit dem Hin-
tergrund des verhungernden Lazarus vor unserer Tiir, hungernder Men-
schen in den unabsehbaren Elendsquartieren anderer Kontinente.

Moses, Elias, der Wiistenzug

Zunehmend, ja durchgehend wird Israel auch in ein quantitatives Fa-
sten eingeiibt, das nun gehalten wird, wann immer es um das Eingehen
in die Nihe Gottes, um Bekehrung zu ihm und um Gebet in der Not
geht. Die iiberragenden und zugleich initiatorischen Beispiele solchen
Fastens sind die vierzigtigigen Fasten des Moses und des Elias; sie ge-
schehen im Horizont der Begegnung mit dem goéttlichen Numen.

Moses besteigt den Sinai, verweilt dort vierzig Tage, ,,it kein Brot
und trinkt kein Wasser* (Dtn 9,9) — vor dem Empfang der Bundestafeln.
Eine Entsprechung zum Sinaifasten des Moses ist spiter dann das Fa-
sten des Elias: Der Prophet, gestiarkt durch einen Krug mit Wasser und
ein gerostetes Brot, geht auf Weisung eines Engels vierzig Tage und
Nichte hindurch bis zum Berge Horeb; dort erlebt er den Voriibergang
des Herrn und empfingt dessen neue Weisung fiir sein prophetisches
Wirken und Kinden.

Israel als ganzes aber soll und wird nie vergessen konnen und diirfen,
daB seine Existenz als Gottesvolk eingeleitet wurde durch die vierzigjah-
rige Wiistenwanderung unter Fithrung des Moses: eine duBerste Erpro-
bung menschlicher Durchhaltekraft in immer neuen Fastenzumutungen,
die bis an die Grenze physischer Existenz gehen, und zugleich doch Zeit
der ,ersten Liebe“ dieses aus der Menschheit erwdhlten Partners im
Bunde mit Gott. Der Hinblick auf das Ziel ,,Gelobtes Land*“ und auf die



Heinrich Spaemann 130

in rettenden Wundern sich erweisende goéttliche Nihe lieB schlieBlich
einen Rest des Volkes seine Bestimmung erreichen.

Von seiner Wiistenzeit ab behilt das Fasten seinen Stellenwert im Le-
ben der Israeliten. Ein in seinem Land nun etabliertes Volk will immer
wieder werden wie alle anderen Volker; es gewohnt sich an Reichtum
und Wohlleben; es 148t eine gottwidrige Kluft entstehen zwischen Reich
und Arm. Gott sucht es dann mit Strafgerichten heim. Nun beginnt es
wieder, sein Angesicht zu suchen. Dabei macht es eine allen groBen Re-
ligionen gemeinsame Erfahrung: Im Lebensfeld rein vitaler, kommer-
zieller und politischer Interessen sowie im Zustand der Unordnung sei-
nem Triebleben gegeniiber ist der Mensch nicht in der Verfassung, sich
Gottes Wort und Wirklichkeit nahegehen zu lassen, fehlt ihm die Helle
des Sinnes fiir offenbarende Wahrheit. Aus dieser Erkenntnis entsteht
Fastenpraxis auch in Israel, so etwa die Verbindlichkeit des gemeinsa-
men und absoluten Fastens am Versbhnungstag. Fasten unter Gebet
geht mit dem Héren auf das Wort Gottes einher und der Verséhnung
mit dem Heiligen voraus. Eine Bibelstelle kann hier fiir viele stehen:
Der Prophet Jeremias, der von seiner Obrigkeit gewaltsam am Reden ge-
hindert wird, iibergibt Baruch eine Schriftrolle mit der Weisung: ,,Lies
dem Volk die Worte des Herrn an einem Fasten vor, im Hause des
Herrn. Vielleicht werden sie sich mit Beten vor dem Herrn demiitigen
und sich bekehren, ein jeder von seinem bésen Weg.“ (Jer 36,6f1)

Das Fasten Jesu

Auch dem Neuen Testament ist der Gedanke nicht fremd, daB das Fa-
sten 6ffnenden und disponierenden Charakter hat in Hinsicht auf Gebet
und die Nihe zum Heiligen. Hier wire eine ganze Reihe von Beispielen
anzufiihren. Doch ist das Fasten Jesu wihrend seines vierzigtigigen Wii-
stenaufenthaltes anders zu sehen: Seine innere Richtung ist nicht die
vom Menschen zu Gott, sondern von Gott zum Menschen. Der biblische
Text sagt: ,Jesus wurde vom Heiligen Geist in die Wiiste gefiihrt, um
vom Teufel versucht zu werden.” (Mt 4, 1) Hiernach ist die Versuchung
das Zustandliche dieser Wiistenzeit. Aber worin besteht sie? Die versu-
cherische Situation des Menschen schiechthin ist fiir die Schrift seine
Isolierung. ,Es ist nicht gut, daB der Mensch allein sei“, das sagt Gott
im Schopfungsbericht im Hinblick auf Adam, als dieser noch ein mit
den Tieren Alleingelassener ist (Gen 2,18). Im Riickblick auf diesen Zu-
stand akzentuiert Markus die Bedeutung des Wiistenaufenthaltes Jesu
mit dem Satz: ,,Er war mit den Tieren.“ (I, 13) Solange einer nicht die
Chance der Mitmenschlichkeit bekommt, entfaltet er sich nicht als



Fasten 131

Mensch; wenn sie ihm genommen wird, verkiimmert er; wenn er sie sel-
ber geflissentlich preisgibt, entartet er zum Unmenschen. Er findet sich
nicht geliebt und kann nicht lieben. Hier, im Bereich der Nichtliebe, die
Gottes Gegensatz ist, haust die versucherische Macht. Aus den Untiefen
der Nichtliebe entstehen Aggression und Depression, Wut, Mord und
Selbstzerstrung, jede Art von Zuchtlosigkeit und Sucht, von Beméchti-
gungsdrang, von Perversion und Resignation.

Jesus iibernimmt in der Wiiste die Situation der vom Egoismus ihrer
Mitmenschen Alleingelassenen, der Verlassenen, bevor er seinen Erlo-
serweg zuerst und vor allem zu diesen hin antritt. Armen soll er ja die
Botschaft verkiinden, sie erfahren lassen, daB3 Gott sie nicht verldft, sie
liebt; aber nicht als einer, der ihnen das nur sagt, der ihre Verlassenheit,
ihr Elend und ihr Abgeschriebensein nur wie von aufien kennt, sondern
als einer der Ihren, als Armer unter Armen, mit dem Einsatz seiner Exi-
stenz. Lazarus, verhungernd, liegt vergeblich vor der Tiir des Reichen
,.dieser Welt. Er soll nicht vergeblich vor Gottes Tiir liegen. Jesus iden-
tifiziert sich mit ihm.

So ist die Wiiste als Ausgangsort seiner Sendung Zeichen: Er, Gott in
ihm, will solidarisch, ja in einer dann auf Golgotha bis ans Ende gehen-
den Konsequenz identisch werden mit denen, die in den Wiisten der
Welt leben, die hungrig, durstig, fremd, nackt, krank, gefangen und im
Sterben all dieses zugleich sind. Die reine Wirklichkeit erfiillten Lebens,
die ihm als Gottessohn eignet, will er eintauschen gegen die Leere der
vom Egoismus ihrer Briider alleingelassenen und so der Verkommenheit
ausgelieferten Menschen: Er will sie nicht allein lassen, er will zu ihnen
kommen, damit sie nicht verkommen; er will ein Verlassener unter Ver-
lassenen und am Ende ein Gefolterter unter Gefolterten, ein Gekreuzig-
ter unter Gekreuzigten sein. So will er Gottes Gefahrtenschaft in die Ar-
mut der Welt hineintragen und deren duBerste Versuchtheit durch die
seine aufheben. Der Wiistenaufenthalt Jesu préludiert seine Kreuzigung,
die Ouvertiire entspricht dem Finale; er beginnt, wie er auch enden
wird, mit Verlassenheit, nicht mit Gefdhrtenschaft.

Noch einmal: die Vierzigtagezeit Jesu ist entscheidend anders zu se-
hen als die des Moses und die des Elias. Er wurde nicht vom Geist in
die Wiiste gefiihrt, um dort Gottes Nahe in besonderer Weise zu erfah-
ren; er kam vielmehr aus dieser Ndhe und entiuBerte sich ihrer. Gebet
ist nicht das von Gott ihm gestellte Thema der Wiiste. Er betete ja immer
und immer wahr. AusschlieBlich ,,um zu beten“ stieg er auf den Tabor
(Lk 9,28), und dorthin nahm er drei seiner Jiinger mit, wie ebenso spater
zum Gethsemanegebet: In entscheidenden Gebetssituationen wollte Je-
sus gerade nicht allein sein.



Heinrich Spaemann 132

Am Ende der Vierzigtagezeit spricht Satan in Jesu tibermichtigen
Hunger hinein die Worte: ,,Wenn du Gottes Sohn bist, dann sag, dal3
diese Steine Brot werden!" (Mt 4,3) Dann folgen die beiden weiteren,
sich jeweils iiberbietenden Angebote der Selbstrettung und -erh6hung,
die sich in der Golgothastunde dhnlich noch einmal wiederholen: ., Bist
du der Messias, so hilf dir selbst und uns!“ (Lk 23,39) Das ist die Versu-
chung Jesu zum Ausstieg in einer Stunde, wo er die ganze Ohnmacht des
Kreaturseins am eigenen Leibe erfihrt. Diesen Augenblick ersieht sich
Satan, um Jesus dahin zu versuchen, sich fiir die Distanz der Reichen zu
ihren armen Menschenbriidern zu entscheiden: die eigenen iberlegenen
Moglichkeiten ins Spiel bringen, sich selber helfen und dann von der di-
stanzierten Position aus den andern; Wohltiter fortan statt Bruder.

Ein Kleiner Bruder Jesu (aus der Gemeinschaft Charles de Foucauld),
mit zwei Gefahrten in einer Randsiedlung von Sdo Paulo lebend, wurde
in einer Zeit driickender Arbeitslosigkeit und Armut der drei von einem
Besucher gefragt, warum sie sich finanziell nicht helfen lieBen von ihren
Fraternititen in Paris oder anderswo. Die leise, fast unmutige Antwort
hie3: ,,Ca serait trahison. — Das wire Verrat.“

Das Fasten der Christenheit

Unsere letzte Erwdgung gilt dem Fasten der Christenheit, wie es mehr
als ein Jahrtausend lang als gemeinsame Ubung in Geltung war und in
der katholischen Kirche bis vor wenigen Jahrzehnten seinen verbindli-
chen liturgischen Ort behielt in der Quadragesima, der vierzigtdgigen
Vorbereitungszeit auf Ostern. Diese Wochen sind fiir sie alljihrlich et-
was wie die Rekapitulation des Weges, den frither die erwachsenen
Taufbewerber auf Ostern hin, als dem Tag ihrer Wiedergeburt aus Was-
ser und Heiligem Geist, zu gehen hatten.

Unter den symbolischen Zeichen, die die Vorbereitung auf die Taufe
markierten, gab es eines, das im Zusammenhang unseres Themas beson-
ders signifikant ist: Zu einem bestimmten Zeitpunkt ihres Katechume-
nats bekamen sie vom Bischof ein Salzkorn in den Mund gelegt mit dem
Wort: ,,Accipe sal sapientiae. - Empfange das Salz der Weisheit.“ , Sa-
pientia* kommt von ,,sapere“ = ,schmecken®. Es gibt auch einen geisti-
gen ,Geschmack®, und es gibt einen gnadenhaft geschenkten .,Ge-
schmack an Gott“. Erfahren und Erkennen der Christuswirklichkeit fiih-
ren zu solcher ,,Sapientia“. Dieser Geschmack ging dem Menschen pro-
gressiv verloren, als er ungehorsam, gottabgewandt, nach der Frucht
vom Baum der Erkenntnis griff.



Fasten 133

Von der Gnade gezogen, von Wort und Beispiel genéhrt, in zunch-
mender Freiheit des Verzichts auf die Art Nahrung, der bisher sein Be-
gehren galt, gewinnt der Taufschiiler mehr und mehr wieder, was der
Heide in ihm verloren hatte. Deutlich wurde das durch seine Freude
etwa an der Bibelauslegung und vor allem in seiner veridnderten, an der
Bergpredigt orientierten Lebenspraxis.

Dem Ritus der Salzgabe folgte ein Gebet des Bischofs, in dem es hiel3:
,Herr, 1aB ihn nun nicht mehr ldnger hungern. Sattige ihn bald auch mit
der himmlischen Gabe.“ Das war die Bitte an Gott um die baldige Teil-
nahme dieses werdenden Christen an der Eucharistie, die sich fiir ihn zu
Ostern unmittelbar an die Taufe anschloB. Das Abendmahl entspricht
aufs eigentlichste dem Geschmack an Gott; es vollendet, was in der
Taufe grundlegend gewihrt wurde: Es nimmt hinein in die gottliche
Sphire, und es durchdringt den Kommunizierenden mit Gottes Geist. -
Aufforderung zur Erstkommunion, zum ,,Schmecken Gottes* war dann
am Osterfest die liturgische Lesung aus dem Kolosserbrief: ,,Quae sur-
sum sunt sapite, non quae super terram. — Schmecket, was droben ist,
nicht was alles die Erde bietet. Fir die Neugetauften barg sich in die-
sem Wort nach vierzigtigiger Fastenzeit die Aufforderung zur Erstkom-
munion; fiir die anderen Getauften war das die entsprechende Auffor-
derung zum Freudenmahl nach dem neuen Durchdringen der Wieder-
geburt, auf das hin sie die Fastenzeit verbracht hatten. Dem ,,Quae sur-
sum sunt sapite” der Osterfestlesung folgte aber auch eine Mahnung:
,non quae super terram — nicht was alles die Erde bietet“. Sie erinnerte
an die Taufentscheidung und bedeutete: Wer die gottliche Nahrung ver-
kostet, darf nicht linger all das auskosten wollen, was es auf den Super-
mirkten dieser Welt zu haben und zu kaufen gibt, sei es Materielles, sei
es Spirituelles. Der Auszug aus einer diesseitsorientierten Welt ist ge-
schehen. Man kann mit seinen Lebenskonsequenzen nicht zugleich in
ihr und im Reich Gottes leben, will man nicht alles, was die Gnade
schenkte, wieder aufs Spiel setzen. Welche Gefahr das bedeutet, wird
anvisiert in folgendem Hebrierbriefwort: ,,Die das gute Wort Gottes zu
schmecken bekamen und die Krifte der kiinftigen Welt und sich dann
doch wieder wegwenden, die kann man nicht noch einmal zur Umkehr
bringen.” (6,5f)

Fasten im Dienst der Unterscheidung des Heiligen und in Hinord-
nung auf die Begegnung mit ihm kommen zusammen in christlicher Fa-
stenpraxis. Sie ist auf Heil ausgerichtet. Heil aber schlieft immer auch
Heilung in sich, wie umgekehrt Fasten, das leiblicher Heilung dient, auf
Heil schlechthin 6ffnen kann. Der ganze Mensch und seine Zukunft
sind beim Fasten im Spiel.





