
Heinrich Spaemann \ 24 

Künstlern keine •Kunst für die Feuilletons" und für die •geistige Halb- 
welt" (K. Knappe) einer •sich selbst zelebrierenden Gesellschaft" mehr. 
Er läßt in St. Altfrid und in der Wolfsburg •den Wald auf uns zukom- 
men", in dem der wahre König thront. Er läßt den Dolomit zu Wort 
kommen und den Granit sprechen, der die Botschaft der Maat18 und 
den Grundstein Christus in sich trägt. Seine Werke besitzen die Prägung 
durch kosmische* Gesetze. Sie zeigen wie die Bibel und die Exegese des 
Juden Philo von Alexandrien, daß die Welt Züge des Sohnes Gottes of- 
fenbar macht. Die Reliefs des Künstlers wirken wie jene geronnene 
Lava der Urbilder und Archetypen, die der Himmel in unsere Seelen 
schrieb. Sie verbildlichen die kosmische Liturgie von Licht und Finster- 
nis, von Tod und Auferstehung im Zeichen des •Lanzenstichs", von der 
schon die Sumerer und Akkader wußten. Deshalb ruft uns im Haus St. 
Altfrid, wo der Wald aus zwölf Bohlen mit dem Bild des durchbohrten 
Herrn der Welt vor uns aufragt, der Bildhauer Klaus Iserlohe auch das 
Wort des Gilgamesch entgegen: •Wir wollen uns zusammentun und das 
eine verrichten, ein Werk, das nicht zuschanden wird im Tode..."19 

18 •Maat" = •Basis", der •Urhügel" als Inbegriff der Grundordnung in der ägyptischen 
Theologie und Kunst; - Göttin der Gerechtigkeit; vgl. Wolfgang Helck in- LA III 
1110-1119. 
19 Pierre Anriet, Die Kunst des Alten Orient (Ars Antiqua), Freiburg 1977. Vorspruch: Gilga- 
mesch-Epos, 4. Tafel I 16 f. 

Fasten zum Heil 
Biblische Wurzeln einer therapeutischen Praxis 

Heinrich Spaemann, Überlingen 

Im Hinblick auf Heil kennt die Bibel ein Fasten, das der Unterschei- 
dung des Heiligen dient, und eines, das auf die Begegnung mit dem Hei- 
ligen vorbereitet. Eine dritte Weise des Fastens begegnet uns in Jesu 
vierzigtägigem Wüstenaufenthalt, es hat inspirierende Bedeutung für 
das Fasten von Christen. 



Fasten 125 

Der paradiesische Vorbehalt 

Die erste Fastenweisung empfängt der Mensch von Gott. Sie bezieht 
sich auf ein qualitatives Fasten: auf das Nichtessen der Frucht vom 
•Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen"; dieser Baum symbo- 
lisiert die Grenze zwischen Schöpfer und Geschöpf. •Du darfst essen 
von allen Bäumen im Garten, aber von dem Baum der Erkenntnis des 
Guten und des Bösen sollst du nicht essen; denn an dem Tage, an dem 
du von ihm ißt, mußt du des Todes sterben." (Gen 2,16) •Gut und Böse 
erkennen" ist eine altorientalische Chiffre für alles wissen und alles ma- 
chen können. Dafür muß der Mensch als wachsendes Wesen erst reifen. 
Den Kairos für die Schenkung dieser Frucht behält sich darum der 
Schöpfer vor. Daß der Mensch diese Ordnung respektiert, gehört zu sei- 
nem gotteskindlichen Reifungsprozeß: Er übt sich ein in die Wahrheit, 
daß er seine Existenz seinem Schöpfer verdankt und daß die Schöpfung 
nicht etwa lediglich vorhanden und beliebig manipulierbar, sondern ihm 
anvertraut ist. 

Im paradiesischen Fasten als der in einem bestimmten Verzicht ge- 
schehenden Wahrnehmung der Grenze zwischen Schöpfer und Ge- 
schöpf bekennt sich der Mensch zu seinem Geschaffensein, seinem Be- 
schenktsein mit sich selbst und der Welt und damit zur Grundhaltung 
heiler und wahrhaftiger Existenz, zur Gottesfurcht. In dieser heilen Ver- 
fassung ist er selber, wie das johanneische Schrifttum es ausdrückt, •von 
oben" (vgl. Joh 3,3), wie sein Schöpfer •oben" ist: Denn von ihm emp- 
fängt er seine innere Weisung, empfängt er auch die Vollmacht, jene 
Herrschaft der Liebe, der er sich selbst verdankt, so über die Erde auszu- 
dehnen, wie er sie selbst erfährt. Gott beutet sein Geschöpf nicht aus, 
sondern bringt ein jedes im Miteinander und Füreinander der Kreaturen 
zu sich selbst. 

Der Sündenfall 

Der sogenannte Sündenfall besteht darin, daß der Mensch den Fasten- 
vorbehalt, die Grenze seines Verfügens über die Welt, negiert. An die 
Stelle der nach oben hin sich öffnenden Hand tritt in einer grundsätzli- 
chen Entscheidung der nach unten hin geschehende Zugriff. Vorbehalt- 
los will der Mensch das Ganze unter sich haben, in Eigenherrlichkeit, 
im Eigengriff, ohne erst in Gottes Welt hineinzuwachsen und zu reifen, 
ohne Gottes Schenkung abzuwarten. So vollzieht er eine Blickwende: 
Seine innere Sicht geht nicht mehr nach oben, sondern nach unten, zum 
Geschöpf, über das er herrschen soll und das Herr über ihn wird, da er 



Heinrich Spaemann \ 25 

Gott nicht mehr als Herrn über sich sieht. Wohin einer schaut, dahin ist 
er bewegt. Wovon einer fasziniert ist, dahin ist er motiviert, dahin geht 
er. Die Folge der Blickwende des Menschen nach unten ist der Ge- 
schichtsgang der Menschheit nach unten, der Untergang. So sieht es die 
Bibel, und so verdeutlicht sie es dann in den Geschichten von der Sint- 
flut, von Sodom und Gomorra und von Babylon, die im Neuen Testa- 
ment als Vorschattungen der letzten Dinge der Menschheit gelten. Zum 
Verständnis dieser Prognose sei folgendes bedacht: 

Die Relation des Menschen zum Absoluten hat ihre symbolische Ent- 
sprechung im Verhältnis der Erde zur Sonne. Wie die Erde sich um die 
Sonne bewegt und im Anziehungsfeld ihres Urgestirns Leben und 
Frucht hervorbringt, so ist es der Person des Menschen gegeben und 
aufgegeben, sich um ein geistiges Urlicht zu bewegen. Im Strahlbereich 
dieses Urlichtes, das für ihn das göttliche Du sein will, findet er sein Ich, 
sofern er diese Du-Gerichtetheit zugleich menschlich auslebt im Leben 
auf das Du eines anderen Menschen und des Ganzen der Menschheits- 
familie hin, die im gleichen Anziehungsfeld lebt. Wenn der Mensch sich 
nun tatsächlich aus diesem Anziehungsfeld löst, sich selbst absolut-setzt 
aufgrund einer Freiheit, die seiner Ebenbildlichkeit mit Gott entspricht 
und die Freiheit des Wählens ist, dann übernehmen Geschöpfe seines 
Begehrens und Gebilde seiner eigenen Manipulation die Rolle des Un- 
bedingten; sie bannen und verstricken ihn durch immer neue Nahziele, 
denen der Zusammenhang einer gemeinsamen und sinnvollen Ausrich- 
tung auf ein letztes Daseinsziel fehlt. 

Der Mensch in dieser Situation des Verfallenseins an eine Art •Göt- 
zen"-Arsenal - als solches sieht die Bibel all jene Gegebenheiten, von 
denen der Mensch sein Leben und seine Zukunft total abhängig macht - 
gleicht einem aus seiner Sonnenbahn gerissenen Planeten, der im Be- 
griff ist, in die abgründige Leere des Weltalls zu stürzen, mit der sich po- 
tenzierenden Geschwindigkeit des Fallgesetzes, in nie aufhörendem 
Sturz. 

Die Rettung 

Die Rettung des Menschen aus diesem Sog - die Bibel nennt ihn 
•Macht der Finsternis" (Kol 1,13) - in den Freiheitsbereich seines Urlich- 
tes hinüber, kann jetzt nur noch geschehen, wenn eine völlige Wende in 
seinem Leben geschieht, wenn er noch einmal •von oben geboren wird", 
so sagt es Christus im Nikodemusgespräch (Joh 3,3). Diese Wende aber 
verdankt er so wenig sich selbst wie seine natürliche Geburt. Die Liebe 
Gottes erwirkt, ermöglicht und schenkt sie ihm, und zwar so, daß seine 



i 77 
Fasten ijLI 

Freiheit sie in einem neuen Ergriffensein von Gott und im Dank gegen 
ihn mitvollzieht: 

Indem Gott selbst in seinem Sohn Christus der eine Mensch mit uns 
Menschen wird, indem dieser die Leidfolgen der Abwendung des Men- 
schen von Gott miterleidet, in diese eingeht, sie unschuldig auf sich 
nimmt, sie mit sich durchdringt, indem er selbst die Mitte all dieser Lei- 
den wird, indem er, was immer den Menschen als Schuldfolge trifft und 
auf ewig treffen könnte, Leid, Tod und Untergang, selber erleidet, er- 
weist sich die Anziehung, die von der Ursonne Gott ausgeht, mächtiger 
als der Sog der Finsternismacht; der Mensch wird ihr entrissen durch 
den gekreuzigten und auferstandenen Christus. 

Vom Neuen Testament her gesehen ist die gesamte biblische Ge- 
schichte bis zu diesem Ereignis hin dessen Vorbereitung und Vorverkün- 
digung. Es ist zunächst die Geschichte eines aus dem Retterwillen Got- 
tes hervorgehenden Volkes, das in Abraham als erstem berufen wird, 
den Exodus aus einer gottfernen, gottwidrig sich verhaltenden Welt zu 
vollziehen. 

Erstlinge 

Auch für dieses Volk, für Israel, gibt es wieder ein •qualitatives Fasten", 
eines, das die Unterscheidung und Anerkennung Gottes, seines Befrei- 
ers, seines Bundesherrn und Erhalters wachhalten soll: Alle Israeliten 
sind gehalten, die •Erstlinge" darzubringen, d.h. das Erste und Schönste 
ihrer Erträge und Ernten nicht selbst zu verbrauchen, zu essen, sondern 
Gott zu übergeben. 

Schon in der Kain- und Abelerzählung, mit der in der Bibel die 
Menschheitsgeschichte beginnt, wird die Bedeutung der Erstlingsgabe 
thematisiert. Kain und Abel verehren den gleichen Gott, feiern densel- 
ben Gottesdienst. Gott verwirft Kains Opfer, das des Abel nimmt er an. 
•Es begab sich aber ..., daß Kain von den Früchten des Ackers dem 
Herrn ein Opfer brachte. Und auch Abel brachte von den Erstlingen sei- 
ner Schafe dar und von ihrem Fett. Und der Herr sah wohlgefällig auf 
Abel und sein Opfer, auf Kain aber und sein Opfer sah er nicht." 
(Gen 4,3-5) 

Jüdische Tradition, talmudisches, kabbalistisches und chassidisches 
Schrifttum1 legen den Akzent auf die Bedeutung der •Erstlinge" in die- 
sem Bericht. Im gesamten mosaischen Schrifttum spielen die Erstlinge 
eine wesentliche Rolle, so auch für den Verfasser der Geschichte von 
1 Vgl. Martin Hirschberg, Aggadische und mystische Texte zu Kain und Abel, München 
1975. 



Heinrich Spaemann J2g 

Kain und Abel. Von Israel selbst sagt Jeremia (2,3): •Heilig war Israel 
dem Herrn, ein Erstling der Ernte ..." Abel bringt Gott die Erstlinge von 
seiner Herde dar - •lauter ungeschorene Lämmer", sagt ein Midrasch - 
und das kostbare, auch zur Lichterzeugung dienende Fett. Ein chassidi- 
scher Text: •Abel brachte sein Er, sich selber dar. Nur wenn einer sich 
selbst bringt, gilt sein Opfer." - Daß von Kain nichts dergleichen gesagt 
wird und Gott sein Opfer verwirft, läßt für jüdische Auffassung den 
Rückschluß zu, daß dieser •erst seine Mahlzeit aß; danach, nachdem er 
seinen Appetit gestillt hatte, opferte er Gott das, was übrig war; so wie 
ein böser Gärtner die Frühfrüchte selbst ißt und dem König die Spät- 
linge gibt". 

Der Hebräerbrief weist in die gleiche Richtung: •Aus Glauben hat 
Abel Gott ein besseres Opfer dargebracht als Kain; darum empfing er 
das Zeugnis, daß er gerecht sei, indem Gott selbst über seinen Gaben 
Zeugnis gab; und durch ihn redet er noch, wiewohl er gestorben ist" 
(Hebr 11,4) 

Das erste Hochgebet des Meßbuches greift diesen Text auf in den 
Worten der Darbringung: •Nimm diese Gaben an, wie einst die Gaben 
deines gerechten Dieners Abel..." (•Gerecht" hat hier wie im Hebrä- 
ischen die Bedeutung, daß einer Gott gerecht wird durch Hingabe aus 
Glauben, durch Dank und durch Ruf um Erbarmen, und dem Nächsten 
gerecht wird, indem er ihn zu lieben sucht wie sich selbst.) 

Wir sollten uns einüben in die Gesinnung Abels, in sein •Erstlings-Fa- 
sten". Das hieße zuerst, nicht zu vergessen, daß Gott es ist, von dem alle 
Gaben kommen, und daß Gott alles, was man mit anderen teilt, beson- 
ders mit den Ärmeren, so ansieht, als habe man es ihm gegeben. Wir ge- 
ben meist nicht das Erste und Schönste, sondern einen gewissen Anteil 
vom Überfluß. Das gilt auf der ganzen Linie. Aber sind wir da eigentlich 
im Heil? Hat sich der Messias so etwas gedacht? Wollte er, daß wir we- 
niger für Gott tun als die Leute in Israel? Es uns bequemer machen? 
Was müßte man Gott eigentlich geben? Im Grunde wohl alles, die Exi- 
stenz also, nachdem auch er uns alles gab, seinen Sohn, sein Reich. Aber 
wie könnte das aussehen? 

Vielleicht sollte man da mit den Erstlingen wieder anfangen? Um sich 
einzuüben? Gott war ja wohl ein guter Pädagoge. 

Bitterkräuter 

Ein letztes biblisches Beispiel für qualitatives Fasten: die •Bitterkräu- 
ter". Sie gehören bei den Juden heute wie je zum Essen des Pascha-Lam- 
mes, entsprechend der Weisung: •Und sie sollen das Lamm essen in der- 



Fasten 129 

selben Nacht, am Feuer gebraten, und ungesäuertes Brot dazu, und sol- 
len es mit bitteren Kräutern essen." (Ex 12,8) 

Zu diesem Brauch statt einer der Erklärungen, die der Talmud dazu 
hat, die unbefangene Antwort eines Schulkindes in der Zeit kurz nach 
Beendigung des letzten Weltkrieges. Es war eines von vier Kindern einer 
Soldatenwitwe in einer zerstörten Stadt. Der Lehrer hatte die Frage ge- 
stellt: •Warum mußten wohl die Israeliten in der Nacht ihrer Befreiung 
aus Ägypten das Lamm mit bitteren Kräutern essen?" Vorher hatte er er- 
zählt, daß Pharao die Hebräer aus seinem Land erst wegziehen ließ, als 
Gott in einer Nacht alle Erstgeburt der Ägypter schlug... •und es gab 
kein Haus, in dem nicht ein Toter war" (Ex 12,30). Die Antwort des 
Kindes: •Es sollte den Hebräern nicht so gut schmecken, wo die Ägyp- 
ter so weinten." 

Dieses kindliche Wort mit seinem humanen Tiefsinn geht wohl auch 
uns hier und heute noch an in unserer übersättigten Welt mit dem Hin- 
tergrund des verhungernden Lazarus vor unserer Tür, hungernder Men- 
schen in den unabsehbaren Elendsquartieren anderer Kontinente. 

Moses, Elias, der Wüstenzug 

Zunehmend, ja durchgehend wird Israel auch in ein quantitatives Fa- 
sten eingeübt, das nun gehalten wird, wann immer es um das Eingehen 
in die Nähe Gottes, um Bekehrung zu ihm und um Gebet in der Not 
geht. Die überragenden und zugleich initiatorischen Beispiele solchen 
Fastens sind die vierzigtägigen Fasten des Moses und des Elias; sie ge- 
schehen im Horizont der Begegnung mit dem göttlichen Numen. 

Moses besteigt den Sinai, verweilt dort vierzig Tage, •ißt kein Brot 
und trinkt kein Wasser" (Dtn 9,9) - vor dem Empfang der Bundestafeln. 
Eine Entsprechung zum Sinaifasten des Moses ist später dann das Fa- 
sten des Elias: Der Prophet, gestärkt durch einen Krug mit Wasser und 
ein geröstetes Brot, geht auf Weisung eines Engels vierzig Tage und 
Nächte hindurch bis zum Berge Horeb; dort erlebt er den Vorübergang 
des Herrn und empfängt dessen neue Weisung für sein prophetisches 
Wirken und Künden. 

Israel als ganzes aber soll und wird nie vergessen können und dürfen, 
daß seine Existenz als Gottesvolk eingeleitet wurde durch die vierzigjäh- 
rige Wüstenwanderung unter Führung des Moses: eine äußerste Erpro- 
bung menschlicher Durchhaltekraft in immer neuen Fastenzumutungen, 
die bis an die Grenze physischer Existenz gehen, und zugleich doch Zeit 
der •ersten Liebe" dieses aus der Menschheit erwählten Partners im 
Bunde mit Gott. Der Hinblick auf das Ziel •Gelobtes Land" und auf die 



Heinrich Spaemann 130 

in rettenden Wundern sich erweisende göttliche Nähe ließ schließlich 
einen Rest des Volkes seine Bestimmung erreichen. 

Von seiner Wüstenzeit ab behält das Fasten seinen Stellenwert im Le- 
ben der Israeliten. Ein in seinem Land nun etabliertes Volk will immer 
wieder werden wie alle anderen Völker; es gewöhnt sich an Reichtum 
und Wohlleben; es läßt eine gottwidrige Kluft entstehen zwischen Reich 
und Arm. Gott sucht es dann mit Strafgerichten heim. Nun beginnt es 
wieder, sein Angesicht zu suchen. Dabei macht es eine allen großen Re- 
ligionen gemeinsame Erfahrung: Im Lebensfeld rein vitaler, kommer- 
zieller und politischer Interessen sowie im Zustand der Unordnung sei- 
nem Triebleben gegenüber ist der Mensch nicht in der Verfassung, sich 
Gottes Wort und Wirklichkeit nahegehen zu lassen, fehlt ihm die Helle 
des Sinnes für offenbarende Wahrheit. Aus dieser Erkenntnis entsteht 
Fastenpraxis auch in Israel, so etwa die Verbindlichkeit des gemeinsa- 
men und absoluten Fastens am Versöhnungstag. Fasten unter Gebet 
geht mit dem Hören auf das Wort Gottes einher und der Versöhnung 
mit dem Heiligen voraus. Eine Bibelstelle kann hier für viele stehen: 
Der Prophet Jeremias, der von seiner Obrigkeit gewaltsam am Reden ge- 
hindert wird, übergibt Baruch eine Schriftrolle mit der Weisung: •Lies 
dem Volk die Worte des Herrn an einem Fasten vor, im Hause des 
Herrn. Vielleicht werden sie sich mit Beten vor dem Herrn demütigen 
und sich bekehren, ein jeder von seinem bösen Weg." (Jer 36,6 f) 

Das Fasten Jesu 

Auch dem Neuen Testament ist der Gedanke nicht fremd, daß das Fa- 
sten öffnenden und disponierenden Charakter hat in Hinsicht auf Gebet 
und die Nähe zum Heiligen. Hier wäre eine ganze Reihe von Beispielen 
anzuführen. Doch ist das Fasten Jesu während seines vierzigtägigen Wü- 
stenaufenthaltes anders zu sehen: Seine innere Richtung ist nicht die 
vom Menschen zu Gott, sondern von Gott zum Menschen. Der biblische 
Text sagt: •Jesus wurde vom Heiligen Geist in die Wüste geführt, um 
vom Teufel versucht zu werden." (Mt 4,1) Hiernach ist die Versuchung 
das Zuständliche dieser Wüstenzeit. Aber worin besteht sie? Die versu- 
cherische Situation des Menschen schlechthin ist für die Schrift seine 
Isolierung. •Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei", das sagt Gott 
im Schöpfungsbericht im Hinblick auf Adam, als dieser noch ein mit 
den Tieren Alleingelassener ist (Gen 2,18). Im Rückblick auf diesen Zu- 
stand akzentuiert Markus die Bedeutung des Wüstenaufenthaltes Jesu 
mit dem Satz: •Er war mit den Tieren." (1,13) Solange einer nicht die 
Chance der Mitmenschlichkeit bekommt, entfaltet er sich nicht als 



Fasten 131 

Mensch; wenn sie ihm genommen wird, verkümmert er; wenn er sie sel- 
ber geflissentlich preisgibt, entartet er zum Unmenschen. Er findet sich 
nicht geliebt und kann nicht lieben. Hier, im Bereich der Nichtliebe, die 
Gottes Gegensatz ist, haust die versucherische Macht. Aus den Untiefen 
der Nichtliebe entstehen Aggression und Depression, Wut, Mord und 
Selbstzerstörung, jede Art von Zuchtlosigkeit und Sucht, von Bemächti- 
gungsdrang, von Perversion und Resignation. 

Jesus übernimmt in der Wüste die Situation der vom Egoismus ihrer 
Mitmenschen Alleingelassenen, der Verlassenen, bevor er seinen Erlö- 
serweg zuerst und vor allem zu diesen hin antritt. Armen soll er ja die 
Botschaft verkünden, sie erfahren lassen, daß Gott sie nicht verläßt, sie 
liebt; aber nicht als einer, der ihnen das nur sagt, der ihre Verlassenheit, 
ihr Elend und ihr Abgeschriebensein nur wie von außen kennt, sondern 
als einer der Ihren, als Armer unter Armen, mit dem Einsatz seiner Exi- 
stenz. Lazarus, verhungernd, liegt vergeblich vor der Tür des Reichen 
•dieser" Welt. Er soll nicht vergeblich vor Gottes Tür liegen. Jesus iden- 
tifiziert sich mit ihm. 

So ist die Wüste als Ausgangsort seiner Sendung Zeichen: Er, Gott in 
ihm, will solidarisch, ja in einer dann auf Golgotha bis ans Ende gehen- 
den Konsequenz identisch werden mit denen, die in den Wüsten der 
Welt leben, die hungrig, durstig, fremd, nackt, krank, gefangen und im 
Sterben all dieses zugleich sind. Die reine Wirklichkeit erfüllten Lebens, 
die ihm als Gottessohn eignet, will er eintauschen gegen die Leere der 
vom Egoismus ihrer Brüder alleingelassenen und so der Verkommenheit 
ausgelieferten Menschen: Er will sie nicht allein lassen, er will zu ihnen 
kommen, damit sie nicht verkommen; er will ein Verlassener unter Ver- 
lassenen und am Ende ein Gefolterter unter Gefolterten, ein Gekreuzig- 
ter unter Gekreuzigten sein. So will er Gottes Gefährtenschaft in die Ar- 
mut der Welt hineintragen und deren äußerste Versuchtheit durch die 
seine aufheben. Der Wüstenaufenthalt Jesu präludiert seine Kreuzigung, 
die Ouvertüre entspricht dem Finale; er beginnt, wie er auch enden 
wird, mit Verlassenheit, nicht mit Gefährtenschaft. 

Noch einmal: die Vierzigtagezeit Jesu ist entscheidend anders zu se- 
hen als die des Moses und die des Elias. Er wurde nicht vom Geist in 
die Wüste geführt, um dort Gottes Nähe in besonderer Weise zu erfah- 
ren ; er kam vielmehr aus dieser Nähe und entäußerte sich ihrer. Gebet 
ist nicht das von Gott ihm gestellte Thema der Wüste. Er betete ja immer 
und immer wahr. Ausschließlich •um zu beten" stieg er auf den Tabor 
(Lk 9,28), und dorthin nahm er drei seiner Jünger mit, wie ebenso später 
zum Gethsemanegebet: In entscheidenden Gebetssituationen wollte Je- 
sus gerade nicht allein sein. 



Heinrich Spaemann 132 

Am Ende der Vierzigtagezeit spricht Satan in Jesu übermächtigen 
Hunger hinein die Worte: •Wenn du Gottes Sohn bist, dann sag, daß 
diese Steine Brot werden!" (Mt4,3) Dann folgen die beiden weiteren, 
sich jeweils überbietenden Angebote der Selbstrettung und -erhöhung, 
die sich in der Golgothastunde ähnlich noch einmal wiederholen: •Bist 
du der Messias, so hilf dir selbst und uns!" (Lk 23,39) Das ist die Versu- 
chung Jesu zum Ausstieg in einer Stunde, wo er die ganze Ohnmacht des 
Kreaturseins am eigenen Leibe erfährt. Diesen Augenblick ersieht sich 
Satan, um Jesus dahin zu versuchen, sich für die Distanz der Reichen zu 
ihren armen Menschenbrüdern zu entscheiden: die eigenen überlegenen 
Möglichkeiten ins Spiel bringen, sich selber helfen und dann von der di- 
stanzierten Position aus den andern; Wohltäter fortan statt Bruder. 

Ein Kleiner Bruder Jesu (aus der Gemeinschaft Charles de Foucauld), 
mit zwei Gefährten in einer Randsiedlung von Säo Paulo lebend, wurde 
in einer Zeit drückender Arbeitslosigkeit und Armut der drei von einem 
Besucher gefragt, warum sie sich finanziell nicht helfen ließen von ihren 
Fraternitäten in Paris oder anderswo. Die leise, fast unmutige Antwort 
hieß: •Ca serait trahison. - Das wäre Verrat." 

Das Fasten der Christenheit 

Unsere letzte Erwägung gilt dem Fasten der Christenheit, wie es mehr 
als ein Jahrtausend lang als gemeinsame Übung in Geltung war und in 
der katholischen Kirche bis vor wenigen Jahrzehnten seinen verbindli- 
chen liturgischen Ort behielt in der Quadragesima, der vierzigtägigen 
Vorbereitungszeit auf Ostern. Diese Wochen sind für sie alljährlich et- 
was wie die Rekapitulation des Weges, den früher die erwachsenen 
Taufbewerber auf Ostern hin, als dem Tag ihrer Wiedergeburt aus Was- 
ser und Heiligem Geist, zu gehen hatten. 

Unter den symbolischen Zeichen, die die Vorbereitung auf die Taufe 
markierten, gab es eines, das im Zusammenhang unseres Themas beson- 
ders signifikant ist: Zu einem bestimmten Zeitpunkt ihres Katechume- 
nats bekamen sie vom Bischof ein Salzkorn in den Mund gelegt mit dem 
Wort: •Accipe sal sapientiae. - Empfange das Salz der Weisheit." •Sa- 
pientia" kommt von •sapere" = •schmecken". Es gibt auch einen geisti- 
gen •Geschmack", und es gibt einen gnadenhaft geschenkten •Ge- 
schmack an Gott". Erfahren und Erkennen der Christuswirklichkeit füh- 
ren zu solcher •Sapientia". Dieser Geschmack ging dem Menschen pro- 
gressiv verloren, als er ungehorsam, gottabgewandt, nach der Frucht 
vom Baum der Erkenntnis griff. 



Fasten 133 

Von der Gnade gezogen, von Wort und Beispiel genährt, in zuneh- 
mender Freiheit des Verzichts auf die Art Nahrung, der bisher sein Be- 
gehren galt, gewinnt der Taufschüler mehr und mehr wieder, was der 
Heide in ihm verloren hatte. Deutlich wurde das durch seine Freude 
etwa an der Bibelauslegung und vor allem in seiner veränderten, an der 
Bergpredigt orientierten Lebenspraxis. 

Dem Ritus der Salzgabe folgte ein Gebet des Bischofs, in dem es hieß: 
•Herr, laß ihn nun nicht mehr länger hungern. Sättige ihn bald auch mit 
der himmlischen Gabe." Das war die Bitte an Gott um die baldige Teil- 
nahme dieses werdenden Christen an der Eucharistie, die sich für ihn zu 
Ostern unmittelbar an die Taufe anschloß. Das Abendmahl entspricht 
aufs eigentlichste dem Geschmack an Gott; es vollendet, was in der 
Taufe grundlegend gewährt wurde: Es nimmt hinein in die göttliche 
Sphäre, und es durchdringt den Kommunizierenden mit Gottes Geist. - 
Aufforderung zur Erstkommunion, zum •Schmecken Gottes" war dann 
am Osterfest die liturgische Lesung aus dem Kolosserbrief: •Quae sur- 
sum sunt sapite, non quae super terram. - Schmecket, was droben ist, 
nicht was alles die Erde bietet." Für die Neugetauften barg sich in die- 
sem Wort nach vierzigtägiger Fastenzeit die Aufforderung zur Erstkom- 
munion; für die anderen Getauften war das die entsprechende Auffor- 
derung zum Freudenmahl nach dem neuen Durchdringen der Wieder- 
geburt, auf das hin sie die Fastenzeit verbracht hatten. Dem •Quae sur- 
sum sunt sapite" der Osterfestlesung folgte aber auch eine Mahnung: 
•non quae super terram - nicht was alles die Erde bietet". Sie erinnerte 
an die Taufentscheidung und bedeutete: Wer die göttliche Nahrung ver- 
kostet, darf nicht länger all das auskosten wollen, was es auf den Super- 
märkten dieser Welt zu haben und zu kaufen gibt, sei es Materielles, sei 
es Spirituelles. Der Auszug aus einer diesseitsorientierten Welt ist ge- 
schehen. Man kann mit seinen Lebenskonsequenzen nicht zugleich in 
ihr und im Reich Gottes leben, will man nicht alles, was die Gnade 
schenkte, wieder aufs Spiel setzen. Welche Gefahr das bedeutet, wird 
anvisiert in folgendem Hebräerbriefwort: •Die das gute Wort Gottes zu 
schmecken bekamen und die Kräfte der künftigen Welt und sich dann 
doch wieder wegwenden, die kann man nicht noch einmal zur Umkehr 
bringen." (6,5 0 

Fasten im Dienst der Unterscheidung des Heiligen und in Hinord- 
nung auf die Begegnung mit ihm kommen zusammen in christlicher Fa- 
stenpraxis. Sie ist auf Heil ausgerichtet. Heil aber schließt immer auch 
Heilung in sich, wie umgekehrt Fasten, das leiblicher Heilung dient, auf 
Heil schlechthin öffnen kann. Der ganze Mensch und seine Zukunft 
sind beim Fasten im Spiel. 




