Versohnung
»Geht, zeigt euch den Priestern!™ (Lk 17, 14)*

Paul Imhof, Miinchen

Uber Sinn und Bedeutung des sogenannten Amtspriestertums gibt es
viele Diskussionen. Was soll Amt iiberhaupt? Das Amt erdffnet jenseits
aller mdglichen Verstrickungen in schlechte intersubjektive Nihe (durch
spezifische Freundschaftsformen, unfreies Mitleid, privates Zu-Rate-ge-
zogen-Werden, psychologische Verknotungen durch Sympathie und An-
tipathie usw.) Atemraume neuer, objektiver Zuginglichkeit fiir Mitmen-
schen im Sinne freien, d. h. hier objektiven Sehen-, Verstehen- und Hel-
fenkénnens. Insofern ist das Amt als Institution gleichsam das entbin-
dende Forum einer nicht einseitig abstrakt lebbaren , Offentlichkeit®,
sondern der besonderen Universalitiit dessen, der zu diesem Amt beru-
fen ist und es alltdglich verantwortet. Nicht heidnisches Kultpriester-
tum, nicht priesterliche Gestalten wie in Médrchen und Mythen, sondern
ein neutestamentliches Priestertum ist damit gemeint. Und dies ist chri-
stologisch begriindet: ,,Christus liebt uns und hat uns durch sein Blut
befreit von unseren Stinden; er hat uns die Wiirde von Kénigen gegeben
und uns zu Priestern gemacht fiir den Dienst vor seinem Gott und Va-
ter.” (Offb 1, 5f) Nicht eine kultische Heiligkeit und Reinheit, die — wenn
einmal zerstért — fiir immer verloren ist, sondern eine Heiligkeit kommt
den Priestern zu, die von Fall zu Fall durch den ProzeB der Vergebung
von Siinde und Schuld je neu aufgrund des Heilswirkens Jesu geschenkt
wird. Ereignis von Gnade. Durch den Geist Jesu, den Geist der Verssh-
nung, wird der Priester geweiht.

Kirchliche Amtlichkeit verdankt sich dem Stiftungswillen Jesu Chri-
sti. Von ihm her muf sie letztlich herkiinftig sein und zumindest prinzi-
piell seinen Geist reprisentieren. Und sein Geist ist der Geist der Ver-
s6hnung. Hier liegen die theologischen Wurzeln des Amtes: im Dienst
der Versohnung. Durch Christus wurde sie Wirklichkeit. An seiner Statt
bittet der Priester: ,,LaBt euch mit Gott verséhnen!“ (2 Kor 5,20) Dieser
Dienst an den Mitmenschen soll ausgewortet werden, ins Zeichen kom-
men. Bei dem heiligen Apostel Paulus lesen wir zum Ursprung des geist-
lichen Amtes den entscheidenden Text: ,,Aber das alles kommt von

* Vorabdruck aus: Das Priestertum in der Einen Kirche. Regensburger Okumenisches Sym-
posium 1955 (KOINONIA, Bd. 4), hrsg. von Albert Rauch u. Paul Imhof, Aschaffenburg
1987.



Versohnung 135

Gott, der uns durch Christus mit sich verséhnt und uns den Dienst der
Versshnung aufgetragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus die Welt
mit sich versohnt hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht
anrechnete und uns das Wort von der Vers6hnung zur Verkiindigung an-
vertraute. Wir sind also Gesandte an Christi Statt, und Gott ist es, der
durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: LaBt euch mit Gott versch-
nen! Er hat den, der keine Siinde kannte, fiir uns zur Stinde gemacht, da-
mit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden.“ (2 Kor 5,18-21)

MaBgebend fiir die Ausgestaltung des Dienstes und Amtes des Prie-
sters ist immer wieder die Weise des Umgangs Jesu Christi mit den Men-
schen. Von ihm her werden die Aufgaben deutlich. Denn er ist die
einende und sendende Mitte, er heilt, verséhnt und vergibt; ist er doch
das Heil selbst, die Vers6hnung, die sich zuweilen durch das Wunder
einer Heilung somatisch ausweist. Wie sich in der alttestamentlichen
Priestergemeinde sein Erlosungswerk, das neutestamentlich, friih-
kirchlich und kirchengeschichtlich fortgefiihrt wird, auswirkt, zeigt fol-
gendes Gleichnis, das uns der Evangelist Lukas tberliefert hat:

Jesus und die zehn Aussétzigen

Auf dem Weg nach Jerusalem zog Jesus durch das Grenzgebiet von Sama-
rien und Galilda. Als er in ein Dorf hineingehen wolite, kamen ihm zehn
Aussiitzige entgegen. Sie blieben in der Ferne stehen und riefen: Jesus,
Meister, hab Erbarmen mit uns! Als er sie sah, sagte er zu ihnen: Geht,
zeigt euch den Priestern! Und wdhrend sie zu den Priestern gingen, wur-
den sie rein. Einer von ihnen aber kehrte um, als er sah, daf er geheilt war;
und er lobte Gott mit lauter Stimme. Er warf sich vor den Fiiflen Jesu zu
Boden und dankte ihm. Dieser Mann war aus Samarien. Da sagte Jesus:
Es sind doch alle zehn rein geworden. Wo sind die iibrigen neun? Ist denn
keiner umgekehrt, um Gott zu ehren, aufer diesem Fremden? Und er sagte
zu ihm: Steh auf und geh! Dein Glaube hat dir geholfen. (Lk 17,11-19)
Aus dem unermeBlichen Reichtum, den das Evangelium birgt und uns
schenkt, kann hier und jetzt nur ein Bruchstiick zur Sprache kommen.
Unser Evangelium
— deutet uns den Ort des priesterlichen Amtes,
- eréffnet uns die abgriindige Tiefe des Heilswirkens Jesu Christi,
- vergegenwirtigt uns zwei Weisen unserer Antwort auf die Barmherzig-
keit des heilenden und erlésenden Gottes.
Die zwei Weisen sind einmal das fraglose Sich-Befinden und Weiterge-
hen in der geschenkten Gesundung; ein Gliicklichsein, das nicht mehr
iiber sich hinausschauen will, das sich einhaust in undankbarer Behag-



Paul Imhof 136

lichkeit; dem es geniigt, den Vorstellungen, die es von sich selbst hat
und andere von ihm haben, konform zu sein - und zum andern das
Durchsichtigwerden des Heilseins im Dank auf die heilende Liebe hin.
Nur wer im Glauben dankend zu Gott, dem Ursprung von Leben und
Heil, zuriickkehrt, lebt die ganze Wahrheit seines neuen Lebens. Er gibt
Zeugnis davon, dal das neue Leben der Mensch selbst ist, wie er leibt
und lebt kraft des ihm iibereigneten, menschgewordenen Heils - und er
zeigt zugleich, daBl sein Heilsein Gabe ist, die ihren Ursprung, den sich
restlos verschenkenden Gott, nicht verleugnet, sondern in Fleisch und
Blut sichtbar macht.

Uber all das vermégen wir immer nur in einer zerbrochenen Sprache
zu sprechen. Aber durch die Selbstmit-zeilung des gottlichen Lebens hat
unser zerteiltes Sagen und Versagen einen tieferen Sinn empfangen:
Auch im Fragment des zerbrochenen Ganzen kann der Geist anwesend
und wirksam sein, kann jener Geist atmen, der lebendig macht, eint und
auferbaut.

Im Vertrauen darauf schauen wir auf den Grenzgdnger Jesus von Na-
zareth, der im Grenzgebiet von Samaria und Galilda wandert. Sein Wan-
dern in solchen Grenzbereichen geschieht immer, auch auf unserem Le-
bensweg, zwischen unseren verschiedenen Existenzorten, Lebensge-
schichten, sozialen, politischen, kulturellen und konfessionellen Positio-
nen.

Wie sieht Jesu Grenzgingerexistenz aus?

Als Galiléer lebte er, getrennt von und gemischt mit den umwohnenden
Heiden, Griechen und Samaritern. Er gehort zu ihnen - und doch nicht
zu ihnen. Er war also fiir seine Mitwelt {iberaus verdichtig; auch fiir
rechtgldubige Juden, die den Galildern und Samaritern nicht trauten. Er
war, lebensgeschichtlich betrachtet, aufgewachsen und gereift auferhalb
der (in ihren eigenen Augen) ,,ganz sicher” Gesetzestreuen und ,,ganz si-
cher” Reinen und Gerechten von Juda. Mitten und zwischen Ungliubi-
gen und Gerechten lebte und wanderte er, als einzig Gerechter, fiir alle
und mit allen im Ausleiden der trennenden Grenzen aller gegen alle. Er
war ein Mensch zwischen allen Orten an seinem bestimmten menschli-
chen Ort, der freilich sogleich Argernis erregte, weil man von allen Sei-
ten her die gewiinschte Konformitit vermifBte.

Wer méchte, wie er, zwischen allen Stiihlen leben, um so allen alles
sein zu konnen? Zieht ein sogenannter ,verniinftiger Mensch es nicht
vor, anders zu leben? HeiB}t in unserem Verstindnis ,,verniinftig leben*
nicht: Am besten man bleibt in seiner eigenen geschlossenen Welt fiir



Vers6hnung 137

sich! Was geht mich der andere jenseits der Grenze meines Ich an?
Warum einem Fremden, der nicht ,,ich*“ ist, im eigenen Daseinskreis
Raum, Ortschaft des Miteinander gewédhren?

So sichern wir unsere Position in stindiger Selbstverteidigung, indem
wir unsere eigene, auf den Eigensinn unserer Wiinsche und Begierden
zurechtgeschnittene Denkwelt, Sprachwelt und Lebenswelt aufbauen.
Wir fithlen uns nur allzu wohl unter dem Dach der eigenen Meinung, die
als endgiiltig angesehen wird. Jeder steckt dann im Loch seines ,,Stand-
punktes“ (einem Ort mit dem Radius Null!), auf den hin und von dem
her er alle Erfahrungen interpretiert. Viele erkliaren sich selbst fiir gut,
wahrhaftig, vermogend, wissend - und jagen blof3 ihrem Ich-Ideal nach,
das fiir sie die ganze Wirklichkeit bedeutet.

Der andere ist dann fiir mich nur das, was ich nicht bin, mein Nicht-
ich, ausgeschlossen von dem, was ich innerhalb der eigenen Grenzen als
das Kapital meines Lebens einschlieBe. Der andere ist kein Du, sondern
der ,Bose“, der ,,Gottlose“, der ,,Unreine”, der ,,Aussitzige”, der Siin-
denbock als Inbegriff der mich von allen Seiten umtobenden ,,schlech-
ten Welt*, mit der ich, der ,,Gerechte“, nichts zu tun habe. Die Grenze
zwischen meiner ,,weiBen Weste® und der zum Himmel schreienden
Bosheit der anderen ist klar und eindeutig gezogen. Der Mafistab dafiir
ist vorab das gewuBte, eingehaltene religiose Gesetz. Wie genau wissen
wir doch in diesem Licht zwischen ,,Gut und Bése“ zu unterscheiden,
das Diesseits und Jenseits der Grenze zu durchschauen!

Diese Grenze trennt uns in unendliche Fernen voneinander und leimt
uns dennoch im HaB, durch Verdichtigungen, gegenseitige Vorwiirfe
und Anklagen in erdriickender Ndhe zusammen. Diese schlechte Nihe
und Ferne zu sich und zum anderen zeigt jeden fiir sich vereinsamt und
selbstisch erstarrt. Wir brauchen uns dariiber nichts vorzumachen. Ge-
trennt vom anderen dringt sich zugleich jeder um jeden, sei es im ,,s0-
zialen Clinch* eines oft unredlichen Konkurrenzkampfes, im ausbeuten-
den Fiir-sich-haben-wollen des Partners oder im Versuch des Sich-ver-
lierens in ein bewufBtloses, rauschhaftes Miteinander-verschmelzen. Der
Individualist will durch die Vermassung und der Massenmensch durch
das Privatisieren sich selbst erldsen.

Aber, mitten in diesem Elend erscheint von Gott her aus der Verbor-
genheit eine andere, nie erreichbare, weil geschenkte Form von Mensch-
sein, namlich die wahre, lebendige, befreiende Einheit von Ferne und
Ni#he der Liebe. Jesus Christus begegnet: als der Ganz-Andere, der
Herr, und zugleich als der Nicht-Andere, unser Bruder. In seiner
menschlichen Begrenztheit nimmt er das Gesetz der Gebundenheit an
einen bestimmten Ort neben vielen anderen Orten auf sich. Er ist Jude



Paul Imhof 138

und zugleich der Grenzgénger zwischen den Orten. Vereinzelt, einer un-
ter vielen, und doch in allen und fiir alle gegenwirtig: der Getrennte
und so der Vers6hnende und Heilende, der Ferne und ganz Nahe.

Die konkrete Situation unseres Evangeliums

Wir wollen jetzt die konkrete Situation unseres Evangeliums betrachten,
in der sich das, was wir eben bedacht haben, im Verhiltnis Jesu zu den
Aussétzigen und zwischen den Priestern und ihrer Gemeinde als ein Ge-
schehen darstellt.

Die von der priesterlichen Gemeinde getrennten Aussitzigen sind
Fremde, Ferne, weit weggeriickt vom Verein der Gerechten. Aber, als
Verurteilte werden sie zugleich an jene in schlechter Ndhe gebunden,
von denen sie abgesondert sind. Sie kommen auf Jesus zu, der da ist. Sie
ndhern sich ihm, weil er es als Grenzgénger der Liebe ihnen ermdglicht.
Sie bleiben in der Ferne stehen und rufen: Hab Erbarmen mit uns! —
Eines Tages hat sie aus der Ferne ein Ruf, eine Botschaft, erreicht. Sie
horen, daB3 Jesus da ist. Und kraft dieses Horens lésen sie sich aus ihrem
Ort, ihrer schlechten Nihe und Ferne. Sie iibersteigen jene Grenze, die
sie von den anderen, den Reinen, trennt und mit diesen trotzdem ver-
klammert.

Blicken wir an diesem Punkt auf die Situation, in der sich die zehn
Aussitzigen befanden, bevor sie zu Jesus kamen:

Beide, die Aussitzigen und die alttestamentliche Priestergemeinde,
sind an das Gesetz gebunden, das die besondere Art ihrer gegenseitigen
Néihe zueinander und Ferne voneinander prigt. Die Gemeinde, die dem
Gesetz entspricht, muB3 dieses um ihrer selbst willen vollziehen. Tut sie
das nicht, so wird sie als ganze unrein, aussitzig. Sie muB die ,,anderen*
absondern, um vor dem Gesetz, das die Glieder der Gemeinde eint, be-
stehen, Gemeinschaft vor Gottes Angesicht sein zu kénnen. Aber auch
die Aussdtzigen unterstehen dem Gesetz. Nur dadurch, daB sie noch in
sein Machtfeld gehéren, kénnen sie als Unreine ihr Leben fristen, als
die Fernen zur Gemeinde iiberhaupt existieren - und insofern einen letz-
ten Rest von Néhe zu den Reinen bewahren. Wollten sie von sich her
Néhe und Gemeinde stiften, so wiirden sie gesteinigt.

Wir erkennen in diesem Verhalten und in der ihm zugrunde liegenden
Struktur die schlechte Nihe und Ferne, durch die sowohl die Gemeinde
als auch die Aussitzigen miteinander verbunden und voneinander ge-
schieden sind. Dieses Gesetz normiert ihre Beziehung. Und noch etwas
wird deutlich: Das Gesetz ordnet an, daB die Vertreter der Gemeinde
vor die Hohlen der Aussitzigen Nahrung und Gaben legen — wihrend



Vers6hnung 139

die Unreinen, von Scham geldhmt, in der Nacht ihrer Locher hocken. In
dem Augenblick, da ihnen gegeben wird, sind sie selbst, die Empféanger,
abwesend. Erst wenn die Reinen sich wieder entfernt haben, nehmen die
Aussitzigen das, was ihnen gegeben wurde — die Schenkenden sind ab-
wesend.

Zwischen beiden geschieht nicht das Aug in Aug menschlicher Nihe,
aber auch nicht die rechte Ferne, in der einer den anderen in seiner un-
verfiigbaren Einmaligkeit achtet und bejaht. Hier ist der Gebende nicht
in der Gabe gegenwirtig. Er geht als Sich-mitteilender nicht durch seine
Gabe in den Empfangenden ein, tritt nicht auf die andere Seite. Und der
Unreine empfingt eine vom Gebenden schon abgetrennte Gabe. Er
nimmt ein Ding, eine materielle Hilfe, in der ihm kein Menschenantlitz
unmittelbar begegnet, in der die Sprache der gegenwdrtigen Liebe ver-
stummt ist. So bleibt er als Empfangender mit sich allein, dem Geben-
den fern. In der Finsternis seiner Hohle iBt er seine Nahrung, das Zei-
chen einer leeren Nidhe der anderen zu ihm.

Beide, der so Gebende und der so Empfangende, sind ohnméchtig,
isoliert; ohne Aussicht, den rechten Abstand und die rechte Einheit mit-
einander leben zu kénnen. Sie sind Gefangene des Gesetzes, an das sie
glauben. Innerhalb dieses Gesetzes gibt es fiir beide keine Losung und
Erlésung von ihrer Not.

Immer miissen-die Aussitzigen sagen: ,,Wir kdnnen ohne die anderen,
die Reinen, nicht leben; aber wenn wir zu ihnen hingehen, werden sie
uns toten.“ Wiirden sich die Unreinen von der Gemeinde ganz entfer-
nen, so miiBten sie sterben — und wenn sie ihr zu nahe kommen, ebenso.

Immer miissen die Priester sagen: ,,Wenn die Aussdtzigen kommen,
dann ist es um die Reinheit des Gesetzes, um uns und die gesunde Ge-
meinde geschehen; wir miiBten die anderen téten.” Gemeinsames Fest,
gemeinsames Mahl, gemeinsamer Gottesdienst sind nicht moglich.

Somit herrscht iiber und in beiden, Aussitzigen und Reinen, das Ge-
setz, das in jedem so spricht: ,,Eigentlich kann ich ohne den (oder die)
anderen, die ich ,hasse‘, nicht leben, aber toten kann ich sie auch nicht,
weil mir sonst etwas fehlt.“ Diesem Gesetz sind wir alle mehr oder weni-
ger unterworfen, und wir machen es nicht selten zum MaBstab unseres
Verhaltens, da es, in einem gewissen Sinne, immer noch ,,besser” ist als
ein ganz und gar liebloser Egoismus.

Der neue Anfang aus der Nihe und Ferne der Liebe in uns

Wie kann die Lésung, die Erlésung fiir jene zum Durchbruch kommen,
die, unter dem Gesetz, vor den Aussitzigen Angst haben miissen, und



Paul Imhof 140

fir jene, die, durch das Gesetz ausgeschlossen, wegen ihrer Unreinheit
nicht in die Gemeinde zuriickkehren konnen? Wodurch und wie kann
das alte Gesetz iiberwunden werden?

Nur wenn ein wirklich neuer Anfang beide unterscheidet und zusam-
menfihrt! Die einzige Losung der Not und Verzweiflung beider ist die
Ferne der Liebe zur Siinde und die Nihe der Liebe zum Stinder, dessen
ganzen Aussatz sie auf sich nimmt. Diese Liebe spricht alltaglich zu uns,
unaufhérlich - und in einem besonderen Sinne in der Heiligen Schrift.

Vor dieser Liebe, die mitten unter uns nahe ist, bleiben die Aussitzi-
gen in der Ferne stehen. Auf der anderen Seite steht fiir sie der Meister,
ein Reiner. Die Grenze bleibt, sie ist nicht iiberschreitbar; das Gesetz
hat recht. Nur der aus Luft geformte Schrei dringt als Ruf hiniiber — und
in ihm ihr unsagbares Elend: ,Jesus, Meister, hab Erbarmen mit uns!“
Die so schreien, haben nichts an Vorleistung aufzuzeigen, das die andere
Seite dazu bewegen kénnte, ihnen zu helfen. Sie sprechen nicht iiber ihr
Elend. Ihre Sprache ist ihre Not, ihr entstellter, verfaulender Leib, dem
sich der Schrei entringt. Sie wagen sich selbst in diesen Schrei der Bitte
hinein, den sie der Gemeinde gegeniiber mit Recht nicht verlauten las-
sen. Sie sind fiir die anderen wirklich und sichtbar als Unreine gezeich-
net; das Gesetz hat recht.

Aber, der Schrei ihrer Bitte spricht nicht durch die Gesetzessprache,
in ihm bekundet sich Vertrauen. Die Bitte nimmt das eigene Leben nicht
als Verhéngnis hin, sondern ruft aus der Hoffnung. In dieser nimmt sich
der Mensch im Wagemut seiner Freiheit ernst und vertraut darauf, einen
anderen zur freiwilligen Erhdrung und Antwort bewegen zu kénnen.

Und weil sich die Bitte aus ihrem abgriindigen, ja ,,grund-losen Lei-
den demjenigen entgegenstreckt, dem sie glaubt, auf dessen Zuwendung
und Tat sie alles setzt, so erwartet sie letztlich auch eine ~grundlose“
Hilfe, d. h. Liebe, Erbarmen, das nicht zihlt, nicht miit; Liebe, die ohne
Gegenrechnung, umsonst (gratis!) gibt und immer schon gegeben hat —
und dies unermeflich.

Die Aussitzigen koénnen in der Ferne zu Jesus nur kraft der Gegen-
wart und Nihe der barmherzigen Liebe schreien, von sich her nicht. Das
blofze Gesetz ihres Lebens, durch das sie als die fixierten anderen ange-
nagelt sind, erstickt in ihnen die Bitte. DaB sie in der Ferne stehenblei-
ben, dies erweist den abgriindigen Abstand zwischen der Schuld des
Menschen und der Unschuld der Liebe; zugleich aber ist dieser Abstand
ganz anders als die Ferne der Aussitzigen zu ,,ihrer“ Gemeinde. Denn
die Ferne der Liebe ist der eréffnete, vom Atem des Lebens erfiillte Zwi-
schen-Raum, der sich immer dort auftut, wo in unserem Dasein ein
neuer Anfang durchbricht, der mehr ist als die bloBe nach vorne hin ver-



Versohnung 141

lingerte Linie unserer Vergangenheit. Ein Anfang durch erlésende Di-
stanz, befreiende Ferne, der gerade so in unsagbarer Einheit, Solidaritdt
und Nihe mit denen lebt, die er erldst.

Sendung in die Riickkehr zur Gemeinde

So stehen sie einander gegeniiber und sind miteinander da: die wahr-
hafte Ferne und Nihe von Liebe und Siinde einerseits und die schlechte
Nihe und Ferne von Reinheit und Aussatz andererseits. ,,Als er sie sah,
sagte er zu ihnen: ,Geht hin und zeigt euch den Priestern.”

Was bedeutet die Sendung dieses Hingehens?

Die Aussitzigen werden gerade dorthin geschickt, wo ihrer das Urteil,
das Gericht harrt. Sie gehen, vom Gesetz her gesehen, ihrer Steinigung
entgegen; sie bewegen sich auf ihren Tod zu. Aber auf diesem Weg zum
Gericht, unterwegs, empfangen sie das Heil, geschieht an ihnen leibhaf-
tige Barmherzigkeit, ist ihr Schrei erhort — nicht gegen das urteilende
Amt und die von ihm verwaltete Gemeinde, sondern dadurch, daf} sie
sich ihnen unterwerfen.

Entscheidend jedoch ist, wie sie sich unterwerfen: Sie gehorchen dem
Wort der Barmherzigkeit, die sie sendet. Kraft dieser Sendung sind sie
imstande, sich dorthin zu wenden, wo auf sie immer schon das Nein ge-
wartet hat. Jetzt ist im Hingehen das Nein der anderen fiir sie auf die
Liebe hin transparent geworden. Die Barmherzigkeit ,,trigt* sie gleich-
sam vom Riicken her und von vorne, die Ferne der anderen ist fiir sie
verwandelt. Und dies geschieht von Jesus Christus her.

Sendung heiBt nicht: jemanden mit einer Information zu einem
Adressaten wegschicken! Sendung ist Auftrag in der Kraft und in der
Gegenwart dessen, der aussendet, dem Boten das Wort iibereignet. Der
Sendende ist nahe, auch wenn der von ihm Ausgeschickte, Getrennte in
die Ferne geht.

So geht die Barmherzigkeit, die sie empfangen haben, mit ihnen. Sie
148t sich mit ihnen richten, sie liefert sich freiwillig aus, geht mit ihnen
dem Tod entgegen.

Nur aus der Nihe der ihnen geschenkten Liebe konnen sie den Schritt
nach vorne wagen, in die sie ausschlieBende Mitte der anderen hinein.
Sie sind nicht mehr schlechthin der trennenden, scheidenden, unter-
scheidenden Macht von ,,Rein und Unrein“, ,,Gut und Bose* unterwor-
fen. Denn sie gehorchen der Sendung, dem Logos der Liebe.

DaB sie hingehen und sich den Priestern zeigen, enthiillt ihren Gehor-
sam dem Gesetz gegeniiber, das die Liebe nicht abschafft, sondern er-
fiillt. Aber ihr Gehorsam ist mehr als Gesetzestreue; so wiirden sie blei-



Paul Imhof 142

ben, was sie gewesen sind, die Unreinen. Ihr Gehorsam ist schon, kraft
der Sendung durch die Barmherzigkeit, im Liebesgehorsam Jesu dem
Vater gegeniiber, der ewigen Liebe, die sein l48t, verwandelt.

Indem sie hingehen, wird, obgleich im Unterwegs noch verborgen,
spdter jedoch durch den, der dankend zuriickkehrt, das Geheimnis der
sie heilenden Barmherzigkeit Jesu auf den Vater hin durchsichtig, der
ihn, den Sohn, sendet.

Alle wurden rein, einer dankt

»Alle wurden rein, einer dankt.” Darin wird der Unterschied zwischen
Heil und Reinheit offenbar. Eine Reinheit ist sichtbar, die wiederum,
obwohl irgendwie iiberraschend unerwartet (,,das kénnen doch nicht die
Aussitzigen sein!*), den Vorstellungen des Gesetzes entspricht und
darin aufgeht. Das Gesetz ist ,erfiillt“: , Jetzt stimmt es endlich; sie sind
so, wie sie sein sollen.“ Ein Gliick deutet sich an, das sich in seiner eige-
nen Stimmigkeit und wohlgefilligen, anerkannten Ubereinstimmung mit
den anderen abschlieBt. Wir kennen davon in unserem Leben viele
Spielformen: das stumpf-verspieBte Wohlbefinden; das »religiése” Ver-
sicherungswesen; die Weisen der widerstandslosen AngepaBtheit; eine
Art von moralischer Fitness und selbstgeniigsamer Rechtglaubigkeit.

Alle werden rein, alle 10. Einer kommt zuriick, d. h. die » 1%, die ins
AuBerste der Verfallenheit der ,,10¢ gegangen ist, ins Gericht, offenbart
sich aus dem Tausch des Mitgehens heraus jetzt als die Unschuld von
der anderen Seite her in der Gestalt des Dankes, in der die Sendung
Jesu, sein Tod und seine Auferstehung gefeiert wird, als das Geheimnis,
in dem uns offenbart ist, was der Gehorsam bis zum Kreuz als der Ge-
richtstétte iiber die Siinde ist: Durchbruch der Herrlichkeit der Liebe.

»10“ werden rein, neun blieben auf der anderen Seite, in der »3Xx3%, in
der sich mit sich selbst vermehrenden Zahl des Leidens (3), das seiner
Erlésung harrt, das Leiden der ,,gliicklich Gesundeten.“ Sie bleiben im
»Gimel“ (3) der dialektischen Synthese von Einheit und Unterschieden-
heit. Sie ringen weiter um die ,,Verbindung der Verbindung und Nicht-
verbindung®, wie Hegel die Liebe begrifflich ausspricht. Threr Liebe
fehit der Dank.

Einer kehrt zuriick, gliicklich, gesund und offenbart den tieferen
Grund dessen, was geschieht, worum es geht: die Erlosung vom Gesetz
der Siinde, die Befreiung aus der verzweifelt selbstgerechten Scheidung
von Rein und Unrein, Unschuld und Schuld. Dieser eine zeigt in seiner
Riickkehr, was Gemeinde als Liebesgemeinschaft und was das leitende,
integrierende, richtende Amt durch Gottes Barmbherzigkeit sind und sein



Versohnung 143

konnen: Danksagung, Eucharistie. Sie ist der Bereich, in dem die Sakra-
mente und Dienste der Gemeinde, die von Jesus herkommen, ihren ur-
spriinglichen Ort besitzen. Bei aller Differenz des alttestamentlichen
(vgl. Lk 17,14) zum neutestamentlichen Priestertum gibt es dennoch eine
Identitit zwischen alt- und neutestamentlichem Priestertum, insoweit Je-
sus Christus, in dem jegliches Priestertum erfiillt und iiberboten ist (vgl.
Hebr), im allgemeinen und im besonderen Sinn daran Anteil gewdhrt.
So kann die Geschichte des geheilten Aussitzigen mit der Gemeinde der
Glaubigen fiir ein Geschehen in der christlichen Gemeinde typisch sein.
Der Geheilte verkiindet im Dank der Riickkehr die Uberwindung der
Zerspaltenheit von Gesetz (Reinheit) und Aussatz (Unreinheit), denn
seine Reinheit ist Zeichen des ihm durch Jesus Christus vermittelten
Heil-seins.

Dadurch ,,entspricht* er nicht bloB dem Gesetz ,,dullerlich, sondern
in ihm als dem Dankenden, der im Gehorsam empfangen hat, ohne die
Gabe in sich ein- und abzuschlieBen, sich konform zu machen, in ihm ist
das Gesetz iiber alle MaBen hinaus erfiillt. Er ist leibhaftig durch Gottes
Barmherzigkeit der Mensch, wie er sein soll. So ist er recht, bejaht, von
Gott geliebt; er ist gerechtfertigt, nicht durch das, was er hat, sondern in
dem, wer und was er ist durch Gottes Gnade. Und er selbst bejaht sich
so. Er hat es aufgegeben, sich selbst rein zu waschen, sich selbst ,,recht*
zu machen.

Dabher ist in ihm der Buchstabe des Gesetzes tot und das ganze Gesetz
in der Liebe erfiillt. Weil er vom Gesetz her schuldig ist, nimmt er in des-
sen Vollendung seine Schuld in geheilter, befreiter, erloster Freiheit auf
sich. Er verantwortet sie in der je groBeren Liebe, die ihm geschenkt ist.
Da er dies tut, vollbringt er den Tausch von ,,Rein und Unrein®, bricht
er durch zur wahrhaften Nihe von Gerechtigkeit und Siinde in der Soli-
daritiat mit allen Gliedern der Gemeinde, und dadurch er6ffnet er das
Gericht der endgiiltigen Unterscheidung beider: die Ferne von Liebe
und Siinde.

Die Sendung zu den Priestern und ihrer Gemeinde wird in ihm, dem
Dankenden, erfiillt. Er ist in die Freiheit des Christseins entlassen: ,,Steh
auf und geh! Dein Glaube hat dir geholfen.*

Das neue Leben der Gemeinde mitten in der Ohnmacht des Gesetzes

Im Danken bekundet der Zuriickkehrende das neue Leben der Ge-
meinde, in der doch, in einem gewissen Sinn, das alte Gesetz des gegen-
seitigen Ein- und AusschlieBens weiterdauert. Er lebt das neue Gesetz
der Liebe, in der die Gemeinde griindet. Sie ist Stiftung der Barmherzig-



Paul Imhof 144

keit der gottlichen Liebe, die im Unterwegs der Unreinen zum Ort der
Gemeinde erfahren wird. Im Zentrum dieser Gemeinde stirbt und aufer-
steht Jesus Christus, unser Herr: ,, Deinen Tod, o Herr, verkiinden wir
und Deine Auferstehung preisen wir, bis Du kommst in Herrlichkeit®
und das Gesetz unserer Ohnmacht ewig in Deiner Liebe aufgehoben ist,
Du alles in allem bist.

Schauen wir noch einmal auf die Gemeinde, die sich verschlie3t und
aus der niemand zurtickkehrt, um fiir die Barmherzigkeit Gottes in Jesus
zu danken. Eine so verschlossene Gemeinde verlangte von Jesus selbst,
daB er sich ausschlieBlich ihrem Gesetz unterwirft. Sie will nicht wahr-
haben und anerkennen, daB er Gottes Sohn ist, vom Vater kommt: daf3
Gott sich selbst in ihm umsonst, gratis, aus Gnade mitteilt. Sie will sich
das Kommen Gottes in ihre Mitte erleisten, erarbeiten, durch den Egois-
mus der Werkgerechtigkeit: ,,Du kannst mich doch nicht fallenlassen,
wenn Du siehst, was ich alles fiir Dich getan habe.“

Sie hilt auch weiter fest an der teuflischen Spaltung des ,,Wissens von
Gut und Bose™. Sie verweigert den heiligen Tausch von Schuld und Un-
schuld am Kreuz. Sie totet ihre eigene Lebensmitte: den Dank. Sie wehrt
verstockt die Verherrlichung des Vaters durch Jesus ab.

Der dankend Zuriickkehrende in der Gemeinde

Aber Gott erweckt unter uns immer wieder Menschen, die gerade da-
durch, daB} sie aus der Welt unserer schlechten Gesetzlichkeit ausziehen,
dem Geheimnis unseres christlichen Lebens am nichsten sind. Sie erfiil-
len das Gesetz durch die dankende Riickkehr zum Ursprung des Heil-
seins mitten in der Gemeinde.

Von auBen her gesehen mag diese Riickkehr der Dankenden zum Ur-
sprung des wahren Lebens von der Gemeinde zuweilen wie ein Protest,
eine Entfremdung, eine schmerzliche Trennung erscheinen und erfahren
werden. In Wirklichkeit aber erdffnen sie unsere Nihe fiireinander, sind
sie ganz in den Dienst an der Gemeinschaft der Kirche verfiigt.

Dieser Dienst ist und bleibt das Kriterium dafiir, ob sie sich durch
Verrat an der Danksagung entfernen, in die alte Spaltung von ,,Rein und
Unrein® zuriickfallen oder kraft der gottlichen Liebe sich mitten unter
uns von uns trennen: in die Tiefe der Gegenwart der gottlichen Liebe
hinein, weil sie Zeichen unserer Einheit, der bisherigen Nihe Gottes un-
ter uns sind.





