
Versöhnung 
•Geht, zeigt euch den Priestern!" (Lk 17,14)* 

Paul Imhof, München 

Über Sinn und Bedeutung des sogenannten Amtspriestertums gibt es 
viele Diskussionen. Was soll Amt überhaupt? Das Amt eröffnet jenseits 
aller möglichen Verstrickungen in schlechte intersubjektive Nähe (durch 
spezifische Freundschaftsformen, unfreies Mitleid, privates Zu-Rate-ge- 
zogen-Werden, psychologische Verknotungen durch Sympathie und An- 
tipathie usw.) Atemräume neuer, objektiver Zugänglichkeit für Mitmen- 
schen im Sinne freien, d. h. hier objektiven Sehen-, Verstehen- und Hel- 
fenkönnens. Insofern ist das Amt als Institution gleichsam das entbin- 
dende Forum einer nicht einseitig abstrakt lebbaren •Öffentlichkeit", 
sondern der besonderen Universalität dessen, der zu diesem Amt beru- 
fen ist und es alltäglich verantwortet. Nicht heidnisches Kultpriester- 
tum, nicht priesterliche Gestalten wie in Märchen und Mythen, sondern 
ein neutestamentliches Priestertum ist damit gemeint. Und dies ist chri- 
stologisch begründet: •Christus liebt uns und hat uns durch sein Blut 
befreit von unseren Sünden; er hat uns die Würde von Königen gegeben 
und uns zu Priestern gemacht für den Dienst vor seinem Gott und Va- 
ter." (Offb 1,5 f) Nicht eine kultische Heiligkeit und Reinheit, die - wenn 
einmal zerstört - für immer verloren ist, sondern eine Heiligkeit kommt 
den Priestern zu, die von Fall zu Fall durch den Prozeß der Vergebung 
von Sünde und Schuld je neu aufgrund des Heilswirkens Jesu geschenkt 
wird. Ereignis von Gnade. Durch den Geist Jesu, den Geist der Versöh- 
nung, wird der Priester geweiht. 

Kirchliche Amtlichkeit verdankt sich dem Stiftungswillen Jesu Chri- 
sti. Von ihm her muß sie letztlich herkünftig sein und zumindest prinzi- 
piell seinen Geist repräsentieren. Und sein Geist ist der Geist der Ver- 
söhnung. Hier liegen die theologischen Wurzeln des Amtes: im Dienst 
der Versöhnung. Durch Christus wurde sie Wirklichkeit. An seiner Statt 
bittet der Priester: •Laßt euch mit Gott versöhnen!" (2 Kor 5,20) Dieser 
Dienst an den Mitmenschen soll ausgewortet werden, ins Zeichen kom- 
men. Bei dem heiligen Apostel Paulus lesen wir zum Ursprung des geist- 
lichen Amtes den entscheidenden Text: •Aber das alles kommt von 

* Vorabdruck aus: Das Priestertum in der Einen Kirche. Regensburger Ökumenisches Sym- 
posium 7P<W(KOINONIA, Bd. 4), hrsg. von Albert Rauch u. Paul Imhof, Aschaffenburg 
1987. 



Versöhnung 135 

Gott, der uns durch Christus mit sich versöhnt und uns den Dienst der 
Versöhnung aufgetragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus die Welt 
mit sich versöhnt hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht 
anrechnete und uns das Wort von der Versöhnung zur Verkündigung an- 
vertraute. Wir sind also Gesandte an Christi Statt, und Gott ist es, der 
durch uns mahnt. Wir bitten an Christi Statt: Laßt euch mit Gott versöh- 
nen ! Er hat den, der keine Sünde kannte, für uns zur Sünde gemacht, da- 
mit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes würden." (2 Kor 5,18-21) 

Maßgebend für die Ausgestaltung des Dienstes und Amtes des Prie- 
sters ist immer wieder die Weise des Umgangs Jesu Christi mit den Men- 
schen. Von ihm her werden die Aufgaben deutlich. Denn er ist die 
einende und sendende Mitte, er heilt, versöhnt und vergibt; ist er doch 
das Heil selbst, die Versöhnung, die sich zuweilen durch das Wunder 
einer Heilung somatisch ausweist. Wie sich in der alttestamentlichen 
Priestergemeinde sein Erlösungswerk, das neutestamentlich, früh- 
kirchlich und kirchengeschichtlich fortgeführt wird, auswirkt, zeigt fol- 
gendes Gleichnis, das uns der Evangelist Lukas überliefert hat: 

Jesus und die zehn Aussätzigen 

Auf dem Weg nach Jerusalem zog Jesus durch das Grenzgebiet von Sama- 
rien und Galiläa. Als er in ein Dorf hineingehen wollte, kamen ihm zehn 
Aussätzige entgegen. Sie blieben in der Ferne stehen und riefen: Jesus, 
Meister, hab Erbarmen mit uns! Als er sie sah, sagte er zu ihnen: Geht, 
zeigt euch den Priestern! Und während sie zu den Priestern gingen, wur- 
den sie rein. Einer von ihnen aber kehrte um, als er sah, daß er geheilt war; 
und er lobte Gott mit lauter Stimme. Er warf sich vor den Füßen Jesu zu 
Boden und dankte ihm. Dieser Mann war aus Samarien. Da sagte Jesus: 
Es sind doch alle zehn rein geworden. Wo sind die übrigen neun ? Ist denn 
keiner umgekehrt, um Gott zu ehren, außer diesem Fremden ? Und er sagte 
zu ihm: Steh auf und gehl Dein Glaube hat dir geholfen. (Lk 17,11-19) 

Aus dem unermeßlichen Reichtum, den das Evangelium birgt und uns 
schenkt, kann hier und jetzt nur ein Bruchstück zur Sprache kommen. 
Unser Evangelium 
- deutet uns den Ort des priesterlichen Amtes, 
- eröffnet uns die abgründige Tiefe des Heilswirkens Jesu Christi, 
- vergegenwärtigt uns zwei Weisen unserer Antwort auf die Barmherzig- 

keit des heilenden und erlösenden Gottes. 
Die zwei Weisen sind einmal das fraglose Sich-Befinden und Weiterge- 
hen in der geschenkten Gesundung; ein Glücklichsein, das nicht mehr 
über sich hinausschauen will, das sich einhaust in undankbarer Behag- 



Paul Imhof 136 

lichkeit; dem es genügt, den Vorstellungen, die es von sich selbst hat 
und andere von ihm haben, konform zu sein - und zum andern das 
Durchsichtigwerden des Heilseins im Dank auf die heilende Liebe hin. 
Nur wer im Glauben dankend zu Gott, dem Ursprung von Leben und 
Heil, zurückkehrt, lebt die ganze Wahrheit seines neuen Lebens. Er gibt 
Zeugnis davon, daß das neue Leben der Mensch selbst ist, wie er leibt 
und lebt kraft des ihm übereigneten, menschgewordenen Heils - und er 
zeigt zugleich, daß sein Heilsein Gabe ist, die ihren Ursprung, den sich 
restlos verschenkenden Gott, nicht verleugnet, sondern in Fleisch und 
Blut sichtbar macht. 

Über all das vermögen wir immer nur in einer zerbrochenen Sprache 
zu sprechen. Aber durch die Selbstmit-te//i/wgdes göttlichen Lebens hat 
unser zerteiltes Sagen und Versagen einen tieferen Sinn empfangen: 
Auch im Fragment des zerbrochenen Ganzen kann der Geist anwesend 
und wirksam sein, kann jener Geist atmen, der lebendig macht, eint und 
auferbaut. 

Im Vertrauen darauf schauen wir auf den Grenzgänger Jesus von Na- 
zareth, der im Grenzgebiet von Samaria und Galiläa wandert. Sein Wan- 
dern in solchen Grenzbereichen geschieht immer, auch auf unserem Le- 
bensweg, zwischen unseren verschiedenen Existenzorten, Lebensge- 
schichten, sozialen, politischen, kulturellen und konfessionellen Positio- 
nen. 

Wie sieht Jesu Grenzgängerexistenz aus? 

Als Galiläer lebte er, getrennt von und gemischt mit den umwohnenden 
Heiden, Griechen und Samaritern. Er gehört zu ihnen - und doch nicht 
zu ihnen. Er war also für seine Mitwelt überaus verdächtig; auch für 
rechtgläubige Juden, die den Galiläern und Samaritern nicht trauten. Er 
war, lebensgeschichtlich betrachtet, aufgewachsen und gereift außerhalb 
der (in ihren eigenen Augen) •ganz sicher" Gesetzestreuen und •ganz si- 
cher" Reinen und Gerechten von Juda. Mitten und zwischen Ungläubi- 
gen und Gerechten lebte und wanderte er, als einzig Gerechter, für alle 
und mit allen im Ausleiden der trennenden Grenzen aller gegen alle. Er 
war ein Mensch zwischen allen Orten an seinem bestimmten menschli- 
chen Ort, der freilich sogleich Ärgernis erregte, weil man von allen Sei- 
ten her die gewünschte Konformität vermißte. 

Wer möchte, wie er, zwischen allen Stühlen leben, um so allen alles 
sein zu können? Zieht ein sogenannter •vernünftiger" Mensch es nicht 
vor, anders zu leben? Heißt in unserem Verständnis •vernünftig leben" 
nicht: Am besten man bleibt in seiner eigenen geschlossenen Welt für 



Versöhnung 137 

sich! Was geht mich der andere jenseits der Grenze meines Ich an? 
Warum einem Fremden, der nicht •ich" ist, im eigenen Daseinskreis 
Raum, Ortschaft des Miteinander gewähren? 

So sichern wir unsere Position in ständiger Selbstverteidigung, indem 
wir unsere eigene, auf den Eigensinn unserer Wünsche und Begierden 
zurechtgeschnittene Denkwelt, Sprachwelt und Lebenswelt aufbauen. 
Wir fühlen uns nur allzu wohl unter dem Dach der eigenen Meinung, die 
als endgültig angesehen wird. Jeder steckt dann im Loch seines •Stand- 
punktes" (einem Ort mit dem Radius Null!), auf den hin und von dem 
her er alle Erfahrungen interpretiert. Viele erklären sich selbst für gut, 
wahrhaftig, vermögend, wissend - und jagen bloß ihrem Ich-Ideal nach, 
das für sie die ganze Wirklichkeit bedeutet. 

Der andere ist dann für mich nur das, was ich nicht bin, mein Nicht- 
ich, ausgeschlossen von dem, was ich innerhalb der eigenen Grenzen als 
das Kapital meines Lebens einschließe. Der andere ist kein Du, sondern 
der •Böse", der •Gottlose", der •Unreine", der •Aussätzige", der Sün- 
denbock als Inbegriff der mich von allen Seiten umtobenden •schlech- 
ten Welt", mit der ich, der •Gerechte", nichts zu tun habe. Die Grenze 
zwischen meiner •weißen Weste" und der zum Himmel schreienden 
Bosheit der anderen ist klar und eindeutig gezogen. Der Maßstab dafür 
ist vorab das gewußte, eingehaltene religiöse Gesetz. Wie genau wissen 
wir doch in diesem Licht zwischen •Gut und Böse" zu unterscheiden, 
das Diesseits und Jenseits der Grenze zu durchschauen! 

Diese Grenze trennt uns in unendliche Fernen voneinander und leimt 
uns dennoch im Haß, durch Verdächtigungen, gegenseitige Vorwürfe 
und Anklagen in erdrückender Nähe zusammen. Diese schlechte Nähe 
und Ferne zu sich und zum anderen zeigt jeden für sich vereinsamt und 
selbstisch erstarrt. Wir brauchen uns darüber nichts vorzumachen. Ge- 
trennt vom anderen drängt sich zugleich jeder um jeden, sei es im •so- 
zialen Clinch" eines oft unredlichen Konkurrenzkampfes, im ausbeuten- 
den Für-sich-haben-wollen des Partners oder im Versuch des Sich-ver- 
lierens in ein bewußtloses, rauschhaftes Miteinander-verschmelzen. Der 
Individualist will durch die Vermassung und der Massenmensch durch 
das Privatisieren sich selbst erlösen. 

Aber, mitten in diesem Elend erscheint von Gott her aus der Verbor- 
genheit eine andere, nie erreichbare, weil geschenkte Form von Mensch- 
sein, nämlich die wahre, lebendige, befreiende Einheit von Ferne und 
Nähe der Liebe. Jesus Christus begegnet: als der Ganz-Andere, der 
Herr, und zugleich als der Nicht-Andere, unser Bruder. In seiner 
menschlichen Begrenztheit nimmt er das Gesetz der Gebundenheit an 
einen bestimmten Ort neben vielen anderen Orten auf sich. Er ist Jude 



Paul Imhof 138 

und zugleich der Grenzgänger zwischen den Orten. Vereinzelt, einer un- 
ter vielen, und doch in allen und für alle gegenwärtig: der Getrennte 
und so der Versöhnende und Heilende, der Ferne und ganz Nahe. 

Die konkrete Situation unseres Evangeliums 

Wir wollen jetzt die konkrete Situation unseres Evangeliums betrachten, 
in der sich das, was wir eben bedacht haben, im Verhältnis Jesu zu den 
Aussätzigen und zwischen den Priestern und ihrer Gemeinde als ein Ge- 
schehen darstellt. 

Die von der priesterlichen Gemeinde getrennten Aussätzligen sind 
Fremde, Ferne, weit weggerückt vom Verein der Gerechten. Aber, als 
Verurteilte werden sie zugleich an jene in schlechter Nähe gebunden, 
von denen sie abgesondert sind. Sie kommen auf Jesus zu, der da ist. Sie 
nähern sich ihm, weil er es als Grenzgänger der Liebe ihnen ermöglicht. 
Sie bleiben in der Ferne stehen und rufen: Hab Erbarmen mit uns! - 
Eines Tages hat sie aus der Ferne ein Ruf, eine Botschaft, erreicht. Sie 
hören, daß Jesus da ist. Und kraft dieses Hörens lösen sie sich aus ihrem 
Ort, ihrer schlechten Nähe und Ferne. Sie übersteigen jene Grenze, die 
sie von den anderen, den Reinen, trennt und mit diesen trotzdem ver- 
klammert. 

Blicken wir an diesem Punkt auf die Situation, in der sich die zehn 
Aussätzigen befanden, bevor sie zu Jesus kamen: 

Beide, die Aussätzigen und die alttestamentliche Priestergemeinde, 
sind an das Gesetz gebunden, das die besondere Art ihrer gegenseitigen 
Nähe zueinander und Ferne voneinander prägt. Die Gemeinde, die dem 
Gesetz entspricht, muß dieses um ihrer selbst willen vollziehen. Tut sie 
das nicht, so wird sie als ganze unrein, aussätzig. Sie muß die •anderen" 
absondern, um vor dem Gesetz, das die Glieder der Gemeinde eint, be- 
stehen, Gemeinschaft vor Gottes Angesicht sein zu können. Aber auch 
die Aussätzigen unterstehen dem Gesetz. Nur dadurch, daß sie noch in 
sein Machtfeld gehören, können sie als Unreine ihr Leben fristen, als 
die Fernen zur Gemeinde überhaupt existieren - und insofern einen letz- 
ten Rest von Nähe zu den Reinen bewahren. Wollten sie von sich her 
Nähe und Gemeinde stiften, so würden sie gesteinigt. 

Wir erkennen in diesem Verhalten und in der ihm zugrunde liegenden 
Struktur die schlechte Nähe und Ferne, durch die sowohl die Gemeinde 
als auch die Aussätzigen miteinander verbunden und voneinander ge- 
schieden sind. Dieses Gesetz normiert ihre Beziehung. Und noch etwas 
wird deutlich: Das Gesetz ordnet an, daß die Vertreter der Gemeinde 
vor die Höhlen der Aussätzigen Nahrung und Gaben legen - während 



Versöhnung 139 

die Unreinen, von Scham gelähmt, in der Nacht ihrer Löcher hocken. In 
dem Augenblick, da ihnen gegeben wird, sind sie selbst, die Empfänger, 
abwesend. Erst wenn die Reinen sich wieder entfernt haben, nehmen die 
Aussätzigen das, was ihnen gegeben wurde - die Schenkenden sind ab- 
wesend. 

Zwischen beiden geschieht nicht das Aug in Aug menschlicher Nähe, 
aber auch nicht die rechte Ferne, in der einer den anderen in seiner un- 
verfügbaren Einmaligkeit achtet und bejaht. Hier ist der Gebende nicht 
in der Gabe gegenwärtig. Er geht als Sich-mitteilender nicht durch seine 
Gabe in den Empfangenden ein, tritt nicht auf die andere Seite. Und der 
Unreine empfängt eine vom Gebenden schon abgetrennte Gabe. Er 
nimmt ein Ding, eine materielle Hilfe, in der ihm kein Menschenantlitz 
unmittelbar begegnet, in der die Sprache der gegenwärtigen Liebe ver- 
stummt ist. So bleibt er als Empfangender mit sich allein, dem Geben- 
den fern. In der Finsternis seiner Höhle ißt er seine Nahrung, das Zei- 
chen einer leeren Nähe der anderen zu ihm. 

Beide, der so Gebende und der so Empfangende, sind ohnmächtig, 
isoliert; ohne Aussicht, den rechten Abstand und die rechte Einheit mit- 
einander leben zu können. Sie sind Gefangene des Gesetzes, an das sie 
glauben. Innerhalb dieses Gesetzes gibt es für beide keine Lösung und 
Erlösung von ihrer Not. 

Immer müssen die Aussätzigen sagen: •Wir können ohne die anderen, 
die Reinen, nicht leben; aber wenn wir zu ihnen hingehen, werden sie 
uns töten." Würden sich die Unreinen von der Gemeinde ganz entfer- 
nen, so müßten sie sterben - und wenn sie ihr zu nahe kommen, ebenso. 

Immer müssen die Priester sagen: •Wenn die Aussätzigen kommen, 
dann ist es um die Reinheit des Gesetzes, um uns und die gesunde Ge- 
meinde geschehen; wir müßten die anderen töten." Gemeinsames Fest, 
gemeinsames Mahl, gemeinsamer Gottesdienst sind nicht möglich. 

Somit herrscht über und in beiden, Aussätzigen und Reinen, das Ge- 
setz, das in jedem so spricht: •Eigentlich kann ich ohne den (oder die) 
anderen, die ich ,hasse', nicht leben, aber töten kann ich sie auch nicht, 
weil mir sonst etwas fehlt." Diesem Gesetz sind wir alle mehr oder weni- 
ger unterworfen, und wir machen es nicht selten zum Maßstab unseres 
Verhaltens, da es, in einem gewissen Sinne, immer noch •besser" ist als 
ein ganz und gar liebloser Egoismus. 

Der neue Anfang aus der Nähe und Ferne der Liebe in uns 

Wie kann die Lösung, die Erlösung für jene zum Durchbruch kommen, 
die, unter dem Gesetz, vor den Aussätzigen Angst haben müssen, und 



Paullmhof 140 

für jene, die, durch das Gesetz ausgeschlossen, wegen ihrer Unreinheit 
nicht in die Gemeinde zurückkehren können? Wodurch und wie kann 
das alte Gesetz überwunden werden? 

Nur wenn ein wirklich neuer Anfang beide unterscheidet und zusam- 
menführt! Die einzige Lösung der Not und Verzweiflung beider ist die 
Ferne der Liebe zur Sünde und die Nähe der Liebe zum Sünder, dessen 
ganzen Aussatz sie auf sich nimmt. Diese Liebe spricht alltäglich zu uns, 
unaufhörlich - und in einem besonderen Sinne in der Heiligen Schrift. 

Vor dieser Liebe, die mitten unter uns nahe ist, bleiben die Aussätzi- 
gen in der Ferne stehen. Auf der anderen Seite steht für sie der Meister, 
ein Reiner. Die Grenze bleibt, sie ist nicht überschreitbar; das Gesetz 
hat recht. Nur der aus Luft geformte Schrei dringt als Ruf hinüber - und 
in ihm ihr unsagbares Elend: •Jesus, Meister, hab Erbarmen mit uns!" 
Die so schreien, haben nichts an Vorleistung aufzuzeigen, das die andere 
Seite dazu bewegen könnte, ihnen zu helfen. Sie sprechen nicht über ihr 
Elend. Ihre Sprache ist ihre Not, ihr entstellter, verfaulender Leib, dem 
sich der Schrei entringt. Sie wagen sich selbst in diesen Schrei der Bitte 
hinein, den sie der Gemeinde gegenüber mit Recht nicht verlauten las- 
sen. Sie sind für die anderen wirklich und sichtbar als Unreine gezeich- 
net; das Gesetz hat recht. 

Aber, der Schrei ihrer Bitte spricht nicht durch die Gesetzessprache, 
in ihm bekundet sich Vertrauen. Die Bitte nimmt das eigene Leben nicht 
als Verhängnis hin, sondern ruft aus der Hoffnung. In dieser nimmt sich 
der Mensch im Wagemut seiner Freiheit ernst und vertraut darauf, einen 
anderen zur freiwilligen Erhörung und Antwort bewegen zu können. 

Und weil sich die Bitte aus ihrem abgründigen, ja •grund-losen" Lei- 
den demjenigen entgegenstreckt, dem sie glaubt, auf dessen Zuwendung 
und Tat sie alles setzt, so erwartet sie letztlich auch eine •grundlose" 
Hilfe, d. h. Liebe, Erbarmen, das nicht zahlt, nicht mißt; Liebe, die ohne 
Gegenrechnung, umsonst (gratis!) gibt und immer schon gegeben hat - 
und dies unermeßlich. 

Die Aussätzigen können in der Ferne zu Jesus nur kraft der Gegen- 
wart und Nähe der barmherzigen Liebe schreien, von sich her nicht. Das 
bloße Gesetz ihres Lebens, durch das sie als die fixierten anderen ange- 
nagelt sind, erstickt in ihnen die Bitte. Daß sie in der Ferne stehenblei- 
ben, dies erweist den abgründigen Abstand zwischen der Schuld des 
Menschen und der Unschuld der Liebe; zugleich aber ist dieser Abstand 
ganz anders als die Ferne der Aussätzigen zu •ihrer" Gemeinde. Denn 
die Ferne der Liebe ist der eröffnete, vom Atem des Lebens erfüllte Zwi- 
schen-Raum, der sich immer dort auftut, wo in unserem Dasein ein 
neuer Anfang durchbricht, der mehr ist als die bloße nach vorne hin ver- 



Versöhnung 141 

längerte Linie unserer Vergangenheit. Ein Anfang durch erlösende Di- 
stanz, befreiende Ferne, der gerade so in unsagbarer Einheit, Solidarität 
und Nähe mit denen lebt, die er erlöst. 

Sendung in die Rückkehr zur Gemeinde 

So stehen sie einander gegenüber und sind miteinander da: die wahr- 
hafte Ferne und Nähe von Liebe und Sünde einerseits und die schlechte 
Nähe und Ferne von Reinheit und Aussatz andererseits. •Als er sie sah, 
sagte er zu ihnen: ,Geht hin und zeigt euch den Priestern.'" 

Was bedeutet die Sendung dieses Hingehens? 
Die Aussätzigen werden gerade dorthin geschickt, wo ihrer das Urteil, 

das Gericht harrt. Sie gehen, vom Gesetz her gesehen, ihrer Steinigung 
entgegen; sie bewegen sich auf ihren Tod zu. Aber auf diesem Weg zum 
Gericht, unterwegs, empfangen sie das Heil, geschieht an ihnen leibhaf- 
tige Barmherzigkeit, ist ihr Schrei erhört - nicht gegen das urteilende 
Amt und die von ihm verwaltete Gemeinde, sondern dadurch, daß sie 
sich ihnen unterwerfen. 

Entscheidend jedoch ist, wie sie sich unterwerfen: Sie gehorchen dem 
Wort der Barmherzigkeit, die sie sendet. Kraft dieser Sendung sind sie 
imstande, sich dorthin zu wenden, wo auf sie immer schon das Nein ge- 
wartet hat. Jetzt ist im Hingehen das Nein der anderen für sie auf die 
Liebe hin transparent geworden. Die Barmherzigkeit •trägt" sie gleich- 
sam vom Rücken her und von vorne, die Ferne der anderen ist für sie 
verwandelt. Und dies geschieht von Jesus Christus her. 

Sendung heißt nicht: jemanden mit einer Information zu einem 
Adressaten wegschicken! Sendung ist Auftrag in der Kraft und in der 
Gegenwart dessen, der aussendet, dem Boten das Wort übereignet. Der 
Sendende ist nahe, auch wenn der von ihm Ausgeschickte, Getrennte in 
die Ferne geht. 

So geht die Barmherzigkeit, die sie empfangen haben, mit ihnen. Sie 
läßt sich mit ihnen richten, sie liefert sich freiwillig aus, geht mit ihnen 
dem Tod entgegen. 

Nur aus der Nähe der ihnen geschenkten Liebe können sie den Schritt 
nach vorne wagen, in die sie ausschließende Mitte der anderen hinein. 
Sie sind nicht mehr schlechthin der trennenden, scheidenden, unter- 
scheidenden Macht von •Rein und Unrein", •Gut und Böse" unterwor- 
fen. Denn sie gehorchen der Sendung, dem Logos der Liebe. 

Daß sie hingehen und sich den Priestern zeigen, enthüllt ihren Gehor- 
sam dem Gesetz gegenüber, das die Liebe nicht abschafft, sondern er- 
füllt. Aber ihr Gehorsam ist mehr als Gesetzestreue; so würden sie blei- 



Paul Imhof 142 

ben, was sie gewesen sind, die Unreinen. Ihr Gehorsam ist schon, kraft 
der Sendung durch die Barmherzigkeit, im Liebesgehorsam Jesu dem 
Vater gegenüber, der ewigen Liebe, die sein läßt, verwandelt. 

Indem sie hingehen, wird, obgleich im Unterwegs noch verborgen, 
später jedoch durch den, der dankend zurückkehrt, das Geheimnis der 
sie heilenden Barmherzigkeit Jesu auf den Vater hin durchsichtig, der 
ihn, den Sohn, sendet. 

Alle wurden rein, einer dankt 

•Alle wurden rein, einer dankt." Darin wird der Unterschied zwischen 
Heil und Reinheit offenbar. Eine Reinheit ist sichtbar, die wiederum, 
obwohl irgendwie überraschend unerwartet (•das können doch nicht die 
Aussätzigen sein!"), den Vorstellungen des Gesetzes entspricht und 
darin aufgeht. Das Gesetz ist •erfüllt": •Jetzt stimmt es endlich; sie sind 
so, wie sie sein sollen." Ein Glück deutet sich an, das sich in seiner eige- 
nen Stimmigkeit und wohlgefälligen, anerkannten Übereinstimmung mit 
den anderen abschließt. Wir kennen davon in unserem Leben viele 
Spielformen: das stumpf-verspießte Wohlbefinden; das •religiöse" Ver- 
sicherungswesen; die Weisen der widerstandslosen Angepaßtheit; eine 
Art von moralischer Fitness und selbstgenügsamer Rechtgläubigkeit. 

Alle werden rein, alle 10. Einer kommt zurück, d. h. die •1", die ins 
Äußerste der Verfallenheit der •10" gegangen ist, ins Gericht, offenbart 
sich aus dem Tausch des Mitgehens heraus jetzt als die Unschuld von 
der anderen Seite her in der Gestalt des Dankes, in der die Sendung 
Jesu, sein Tod und seine Auferstehung gefeiert wird, als das Geheimnis, 
in dem uns offenbart ist, was der Gehorsam bis zum Kreuz als der Ge- 
richtstätte über die Sünde ist: Durchbruch der Herrlichkeit der Liebe. 

•10" werden rein, neun blieben auf der anderen Seite, in der •3x3", in 
der sich mit sich selbst vermehrenden Zahl des Leidens (3), das seiner 
Erlösung harrt, das Leiden der •glücklich Gesundeten." Sie bleiben im 
•Gimel" (3) der dialektischen Synthese von Einheit und Unterschieden- 
heit. Sie ringen weiter um die •Verbindung der Verbindung und Nicht- 
verbindung", wie Hegel die Liebe begrifflich ausspricht. Ihrer Liebe 
fehlt der Dank. 

Einer kehrt zurück, glücklich, gesund und offenbart den tieferen 
Grund dessen, was geschieht, worum es geht: die Erlösung vom Gesetz 
der Sünde, die Befreiung aus der verzweifelt selbstgerechten Scheidung 
von Rein und Unrein, Unschuld und Schuld. Dieser eine zeigt in seiner 
Rückkehr, was Gemeinde als Liebesgemeinschaft und was das leitende, 
integrierende, richtende Amt durch Gottes Barmherzigkeit sind und sein 



Versöhnung 143 

können: Danksagung, Eucharistie. Sie ist der Bereich, in dem die Sakra- 
mente und Dienste der Gemeinde, die von Jesus herkommen, ihren ur- 
sprünglichen Ort besitzen. Bei aller Differenz des alttestamentlichen 
(vgl. Lk 17,14) zum neutestamentlichen Priestertum gibt es dennoch eine 
Identität zwischen alt- und neutestamentlichem Priestertum, insoweit Je- 
sus Christus, in dem jegliches Priestertum erfüllt und überboten ist (vgl. 
Hebr), im allgemeinen und im besonderen Sinn daran Anteil gewährt. 
So kann die Geschichte des geheilten Aussätzigen mit der Gemeinde der 
Gläubigen für ein Geschehen in der christlichen Gemeinde typisch sein. 
Der Geheilte verkündet im Dank der Rückkehr die Überwindung der 
Zerspaltenheit von Gesetz (Reinheit) und Aussatz (Unreinheit), denn 
seine Reinheit ist Zeichen des ihm durch Jesus Christus vermittelten 
Heil-seins. 

Dadurch •entspricht" er nicht bloß dem Gesetz •äußerlich", sondern 
in ihm als dem Dankenden, der im Gehorsam empfangen hat, ohne die 
Gabe in sich ein- und abzuschließen, sich konform zu machen, in ihm ist 
das Gesetz über alle Maßen hinaus erfüllt. Er ist leibhaftig durch Gottes 
Barmherzigkeit der Mensch, wie er sein soll. So ist er recht, bejaht, von 
Gott geliebt; er ist gerechtfertigt, nicht durch das, was er hat, sondern in 
dem, wer und was er ist durch Gottes Gnade. Und er selbst bejaht sich 
so. Er hat es aufgegeben, sich selbst rein zu waschen, sich selbst •recht" 
zu machen. 

Daher ist in ihm der Buchstabe des Gesetzes tot und das ganze Gesetz 
in der Liebe erfüllt. Weil er vom Gesetz her schuldig ist, nimmt er in des- 
sen Vollendung seine Schuld in geheilter, befreiter, erlöster Freiheit auf 
sich. Er verantwortet sie in der je größeren Liebe, die ihm geschenkt ist. 
Da er dies tut, vollbringt er den Tausch von •Rein und Unrein", bricht 
er durch zur wahrhaften Nähe von Gerechtigkeit und Sünde in der Soli- 
darität mit allen Gliedern der Gemeinde, und dadurch eröffnet er das 
Gericht der endgültigen Unterscheidung beider: die Ferne von Liebe 
und Sünde. 

Die Sendung zu den Priestern und ihrer Gemeinde wird in ihm, dem 
Dankenden, erfüllt. Er ist in die Freiheit des Christseins entlassen: •Steh 
auf und geh! Dein Glaube hat dir geholfen." 

Das neue Leben der Gemeinde mitten in der Ohnmacht des Gesetzes 

Im Danken bekundet der Zurückkehrende das neue Leben der Ge- 
meinde, in der doch, in einem gewissen Sinn, das alte Gesetz des gegen- 
seitigen Ein- und Ausschließens weiterdauert. Er lebt das neue Gesetz 
der Liebe, in der die Gemeinde gründet. Sie ist Stiftung der Barmherzig- 



Paul Imhof ,.. 

keit der göttlichen Liebe, die im Unterwegs der Unreinen zum Ort der 
Gemeinde erfahren wird. Im Zentrum dieser Gemeinde stirbt und aufer- 
steht Jesus Christus, unser Herr: •Deinen Tod, o Herr, verkünden wir 
und Deine Auferstehung preisen wir, bis Du kommst in Herrlichkeit" 
und das Gesetz unserer Ohnmacht ewig in Deiner Liebe aufgehoben ist, 
Du alles in allem bist. 

Schauen wir noch einmal auf die Gemeinde, die sich verschließt und 
aus der niemand zurückkehrt, um für die Barmherzigkeit Gottes in Jesus 
zu danken. Eine so verschlossene Gemeinde verlangte von Jesus selbst, 
daß er sich ausschließlich ihrem Gesetz unterwirft. Sie will nicht wahr- 
haben und anerkennen, daß er Gottes Sohn ist, vom Vater kommt; daß 
Gott sich selbst in ihm umsonst, gratis, aus Gnade mitteilt. Sie will sich 
das Kommen Gottes in ihre Mitte erleisten, erarbeiten, durch den Egois- 
mus der Werkgerechtigkeit: •Du kannst mich doch nicht fallenlassen, 
wenn Du siehst, was ich alles für Dich getan habe." 

Sie hält auch weiter fest an der teuflischen Spaltung des •Wissens von 
Gut und Böse". Sie verweigert den heiligen Tausch von Schuld und Un- 
schuld am Kreuz. Sie tötet ihre eigene Lebensmitte: den Dank. Sie wehrt 
verstockt die Verherrlichung des Vaters durch Jesus ab. 

Der dankend Zurückkehrende in der Gemeinde 

Aber Gott erweckt unter uns immer wieder Menschen, die gerade da- 
durch, daß sie aus der Welt unserer schlechten Gesetzlichkeit ausziehen, 
dem Geheimnis unseres christlichen Lebens am nächsten sind. Sie erfül- 
len das Gesetz durch die dankende Rückkehr zum Ursprung des Heil- 
seins mitten in der Gemeinde. 

Von außen her gesehen mag diese Rückkehr der Dankenden zum Ur- 
sprung des wahren Lebens von der Gemeinde zuweilen wie ein Protest, 
eine Entfremdung, eine schmerzliche Trennung erscheinen und erfahren 
werden. In Wirklichkeit aber eröffnen sie unsere Nähe füreinander, sind 
sie ganz in den Dienst an der Gemeinschaft der Kirche verfügt. 

Dieser Dienst ist und bleibt das Kriterium dafür, ob sie sich durch 
Verrat an der Danksagung entfernen, in die alte Spaltung von •Rein und 
Unrein" zurückfallen oder kraft der göttlichen Liebe sich mitten unter 
uns von uns trennen: in die Tiefe der Gegenwart der göttlichen Liebe 
hinein, weil sie Zeichen unserer Einheit, der bisherigen Nähe Gottes un- 
ter uns sind. 




