
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

In Memoriam Thomas Merton 

Gespräch mit Brother Patrick Hart OCSO* 

Brother Patrick Hart, in den deutschsprachigen Ländern beschäftigt man sich in 
jüngster Zeit wieder stärker mit Thomas Merton. Die Biographie Mertons von Mo- 
nica Furlong1 und seine gesammelten Beiträge zur Friedensthematik2 wurden aus 
dem Englischen übersetzt, die Autobiographie •Der Berg der sieben Stufen"3 neu 
aufgelegt. In den Vereinigten Staaten zählt Merton zu den meistgelesenen theolo- 
gischen Autoren. Seit seinem Tod im Jahre 1968 wurden unzählige Bücher und Ar- 
tikel über ihn und sein Werk veröffentlicht, fast hundert Dissertationen und Di- 
plomarbeiten über Merton liegen vor. Die kürzlich erschienene •offizielle" Merton- 
Biographie von Michael Motf stößt auf großes Interesse. Worin sehen Sie die 
Gründe für Mertons anhaltende Popularität? 

Ich glaube, daß das Interesse an Merton, das sowohl bei Europäern als auch bei 
Amerikanern vorhanden ist, auf seine Aufgeschlossenheit gegenüber sozialen 
Problemen und auch auf seine Beschäftigung mit dem Fernen Osten und mit 
Zen zurückzuführen ist. Ich denke, dies hat ihn zu einem sehr bekannten Schrift- 
steller gemacht, dessen Botschaft auch für uns noch wichtig ist. In gewisser 
Weise haben wir die volle Bedeutung dieser Botschaft nicht wirklich verstanden, 
und man ist gerade dabei, sie zu entschlüsseln und zu erklären. Das ist ja vor al- 
lem auch durch die •offizielle" Biographie von Michael Mott geschehen. Ich bin 
der Überzeugung, daß das Interesse an Merton in Zukunft noch zunehmen wird. 
Gleich nach seinem Tod war das Interesse natürlich groß, aber gegen Ende der 

* Ende August des Jahres 1968 wurde Brother Patrick Hart vom Abt des Trappistenklo- 
sters Gethsemani in Kentucky zum persönlichen Sekretär des bekannten Mönches und 
Schriftstellers Thomas Merton bestellt. Am 10. September brach Merton zu einer Asien- 
reise auf, von der er nicht mehr lebend nach Gethsemani zurückkehrte. Patrick Hart be- 
kam die Aufgabe übertragen, die Abtei in Angelegenheiten, die Merton betreffen, zu ver- 
treten - die Themen der letzten Konferenz über Thomas Merton [1986] finden sich in: 
Patrick Hart, Sixteenth Conference on Cistercian Studies, in: Cistercian Studies 21 (1986) 
374-378, bes. 377 f - und die Verbindung zum •Thomas Merton Legacy Trust" sicherzu- 
stellen. Diese Einrichtung, die Merton 1967 gründete und die aus drei seiner engsten Be- 
kannten besteht, verwaltet den literarischen Nachlaß des Trappisten. 
1 Monica Furlong, Alles, was ein Mensch sucht. Thomas Merton, ein exemplarisches Leben, 
Freiburg 1982 (vgl. die Besprechung in GuL 56 [1983] 3190- 
2 Thomas Merton, Gewaltlosigkeit. Eine Alternative, hrsg. von Gordon C. Zahn, Köln 1986. 
3 Thomas Merton, Der Berg der sieben Stufen. Autobiographie, Köln 1985 (vgl. die Bespre- 
chung in GuL5& [1985] 398); Thomas Merton, Im Einklang mit sich und der Welt. Contem- 
plation in a World of Action, Zürich 1986. 
4 Michael Mott, The Seven Mountains of Thomas Merton, Boston 1984 (vgl. die Bespre- 
chung in GuL 58 [1985] 398). 



Aus dem Leben der Kirche 149 

siebziger Jahre flachte es ab. Nun ist die Biographie da, die Briefe5 werden pu- 
bliziert, und schließlich werden auch seine Tagebücher veröffentlicht werden. 
Deshalb sehe ich ein noch größeres Interesse an seinem Werk voraus. 

Werden neue Tagebuchaufzeichnungen6publiziert werden? 

Die Tagebücher werden erst in frühestens sieben Jahren erscheinen. Merton hat 
verfügt, daß sie erst 25 Jahre nach seinem Tod publiziert werden dürfen, und 
zwar nur unter der Voraussetzung, daß bereits eine autorisierte Biographie vor- 
liegt, um Hintergrundinformationen zu geben. Das waren seine Bedingungen. 
Sind sie erfüllt, dürfen die Verwalter des •Merton Legacy Trust" die Tagebücher 
sukzessive veröffentlichen. Ich habe das Gefühl, daß Merton niemals vollkom- 
men verstanden werden wird, solange seine Korrespondenz und seine Tagebü- 
cher unveröffentlicht bleiben. Ich glaube auch, daß es zum gegenwärtigen Zeit- 
punkt tatsächlich noch zu früh ist, eine umfassende Biographie zu schreiben. 
Das Buch, das wir haben, ist gut und vorläufig ausreichend. Aber es ist nicht das 
letzte Wort. In fünfzehn, zwanzig Jahren wird es eine umfassendere Biographie 
geben, da bin ich mir sicher. Man wird dann bessere Voraussetzungen für eine 
kritische Auseinandersetzung und einen größeren zeitlichen Abstand zu Mer- 
ton haben. Diese Dinge sind notwendig, um eine umfassende Arbeit schreiben 
zu können. 

Aber ich will auf Ihre eingangs gestellte Frage zurückkommen. Warum wird 
Merton gelesen, und warum finden seine Schriften großen Anklang? Ich glaube, 
es hat etwas mit der Art zu tun, wie er schrieb, mit seinem Stil. Er schrieb auf 
eine sehr persönliche Weise, er teilte seine inneren Empfindungen mit. Man hat 
behauptet, daß alles, was er schrieb, autobiographisch sei. Er brachte seine Per- 
sönlichkeit in seine Schriften mit ein, so daß sich der Leser oder die Leserin mit 
ihm und seinem Ringen identifizieren kann, sei es nun sein Ringen um seine Be- 
rufung oder seine Auseinandersetzung mit der nuklearen Aufrüstung oder der 
Rassenfrage. Das waren Dinge, mit denen er selbst zu ringen hatte, und ich 
glaube, der Leser fühlt das und sagt sich: •Ich kann mich damit identifizieren, 
ich weiß, wo er steht, ich habe das selbst durchgemacht." Ich denke also, daß 
dies einer der Gründe ist, warum Leserinnen und Leser Merton hilfreich für 
ihren eigenen Lebensweg finden. 

5 The Hidden Ground of Love. The Letters of Thomas Merton on Religious Experience and 
Social Concerns, hrsg. von William H. Shannon, New York 1985. Dieser erste und bisher 
einzige Band der Merton-Korrespondenz enthält unter anderem Briefe an Daniel Ber- 
rigan, Helder Camara, Dorothy Day, Jim Forest, Erich Fromm, Aldous Huxley, Papst Jo- 
hannes XXIII., Coretta King, Papst Paul VI., Karl Rahner, Rosemary Ruether, Daisetz T. 
Suzuki und Paul Tillich. Die Publikation weiterer Bände von Briefen an Familienmitglie- 
der und Freunde, über die monastische Erfahrung und an Schriftsteller ist geplant. 
6 Teile von Mertons Tagebuchaufzeichnungen sind bisher in den Werken The Sign of Jo- 
nas (1953), The Secular Journal (1959), Conjectures of a Guilty Bystander (1966) und The 
Asian Journal of Thomas Merton (1973) erschienen. 



Aus dem Leben der Kirche \ 50 

Sie haben Michael Motts Biographie als gutes Buch bezeichnet. Mir sind einige Re- 
zensionen bekannt, in denen das Buch ebenfalls als gelungene Arbeit bewertet 
wird7. Aber es gibt auch Gegenstimmen. Charles E. Kinzie8 beispielsweise kritisiert 
unter anderem, daß Mott sich über die Vermutung, Mertons Tod in Bangkok 
könnte etwas anderes als ein Unfall gewesen sein, zu leichtfertig hinwegsetze. Kin- 
zie spielt auf die Möglichkeit eines politischen Mordes im Auftrag der US-amerika- 
nischen Regierung an, weil Merton bekanntermaßen ein scharfer Kritiker der Ras- 
senpolitik, des Vietnamkrieges und der nuklearen Aufrüstung war. Aber es gibt 
auch Gerüchte, daß es Selbstmord gewesen sei. Halten Sie diese Gerüchte für völlig 
absurd? 

Ich halte diese Art von Gerüchten für lächerlich. Nach einer sorgfältigen Lek- 
türe der medizinischen und polizeilichen Protokolle über seinen Tod und nach 
Gesprächen mit Teilnehmern am Treffen in Bangkok scheint es keine Anhalts- 
punkte dafür zu geben, daß es Mord oder Selbstmord war. Dagegen gibt es eine 
überwältigende Fülle von Indizien dafür, daß es sich um einen Unfall, um einen 
tödlichen elektrischen Schlag gehandelt hat, der von einem schadhaften Ventila- 
tor verursacht worden ist. 

Ich möchte mit Ihnen noch ein wenig über Mertons Einfluß auf seine Leserinnen 
und Leser sprechen. Ich habe einige Tage im Jonah House in Baltimore9 verbracht. 
Merton wird dort sehr geschätzt. Philip Berrigan hat mir aber gesagt, daß er das 
Gefühl nicht los wird, für viele Menschen sei das Lesen von Mertons Schriften nur 
ein intellektuelles Vergnügen. Diese Menschen würden zwar seine Bücher lesen, 
aber das hätte keine Auswirkungen auf ihr Leben: Merton nicht als Initiator eines 
Umdenk- und Bekehrungsprozesses, sondern als jemand, der intellektuelle Neugier 
befriedigt. Sehen Sie das auch so? 

Ich möchte dieser Aussage widersprechen. Man wird kaum eine Umfrage unter 
allen Leserinnen und Lesern durchführen können, um herauszufinden und zu 
überprüfen, ob die Lektüre von Mertons Texten Auswirkungen auf ihr Leben ge- 
habt hat. Meine Erfahrung mit Menschen, gerade auch mit jenen, die an einer 
Dissertation über Merton arbeiten, ist genau das Gegenteil. Ich habe mit fast 
hundert Leuten, die Diplom- oder Doktorarbeiten schrieben, gesprochen, und 
fast jeder hat nach Abschluß der Arbeit bekannt: •Das war mehr für mich als 
bloß eine akademische Übung. Merton hat mein Leben verändert. Ich sehe die 
Dinge jetzt vollkommen anders." Wie soll man denn über diese Art der inneren 
Metanoia (Umkehr) des Herzens ein Urteil fällen? Wie soll man bewerten, wie 
dieser Mensch sein Leben nun sieht, wie er sein Familienleben führt, wie er sich 
gegenüber seiner Familie und seinen Freunden verhält? 
7 Vgl. z.B. die Rezensionen von Michael Garvey und M. Basil Pennington in: National Ca- 
tholic ReporterlX, 11. Januar 1985, 9, 20f. 
8 Vgl. Charles E. Kinzies Rezension in: National Catholic Reporter 21, 11. Januar 1985 9 
21. 
9 Das Jonah House ist eine von Philip Berrigan, seiner Frau Elizabeth McAlister und ande- 
ren im Jahre 1973 gegründete Wohn-, Lebens - und Widerstandsgemeinschaft gegen die 
nukleare Rüstung. 



Aus dem Leben der Kirche 151 

Ich gebe zu, daß es vielleicht gelegentlich Tendenzen gibt, die Merton zu einer 
Kultfigur erheben wollen. Aber mir scheint, hier in Gethsemani geschieht das 
nicht. Wir üben auch ohne Scheu Kritik an ihm, und ich denke, das ist es, was 
Merton selbst gewollt hätte. Wir bemühen uns um eine kritische Auseinanderset- 
zung. Wir wollen seine Aussagen nicht unkritisch hinunterschlucken und so tun, 
als ob alles, was er sagte, von oben inspiriert gewesen wäre. Ich glaube, daß 
Merton viel Wichtiges erkannt hat, aber auch er war ein Mensch, und er glaubte 
selbst nicht, daß seine Aussagen das letzte Wort zu einer Sache seien. Und ganz 
bestimmt lag ihm nicht daran, die Menschen zu seinen Jüngern zu machen. Er 
führte die Menschen zu Gott und zu Christus und dazu, aus ihrem innersten, 
wahren Selbst10 zu leben. 

Ich denke, daß Menschen, die sich stark in der Friedensbewegung engagieren, 
sehr falsch und egoistisch leben können, wenn sie nicht auf ihr innerstes und 
wahres Selbst achten, aus dem sie handeln sollten. Ich glaube, Merton hat dar- 
auf hingewiesen, daß es sowohl für Kontemplative als auch für sozial und poli- 
tisch Engagierte gefährliche Einseitigkeiten geben kann. Alle werden in der Kir- 
che gebraucht. Wir stehen nicht in einem Konkurrenzverhältnis, sondern wir 
ergänzen einander, und wir versuchen, auf unsere individuellen Berufungen 
Antwort zu geben. 

Einer der Mönche von Gethsemani, Father Matthew Kelly, hat folgendes über sei- 
nen Mitbruder Father Louis (so lautete der Ordensname Mertons) geschrieben: 
•Father Louis blieb Gethsemani bis zu seinem Tode treu. Und mit Zuversicht sage 
ich auch, daß Gethsemani Father Louis treu blieb."" Ist die Gemeinschaft Merton 
nach seinem Tode in dem Sinn treu geblieben, daß man seinen Einsatz für soziale 
Gerechtigkeit und Frieden fortführt? 

Ich zweifle nicht daran, daß er seine Spuren hinterlassen hat und daß die Ge- 
meinschaft durch seine Haltung zu Fragen des Friedens und der sozialen Ge- 
rechtigkeit beeinflußt worden ist. Wir feiern in regelmäßigen Abständen Gottes- 
dienste, in denen wir uns ausdrücklich auf unsere Verantwortung für den Frie- 
den besinnen. Ohne Merton würde es heute in diesem Haus auch niemals eine 
Kommission für Frieden und Gerechtigkeit geben, die nun schon seit mehreren 
Jahren aktiv ist. 

Brother Patrick, da wir über Mertons soziales Engagement und dessen Auswirkun- 
gen sprechen, möchte ich abschließend eine Frage zur Kontroverse um Mertons ver- 

10 •Das wahre Selbst ist ein Selbst ohne Illusionen. Wenn wir all unsere falschen Vorstel- 
lungen von uns selbst und der Welt loslassen, sind wir arm im Geiste und ,genau in dieser 
reinen Armut, wenn man aufhört, ein Selbst zu sein, findet man seine wahre Identität in 
Gott wieder'." (Gregory J. Ryan, Who is it that has a transcendent experience, in: The Mer- 
ton Seasonal of Bellarmine CollegeNr. 3, Bd. 9, 1984, 11-13; 12) Zu Mertons Konzept des 
wahren und falschen Selbst vgl. auch Thomas Merton, Zen and the Birds of Appetite, New 
York 1968; James Finley, Mertons Palace of Nowhere. A Search for God through Aware- 
ness of the True Self Notre Dame 51983. 
11 Matthew Kelty, I he Man, in: Thomas Merton/Monk. A Monastic Tribute, hrsg. von Pa- 
trick Hart, Kalamazoo 21983, 19-35; 35. 



Aus dem Leben der Kirche 152 

mutliche Beurteilung der Revolution in Nicaragua stellen. Sowohl Ernesto Carde- 
nal als auch Daniel Berrigan SJ waren enge Freunde Mertons. Der heutige Kultur- 
minister Nicaraguas war Novize unter dem Novizenmeister Merton, der Jesuit 
stand in ständigem Briefleontakt mit Father Louis. Cardenal'2 behauptet, daß Mer- 
ton die gewaltsame Revolution befürwortet und unterstützt hätte, Berrigan13 ist ge- 
genteiliger Meinung. Was ist Ihre persönliche Ansicht? Kann irgend jemand Mer- 
ton für sich beanspruchen? Ist es überhaupt möglich, Feststellungen darüber zu 
treffen, was Merton gesagt haben würde? 

Das ist eine sehr hypothetische Frage, und es ist schwer, sie zu beantworten. 
Aber ich meine, Merton war in seinem Eintreten für die Gewaltlosigkeit konse- 
quent. Ich würde also eher Dan Berrigans Ansicht zustimmen, daß Merton 
selbst beim Versuch, eine ungerechte Regierung zu stürzen, für eine gewaltlose 
Lösung und nicht für die Zuflucht zu Waffen votiert hätte. Natürlich war es not- 
wendig, die Somozas zu stürzen, aber ich glaube nicht, daß Gewaltanwendung 
auf lange Sicht die richtige Lösung ist. Gewalt bringt Gewalt hervor, man ist in 
einem Teufelskreis gefangen, aus dem man nur sehr schwer herauskommt. Ich 
habe David Giveys14 Arbeit gelesen und auch Gordon Zahns15 und Dan Berri- 
gans Schriften. Deshalb würde ich dazu neigen, Dan zuzustimmen, daß Ge- 
wehre oder Bomben nicht die Lösung sind. Ich wäre also vorsichtig, wenn man 
behauptet, Merton hätte sich für Gewaltanwendung entschieden und auf die 
Seite der Revolutionäre gestellt. Ich glaube auch nicht, daß Gandhi Gewalt be- 
fürwortet hätte, obwohl Ernesto behauptet, daß sowohl Gandhi als auch Merton 
in jener Situation zu Revolutionären geworden wären. Aber man kann darüber 
sehr schwer irgendwelche Aussagen machen. Ich bin mir eben nicht sicher, daß 
Merton, wie behauptet wird, Gewaltanwendung befürwortet hätte. Ich neige 
eher dazu zu sagen, daß er es wahrscheinlich nicht getan hätte. Das ist mein per- 
sönliches Gefühl. Kurt Remele, Dortmund 

12Vgl. Ernesto Cardenals Beitrag in: Merton. By Those Who Knew Him Best, hrsg. von 
Paul Wilkes, San Francisco 1984, 34-39; 39. 
13 Vgl. Daniel Berrigan, • Too Heavy a Price". Letter from Daniel Berrigan to Ernesto Carde- 
nal, in: IFOR Report, Dezember 1978, 10f; 11. 
14 Vgl. David Givey, The Social Thought of Thomas Merton. The Way of Nonviolence and 
Peace for the Future, Chicago 1983. 
15 Vgl. Gordon C. Zahn, Ein Mönch, arglos wie ein Kind. Eine Würdigung, in: Thomas Mer- 
ton, Gewaltlosigkeit, aaO. (Anm. 2); Gordon C. Zahn, Thomas Merton as Prophet and the 
Spirituality of Peace, in: Cistercian Studies 20 (1985) 142-153. 




