
BUCHBESPRECHUNGEN 

Philosophisches 
Haas, Adolf: Weltbild und Glaube 
eines Naturwissenschaftlers. Hrsg. 
von Josef Stierli. München, E. Wewel 
1986. 64 S., kart., DM 12,80. 
Bereits zu Beginn des Textes wird der Hin- 
tergrund deutlich, auf dem diese Schrift zu 
lesen ist. Die Methoden der Naturwissen- 
schaften allein sind in sich untaugliche In- 
strumente, die Probleme zu bewältigen, mit 
denen sich die Menschheit heute konfron- 
tiert sieht. •Die Erneuerung der Ehrfurcht 
vor den Ur-Dingen [gemeint sind Licht, 
Luft, Wasser und Erde] ist unsere christli- 
che Aufgabe in der Zeit der Umweltver- 
nichtung. Wir können damit der Welt zei- 
gen, wie die Umweltkrise, die im Grunde 
eine Innerweltkrise ist, bewältigt werden 
kann. Ich bin zu der Überzeugung gekom- 
men, daß uns nur die wieder gewonnene 
Ehrfurcht vor den Ur-Dingen aus der ge- 
genwärtigen Krise retten wird." (9) - Die 
Quelle der neu zu gewinnenden Ehrfurcht 
liegt in einer gelebten Spiritualität, die sich 
der •Gegenwart Christi in allen Dingen" 
(13) verpflichtet weiß und in der der 
Mensch das geschöpfliche Geheimnis der 
Dinge wieder entdeckt. 

In diese Spiritualität hat sich zugleich 
eine neue Weise des glaubenden Denkens 
und des denkenden Glaubens einzufügen. 
Den Weg zu einer Überwindung des Gra- 
bens, welche die Neuzeit zwischen Glau- 
ben und Denken entstehen ließ, findet P. 
A. Haas SJ in den Einsichten Teilhard de 
Chardins. 

Im zweiten Teil des Buches beschreibt er 
seine Sicht der Welt, die auf der gefunde- 
nen Einheit von Glauben und Denken 
gründet. Ausgehend von der Erkenntnis 
Teilhards, daß sich in der Evolution eine 
Verkettung von steigender Komplexität der 
Materie und dem Aufstieg des Bewußtseins 
zeigt, entwirft er Möglichkeiten einer zu- 
künftigen Entwicklung. Zwar mutet dabei 
manches auf den ersten Blick eher phanta- 
stisch an (z. B. die Ausführungen zur Fä- 
higkeit der Bilokation), doch auch solche 
gewiß spekulativen Passagen orientieren 
sich streng an den vorher entfalteten Ge- 

danken. Im abschließenden Kapitel findet 
sich ein sehr persönlich gehaltenes Be- 
kenntnis zu Jesus Christus, den A. Haas 
zugleich als den geliebten Bruder und 
das Ziel der Entwicklung des ganzen Uni- 
versums erkennt. Bei allem gewagten Vor- 
ausdenken beeindruckt der Ernst, mit dem 
sich der Autor der Wirklichkeit der in 
Sünde und Schuld verstrickten Menschen 
stellt; es fehlt jeglicher Versuch, diese Ge- 
stalt menschlichen Daseins einfachhin auf- 
zulösen oder deren Überwindung der 
Machbarkeit des Menschen selbst anheim- 
zustellen. Die Nähe zur Wirklichkeit spie- 
gelt sich nicht zuletzt in der lebendigen, 
doch gleichwohl präzisen Sprache, die 
keine Kluft zwischen dem Autor und dem 
Leser aufkommen läßt. 

Dieses kleine Buch, das aus der Ton- 
bandnachschrift eines Vortrags aus dem 
Jahre 1974 entstand, ist ein persönliches 
Zeugnis des 1982 verstorbenen Naturwis- 
senschaftlers und Theologen P. A. Haas; es 
gibt zugleich eine gut verständliche Einfüh- 
rung in das Denken Teilhard de Chardins. 
Angesichts der Bedrohung der Menschheit 
durch die Folgen ihres eigenen Denkens 
und Handelns ist es heute vielleicht noch 
aktueller als vor 13 Jahren. R. Kaiser 

Splett, Jörg: Zur Antwort berufen. Not 
und Chancen christlichen Zeugnisses 
heute. Frankfurt, J. Knecht 1984. 
HIS., Paperb., DM 18,80. 

Vor dem Hintergrund einer äußersten Bele- 
senheit nimmt der Autor - bewußt aus per- 
sönlicher Sicht - die Lebens- und Glau- 
benssituation in der modernen Gesellschaft 
kritisch in Blick: •aus der übergreifenden 
wie (eben damit) begrenzten Sicht philoso- 
phischer Anthropologie" (34). Die geistig- 
geistliche Verfassung der Heutigen wird 
unter vielerlei Aspekten im Zusammen- 
hang mit der Frohen Botschaft dargestellt. 
Nicht repräsentative, mittels Daten erhär- 
tete Kulturanalysen sind maßgebliche Vor- 
aussetzung, sondern das Anliegen, einen 
Dialog aus christlicher Perspektive zu füh- 



Buchbesprechungen 158 

ren. •Für ein gemeinsam fortzuführendes 
Gespräch" (55) ist das Buch geschrieben. 

Thema des ersten Kapitels ist die Be- 
trachtung der dialogischen Grundstuktur 
des Menschen. Antwort als •Grundwirk- 
lichkeit" (vgl. 20), als anthropologische und 
gerade so auch als theologische Grundbe- 
findlichkeit wird verdeutlicht. Diese Wir- 
Gestalt des menschlichen Daseinsvollzugs 
wird sowohl in ihrer Befangenheit in 
Angst, Resignation und Ablehnung skiz- 
ziert (Kap. 2) wie auch im Hinblick auf Be- 
freiung und entsprechende Erwartungen an 
die Sendung Jesu (Kap. 3). •Befreiung zum 
Leben" (80) auf Gott hin (Kap. 4) ist die 
Quintessenz für den angerufenen Men- 
schen. Gerufener und gehörter Name be- 
deutet Umkehr; der Gerufene wird zum 
Glaubenden. Es geschieht ein •Erwachen 
zum Wort als Antwort" (81).       P. Bajorat 

Neumann, Waltraud Maria: Die Stel- 
lung des Gottesbeweises in Augustins 
•De libero arbitrio". Hildesheim/Zü- 
rich/New York, Georg Olms Verlag 
1986. XVI/145 S., Ln., DM 39,80. 

In dieser philosophischen Dissertation 
über Augustins •De libero arbitrio" stellt 
die Verf. zunächst den im 2. Buch enthalte- 
nen Gottesbeweis innerhalb des Gedanken- 
ganges der drei Bücher dar, ehe sie der Ar- 
gumentation des Beweisganges im einzel- 
nen nachgeht. 

Entstehungsgeschichtlicher Hintergrund 
ist für Augustinus die Auseinandersetzung 
mit den Manichäern über die Frage nach 
dem Ursprung des Bösen. Der gnostischen 
Entlastung des Menschen durch die An- 
nahme eines bösen Prinzips (Dualismus) 
stellt A. die Lehre vom peccatum originale 
in seiner Interpretation des Sündenfalls 
entgegen: Das erste Menschenpaar stimmte 
willentlich der Lüge der Schlange zu. Diese 
besagte, daß Gott die Unwahrheit spricht, 
daß er selbst unwahrhaftig ist, d.h. daß er 
gar nicht Gott ist, mit der Folgerung: •non 
est Deus" (20). Das Böse geht auf diese 
freie Willensentscheidung zurück. Die 
durch die Geschichte gehende Leugnung 
der eigenen Schuld richtet sich als Anklage 
weiterhin gegen Gott (wodurch jede ent- 
schuldigende Ausflucht eine Beschuldi- 
gung Gottes darstellt). Diese Haltung will 

A. bloßlegen als einen willentlichen Selbst- 
betrug. Die Bosheit trennt den Menschen 
von der Wahrheit als angestammte (Erb- 
sünde) und als erworbene; sie hat ihren Ur- 
sprung jeweils im bösen Tun des Men- 
schen. Er soll durch eine Wandlung seines 
Denkens zur Einsicht gelangen; diese setzt 
voraus, daß er seines immer schon gespro- 
chenen •non est Deus" überführt wurde. 
Die Umwandlung des Denkens hat dann 
•ganzheitliche" Auswirkungen: Die erb- 
sündlich geschwächte Vernunft, geschlagen 
mit Blindheit für die Wahrheit Gottes, die 
durch die ungeordneten Leidenschaften 
verwirrte Seele, der sterbliche Leib wan- 
deln sich, sofern die Vernunft vom Licht er- 
hellt wird, zur Ordnung der Leidenschaften 
unter der Herrschaft der ratio; der sterbli- 
che Mensch erhält Anteil an der Verwand- 
lung des Todes durch Christus zum Durch- 
gang ins ewige Leben. Erkenntnistheore- 
tisch geht die Argumentation - vom cre- 
dere zum intellegere - von der summa ratio 
aus, d.h. sie ist gemäß der summa ratio, 
was die Anerkennung ihrer Göttlichkeit 
einschließt und den selbstlosen Erkenntnis- 
willen, ihre Ordnung zum Maßstab des ei- 
genen Überlegens zu machen. Wer diesen 
Weg verfehlt, verfehlt nach A. seine eigent- 
lichste Bestimmung, die Glückseligkeit. 

•Die Erfüllung des Wunsches nach 
Glückseligkeit hängt allein davon ab, daß 
der Wille auf dasjenige hin ausgerichtet 
wird, was von sich her - wie das Licht - ge- 
genwärtig ist und sich darbietet: die veritas 
incommutabilis." (60) Unsere Freiheit ist 
unsere Befreiung von der Sünde, wobei die 
eigentliche Aktivität dazu von der Wahr- 
heit selbst ausgeht. Wir werden der Wahr- 
heit unterworfen (subdimur), d.h. die An- 
nahme der eigenen Freiheit besteht in der 
Liebe zur Wahrheit um ihrer selbst willen: 
•Haec est libertas nostra, cum isti sub- 
dimur veritati." (60) 

Im eigentlichen Beweisgang geht A. aus 
von der Stellung der ratio, die über alles ur- 
teilt und selbst im Urteil noch einmal ihr 
Urteil beurteilt. Sie soll Gott als ewige und 
unwandelbare Wahrheit erkennen und zu- 
gleich sich selbst als von ihr absolut unter- 
schieden, zugleich aber einzig auf sie aus- 
gerichtet. 

Das Sein Gottes als summum bonum zu 
beweisen   kann   dann   nur  heißen,   seine 



Buchbesprechungen 159 

Herrlichkeit, an der der Zweifel ursprüng- 
lich ansetzte, ansichtig zu machen. Dies 
setzt notwendig die Selbsterkenntnis des 
Menschen voraus. Der Weg führt über die 
Anerkennung der Wahrheit, die Christus 
ist, und folglich •der Weg der humilitas" 
(131). Die Erkenntnis der Herrlichkeit Got- 
tes wird von A. mit dem Lobpreis beant- 
wortet, auch in Dank und Bitte, denn derje- 
nige, der anderen aus der Verblendung ans 
Licht hilft, ist seinerseits noch mit der 
Schwächung der Erkenntnis behaftet. 

Es ist der Verfasserin zu danken für den 
Ertrag ihrer konsistenten Darstellung, der 
von bleibend wichtiger Bedeutung ist: 
•Während Thomas ... die Einwände auf- 
greift und entkräftet, nach denen Gott dem 
Verständnis der Ungläubigen zufolge we- 
der sein kann noch sein muß, hat es Augu- 
stinus unternommen, darzulegen,... daß der 
Ungläubige als der, der die Weisheit nicht 
liebt, in Wahrheit nicht will, daß Gott ist, 
und daß Gott eben deshalb nicht sein darf." 
(95) M. Karger 

Biser, Eugen: Menschsein und Spra- 
che (Brenner-Studien, Bd. IV). Salz- 
burg, Otto Müller Verlag 1984. 93 S., 
Paperb., DM 15,80. 

Stößt der Bücherfreund auf E. Bisers Buch 
•Menschsein und Sprache", wird sein In- 
teresse wohl durch den Titel geweckt, denn 
Sprache und Wort sind es ja, die ihm beim 
Lesen Genuß verschaffen. 

Mit einem Feuerwerk an Zitaten von Au- 
gustinus bis F. Kafka, Gedanken von M. 
Buber über G. Ryle bis L. Wittgenstein auf 
der Basis einer Anthropologie R. Guardi- 
nis, dramatisch anmutenden Kapitelüber- 
schriften und zusammenfassenden Folge- 
rungen am jeweiligen Kapitelende, begeg- 
net dem Bücherfreund wie sinnsuchenden 
Menschen ein inspirierendes Büchlein, bei 
dem es schade wäre, würde es wegen der 
broschürenhaften Aufmachung (auf dem 
Buchrücken ist der Titel auf farbigem Un- 
tergrund kaum zu entziffern) übersehen 
werden. 

E. Biser betrachtet die Frage des Verhält- 
nisses von Sprache und Menschsein als be- 
friedigend beantwortet, wenn glaubwür- 
dige  Sprachmöglichkeiten  den Weg zum 

geglückten Menschsein weisen und nach- 
zeichnen (vgl. 48). Die Berechtigung dieses 
Ansatzes leitet er aus der Grundposition 
ab, jeder Sprechakt sei - unabhängig vom 
Inhalt - eine sprachliche Selbstanzeige des 
vom Schöpfergott berührten, in die Selbst- 
verantwortung entlassenen Subjektes 
(= Subjektsprache) und umgreife so den 
ganzen Menschen - ausgedrückt z. B. in 
den Leidensklagen des alttestamentli- 
chen Menschen. Wen wundert es, daß Bi- 
ser das Geburtsdatum subjektbezogenen 
Sprechens mit Jesu öffentlichem Wirken 
verknüpft, mit Mt 11,25 ff par belegt (vgl. 
20 ff) und von hier aus seinen Widerspruch 
zur modernen Sprachanalyse anmeldet 
(vgl. 28 ff)? 

Die Aussage, das •instrumenteil ver- 
flachte Sprachverständnis der Gegenwarts- 
philosophie" sei ursächlich für den Rück- 
gang mitmenschlicher Solidarität (29), 
möchte ich in Frage stellen; denn daß phi- 
losophisch redende und schreibende Men- 
schen so starken Einfluß auf den alltägli- 
chen Sprachgebrauch haben, bezweifle ich. 
Es wäre zu schön, könnte man so wieder 
mehr (Sprach-)Sensibilität säen! Erst Spra- 
che - so der Autor - formt die geistige 
Seinsbestimmung des Menschen aus, kann 
aber nur durch die vorherige Annahme sei- 
ner selbst, bedingt durch Mitmenschlich- 
keit und die Selbstzusage Gottes, Gestalt ge- 
winnen. Deswegen wird des Menschen We- 
sen und Sprachmächtigkeit mit Liebe und 
Solidarität, seine Wesensentfremdung von 
sich selbst mit Sprachverstörung, Aggres- 
sion und Polemik beschrieben. Dies gilt 
auch für den christlichen Bereich (vgl. 58). 

•Glück", das durch ein erweckendes 
Wort in die Personmitte des hörenden 
Menschen vermittelt wird (vgl. 75, 66), 
kann eine treffende Zustandsbeschreibung 
des Bei-sich-selbst-Seins sein, aber Glück 
bleibt für E. Biser trotz alledem eine par- 
tielle Perspektive dessen, um was es im 
Menschenleben eigentlich geht (vgl. 81). 

M. Ottl 

Lukas, Elisabeth: Won der Trotzmacht 
des Geistes. Menschenbild und Me- 
thoden der Logotherapie. Freiburg/ 
Basel/Wien, Herder 1986. 256 S., 
kart, DM 9,90. 



Buchbesprech ungen 160 

Im Mittelpunkt dieses Buches soll bewußt 
eine vorläufige Zusammenfassung logo- 
therapeutischer Axiomatik und Praxis ste- 
hen, und zwar in Form eines ebenso enga- 
gierten wie didaktisch zugänglichen •klei- 
nen Kompendiums" (24, 141, 204). Diese 
Offenheit in systematischer Hinsicht zeigt 
sich formal u. a. auch daran, daß maßgebli- 
che Frankl-Zitate als Begründung der von 
ihm geschaffenen Logotherapie nicht di- 
rekt argumentativ in die Darstellung einbe- 
zogen werden. Sie sind als eigene Textfel- 
der im Druck deutlich abgesetzt, so daß der 
Leser einen gewissen Spielraum an Inter- 
pretations- und Kontrollmöglichkeiten be- 
sitzt. 

Mit Axiomatik und Praxis bzw. Men- 
schenbild und Methode sind auch die bei- 
den Hauptteile inhaltlich abgesteckt, wobei 
die anthropologisch-philosophische Fun- 
dierung kürzer ausfällt (17-84) als der 
heilkundliche Aspekt der Logotherapie 
(87-215). 

Anhand der Trias Willensfreiheit, Sinn- 
Willen und Lebens-Sinn stellt Lukas her- 
aus, daß die Logotherapie ein eigenes Sy- 
stem der Psychotherapie darstellt. Ihre 
Charakterisierung als non-deterministi- 
sche, sinnzentrierte und positiv gerichtete 
Psychologie gründet dabei auf einer 
•Dimensionalontologie", die sich den 
•neo-psychischen Antagonismus" zunutze 
macht (21). Das heißt, bei allen somati- 
schen und psychischen Befindlichkeiten, 
Anfälligkeiten und Charakterverfestigun- 
gen ist eine •geistige Stellungnahme" mög- 
lich, die noch andere Handlungsspielräume 
und eine Erweiterung von sinnvollen Wert- 
wahrnehmungen bewirken kann. 

Läßt sich das Ziel der Logotherapie da- 
hingehend zusammenfassen, es komme 
mehr darauf an, den (noch) •heilen" Be- 
reich im Menschen zu festigen (vgl. 76) als 
eine Pathogenese umfassend aufzudecken, 
so ist damit auch im wesentlichen die me- 
thodische Praxis skizziert: •Selbsterkennt- 
nis" ist hinüberzuführen in •Selbsttran- 
szendenz". Lukas interpretiert diesen exi- 
stenzanalytischen Kernbegriff Frankls als 
•Umgang mit sich selbst", der seelische Ge- 
sundheit durch den •Erwerb von Lei- 
stungsfähigkeit, Liebesfähigkeit und Lei- 
densfähigkeit sicherstellt" (801). 

Lukas kommt der Verdienst zu, das logo- 

therapeutische Heilinstrumentarium des 
sokratischen Dialogs, der paradoxen Inten- 
tion und Dereflexion durch den Begriff der 
•Einstellungsmodulation" bereichert und 
verfeinert zu haben (91f)- Soll die dereflek- 
torische Einübung Egozentrismus und Hy- 
perreflexion abbauen und die Paradoxie- 
rung von Angsterwartungen den psycho- 
symptomatischen Auslöser-•Teufelskreis" 
durchbrechen, so dient die Perspektiven- 
modulation dazu, einen Prozeß der Sinn- 
heuristik einzuleiten. D. h., über spezielle 
angst- und zwangsneurotische Probleme 
hinaus (Schlaf- und Sexualstörungen) sind 
Grundlebenshaltungen oder •Grundmo- 
tive" (169) mit ihren negativen wie auch po- 
sitiven Parametern zu verändern. In diesen 
Bereich gehören Hysterie, Psychosen, iatro- 
gene Neurosen, noogene Depressionen und 
schweres Leid in Form von kaum beein- 
flußbaren Krankheiten oder Schicksals- 
schlägen. 

Lukas bietet manche nützliche und 
praktische Hinweise, z. B. ein Entschei- 
dungstraining für den •Augenblickssinn" 
(183-185). In Anpassung an das jeweilige 
•Krankheits"-Bild liegt all diesen Verfah- 
ren das •Aufzeigen" von vier stabilisieren- 
den oder korrigierenden Größen zugrunde: 
Wertobjektivität, Existenzsinn, Lebens- 
spanne (•Rest") und Zukunftsperspektive 
(vgl. 1710. 

Das Buch enthält zahlreiche resümie- 
rende Schaubilder und Schemata, die ne- 
ben dem Vorteil der Einprägsamkeit aller- 
dings auch die Gefahr von Simplifizierun- 
gen und Dichotomien in sich bergen, wie 
beispielsweise im Übergangsbereich von 
Leiblichkeit, Seelischem und Noetischem 
(vgl. 27ff u. ö.). So ist ernsthaft zu fragen, 
ob der •Körper" nicht zu objekthaft gese- 
hen ist und damit vergessen wird, daß der 
Mensch uns immer als Subjekt begegnet. 
Da zudem insgesamt der Forschungsstand 
zu diesen Fragen keine Berücksichtigung 
findet, entfällt damit auch der Anspruch, 
die Logotherapie als Logotheorie, wie sie 
sich zunehmend versteht, allgemein zu ver- 
treten. 

Was Lukas dennoch allen Lesern vermit- 
teln kann, ist die Untermauerung des 
Nachweises, daß die Sinnkategorie aus kei- 
ner Psychotherapie mehr wegzudenken ist. 

R. Kühn 




