BUCHBESPRECHUNGEN

Philosophisches

Haas, Adolf: Weltbild und Glaube
eines Naturwissenschaftlers. Hrsg.
von Josef Stierli. Miinchen, E. Wewel
1986. 64 S., kart., DM 12,80.

Bereits zu Beginn des Textes wird der Hin-
tergrund deutlich, auf dem diese Schrift zu
lesen ist. Die Methoden der Naturwissen-
schaften allein sind in sich untaugliche In-
strumente, die Probleme zu bewiltigen, mit
denen sich die Menschheit heute konfron-
tiert sieht. ,,Die Erneuerung der Ehrfurcht
vor den Ur-Dingen [gemeint sind Licht,
Luft, Wasser und Erde] ist unsere christli-
che Aufgabe in der Zeit der Umweltver-
nichtung. Wir konnen damit der Welt zei-
gen, wie die Umweltkrise, die im Grunde
eine Innerweltkrise ist, bewiltigt werden
kann. Ich bin zu der Uberzeugung gekom-
men, daB uns nur die wieder gewonnene
Ehrfurcht vor den Ur-Dingen aus der ge-
genwirtigen Krise retten wird.”“ (9) - Die
Quelle der neu zu gewinnenden Ehrfurcht
liegt in einer gelebten Spiritualitit, die sich
der ,,Gegenwart Christi in allen Dingen*
(13) verpflichtet weil und in der der
Mensch das geschépfliche Geheimnis der
Dinge wieder entdeckt.

In diese Spiritualitdt hat sich zugleich
eine neue Weise des glaubenden Denkens
und des denkenden Glaubens einzufiigen.
Den Weg zu einer Uberwindung des Gra-
bens, welche die Neuzeit zwischen Glau-
ben und Denken entstehen lieB, findet P.
A. Haas SJ in den Einsichten Teilhard de
Chardins.

Im zweiten Teil des Buches beschreibt er
seine Sicht der Welt, die auf der gefunde-
nen Einheit von Glauben und Denken
griindet. Ausgehend von der Erkenntnis
Teilhards, daB sich in der Evolution eine
Verkettung von steigender Komplexitit der
Materie und dem Aufstieg des BewuBtseins
zeigt, entwirft er Maoglichkeiten einer zu-
kiinftigen Entwicklung. Zwar mutet dabei
manches auf den ersten Blick eher phanta-
stisch an (z. B. die Ausfiihrungen zur Fi-
higkeit der Bilokation), doch auch solche
gewiBl spekulativen Passagen orientieren
sich streng an den vorher entfalteten Ge-

danken. Im abschlieBenden Kapitel findet
sich ein sehr persdnlich gehaltenes Be-
kenntnis zu Jesus Christus, den A. Haas
zugleich als den geliebten Bruder und
das Ziel der Entwicklung des ganzen Uni-
versums erkennt. Bei allem gewagten Vor-
ausdenken beeindruckt der Ernst, mit dem
sich der Autor der Wirklichkeit der in
Siinde und Schuld verstrickten Menschen
stellt; es fehlt jeglicher Versuch, diese Ge-
stalt menschlichen Daseins einfachhin auf-
zulosen oder deren Uberwindung der
Machbarkeit des Menschen selbst anheim-
zustellen. Die Nihe zur Wirklichkeit spie-
gelt sich nicht zuletzt in der lebendigen,
doch gleichwohl prizisen Sprache, die
keine Kluft zwischen dem Autor und dem
Leser aufkommen l4Bt.

Dieses kleine Buch, das aus der Ton-
bandnachschrift eines Vortrags aus dem
Jahre 1974 entstand, ist ein persénliches
Zeugnis des 1982 verstorbenen Naturwis-
senschaftlers und Theologen P. A. Haas; es
gibt zugleich eine gut verstindliche Einfiih-
rung in das Denken Teilhard de Chardins.
Angesichts der Bedrohung der Menschheit
durch die Folgen ihres eigenen Denkens
und Handelns ist es heute vielleicht noch
aktueller als vor 13 Jahren. R. Kaiser

Splett, Jorg: Zur Antwort berufen. Not
und Chancen christlichen Zeugnisses
heute. Frankfurt, J. Knecht 1984.
111 S., Paperb., DM 18,80.

Vor dem Hintergrund einer duflersten Bele-
senheit nimmt der Autor — bewul}t aus per-
sonlicher Sicht — die Lebens- und Glau-
benssituation in der modernen Gesellschaft
kritisch in Blick: ,aus der tibergreifenden
wie (eben damit) begrenzten Sicht philoso-
phischer Anthropologie“ (34). Die geistig-
geistliche Verfassung der Heutigen wird
unter vielerlei Aspekten im Zusammen-
hang mit der Frohen Botschaft dargestelit.
Nicht reprisentative, mittels Daten erhir-
tete Kulturanalysen sind mafigebliche Vor-
aussetzung, sondern das Anliegen, einen
Dialog aus christlicher Perspektive zu fiih-



Buchbesprechungen

ren. ,Fiir ein gemeinsam fortzufithrendes
Gesprich“ (55) ist das Buch geschrieben.
Thema des ersten Kapitels ist die Be-
trachtung der dialogischen Grundstuktur
des Menschen. Antwort als ,Grundwirk-
lichkeit* (vgl. 20), als anthropologische und
gerade so auch als theologische Grundbe-
findlichkeit wird verdeutlicht. Diese Wir-
Gestalt des menschlichen Daseinsvollzugs
wird sowohl in ihrer Befangenheit in
Angst, Resignation und Ablehnung skiz-
ziert (Kap. 2) wie auch im Hinblick auf Be-
freiung und entsprechende Erwartungen an
die Sendung Jesu (Kap. 3). ,,Befreiung zum
Leben” (80) auf Gott hin (Kap. 4) ist die
Quintessenz fiir den angerufenen Men-
schen. Gerufener und gehérter Name be-
deutet Umkehr; der Gerufene wird zum
Glaubenden. Es geschieht ein ,Erwachen
zum Wort als Antwort™ (81). P. Bajorat

Neumann, Waltraud Maria: Die Stel-
lung des Gottesbeweises in Augustins
,De libero arbitrio®. Hildesheim/Zii-
rich/New York, Georg Olms Verlag
1986. XV1/145 S., Ln., DM 39,80.

In dieser philosophischen Dissertation
iiber Augustins ,,De libero arbitrio“ stellt
die Verf. zunichst den im 2. Buch enthalte-
nen Gottesbeweis innerhalb des Gedanken-
ganges der drei Biicher dar, ehe sie der Ar-
gumentation des Beweisganges im einzel-
nen nachgeht.

Entstehungsgeschichtlicher Hintergrund
ist fiir Augustinus die Auseinandersetzung
mit den Manichiern iiber die Frage nach
dem Ursprung des Bésen. Der gnostischen
Entlastung des Menschen durch die An-
nahme eines bésen Prinzips (Dualismus)
stellt A. die Lehre vom peccatum originale
in seiner Interpretation des Siindenfalls
entgegen: Das erste Menschenpaar stimmte
willentlich der Liige der Schlange zu. Diese
besagte, daB Gott die Unwahrheit spricht,
daB er selbst unwahrhaftig ist, d.h. daB er
gar nicht Gott ist, mit der Folgerung: ,,non
est Deus” (20). Das Bose geht auf diese
freie Willensentscheidung zuriick. Die
durch die Geschichte gehende Leugnung
der eigenen Schuld richtet sich als Anklage
weiterhin gegen Gott (wodurch jede ent-
schuldigende Ausflucht eine Beschuldi-
gung Gottes darstellt). Diese Haltung will

158

A. bloBlegen als einen willentlichen Selbst-
betrug. Die Bosheit trennt den Menschen
von der Wahrheit als angestammte (Erb-
siinde) und als erworbene; sie hat ihren Ur-
sprung jeweils im boésen Tun des Men-
schen. Er soll durch eine Wandlung seines
Denkens zur Einsicht gelangen; diese setzt
voraus, dal} er seines immer schon gespro-
chenen ,non est Deus* iiberfiihrt wurde.
Die Umwandlung des Denkens hat dann
.ganzheitliche* Auswirkungen: Die erb-
stindlich geschwichte Vernunft, geschlagen
mit Blindheit fiir die Wahrheit Gottes, die
durch die ungeordneten Leidenschaften
verwirrte Seele, der sterbliche Leib wan-
deln sich, sofern die Vernunft vom Licht er-
hellt wird, zur Ordnung der Leidenschaften
unter der Herrschaft der ratio; der sterbli-
che Mensch erhilt Anteil an der Verwand-
lung des Todes durch Christus zum Durch-
gang ins ewige Leben. Erkenntnistheore-
tisch geht die Argumentation — vom cre-
dere zum intellegere — von der summa ratio
aus, d.h. sie ist gemdB der summa ratio,
was die Anerkennung ihrer Gottlichkeit
einschlieBt und den selbstlosen Erkenntnis-
willen, ihre Ordnung zum MaBstab des ei-
genen Uberlegens zu machen. Wer diesen
Weg verfehlt, verfehlt nach A. seine eigent-
lichste Bestimmung, die Gliickseligkeit.

.Die Erfiillung des Wunsches nach
Gliickseligkeit hidngt allein davon ab, daB3
der Wille auf dasjenige hin ausgerichtet
wird, was von sich her - wie das Licht - ge-
genwiirtig ist und sich darbietet: die veritas
incommutabilis.“ (60) Unsere Freiheit ist
unsere Befreiung von der Siinde, wobei die
eigentliche Aktivitit dazn von der Wahr-
heit selbst ausgeht. Wir werden der Wahr-
heit unterworfen (subdimur), d.h. die An-
nahme der eigenen Freiheit besteht in der
Liebe zur Wahrheit um ihrer selbst willen:
»Haec est libertas nostra, cum isti sub-
dimur veritati.“ (60)

Im eigentlichen Beweisgang geht A. aus
von der Stellung der ratio, die iiber alles ur-
teilt und selbst im Urteil noch einmal ihr
Urteil beurteilt. Sie soll Gott als ewige und
unwandelbare Wahrheit erkennen und zu-
gleich sich selbst als von ihr absolut unter-
schieden, zugleich aber einzig auf sie aus-
gerichtet.

Das Sein Gottes als summum bonum zu
beweisen kann dann nur heien, seine



Buchbesprechungen

Herrlichkeit, an der der Zweifel urspriing-
lich ansetzte, ansichtig zu machen. Dies
setzt notwendig die Selbsterkenntnis des
Menschen voraus. Der Weg fiihrt iber die
Anerkennung der Wahrheit, die Christus
ist, und folglich ,,der Weg der humilitas®
(131). Die Erkenntnis der Herrlichkeit Got-
tes wird von A. mit dem Lobpreis beant-
wortet, anch in Dank und Bitte, denn derje-
nige, der anderen aus der Verblendung ans
Licht hilft, ist seinerseits noch mit der
Schwichung der Erkenntnis behaftet.

Es ist der Verfasserin zu danken fiir den
Ertrag ihrer konsistenten Darstellung, der
von bleibend wichtiger Bedeutung ist:
Wihrend Thomas ... die Einwinde auf-
greift und entkriftet, nach denen Gott dem
Verstindnis der Unglinbigen zufolge we-
der sein kann noch sein muf, hat es Augu-
stinus unternommen, darzulegen, ... daf} der
Ungldubige als der, der die Weisheit nicht
liebt, in Wahrheit nicht will, dal Gott ist,
und daB Gott eben deshalb nicht sein darf.“
995) M. Karger

Biser, Eugen: Menschsein und Spra-
che (Brenner-Studien, Bd. IV). Salz-
burg, Otto Miiller Verlag 1984. 93 S,
Paperb., DM 15,80.

StoBt der Biicherfreund auf E. Bisers Buch
,Menschsein und Sprache”, wird sein In-
teresse wohl durch den Titel geweckt, denn
Sprache und Wort sind es ja, die ihm beim
Lesen GenuB verschaffen.

Mit einem Feuerwerk an Zitaten von Au-
gustinus bis F. Kafka, Gedanken von M.
Buber iiber G. Ryle bis L. Wittgenstein auf
der Basis einer Anthropologie R. Guardi-
nis, dramatisch anmutenden Kapiteliiber-
schriften und zusammenfassenden Folge-
rungen am jeweiligen Kapitelende, begeg-
net dem Biicherfreund wie sinnsuchenden
Menschen ein inspirierendes Biichlein, bei
dem es schade wire, wiirde es wegen der
broschiirenhaften Aufmachung (anf dem
Buchriicken ist der Titel auf farbigem Un-
tergrund kaum zu entziffern) iibersehen
werden.

E. Biser betrachtet die Frage des Verhilt-
nisses von Sprache und Menschsein als be-
friedigend beantwortet, wenn glaubwiir-
dige Sprachméglichkeiten den Weg zum

159

gegliickten Menschsein weisen und nach-
zeichnen (vgl. 48). Die Berechtigung dieses
Ansatzes leitet er aus der Grundposition
ab, jeder Sprechakt sei - unabhingig vom
Inhalt - eine sprachliche Selbstanzeige des
vom Schopfergott beriihrten, in die Selbst-
verantwortung  entlassenen  Subjektes
(= Subjektsprache) und umgreife so den
ganzen Menschen - ausgedriickt z.B. in
den Leidensklagen des alttestamentli-
chen Menschen. Wen wundert es, da} Bi-
ser das Geburtsdatum subjektbezogenen
Sprechens mit Jesu offentlichem Wirken
verkniipft, mit Mt 11,25ff par belegt (vgl.
201f) und von hier aus seinen Widerspruch
zur modernen Sprachanalyse anmeldet
(vgl. 28ff)?

Die Auvssage, das ,instrumentell ver-
flachte Sprachverstindnis der Gegenwarts-
philosophie® sei ursdchlich fiir den Riick-
gang mitmenschlicher Solidaritit (29),
maochte ich in Frage stellen; denn daB3 phi-
losophisch redende und schreibende Men-
schen so starken EinfluB auf den alltigli-
chen Sprachgebrauch haben, bezweifle ich.
Es wire zo schon, kdnnte man so wieder
mehr (Sprach-)Sensibilitdt sden! Erst Spra-
che - so der Autor - formt die geistige
Seinsbestimmung des Menschen aus, kann
aber nur durch die vorherige Annahme sei-
ner selbst, bedingt durch Mitmenschlich-
keit und die Selbstzusage Gottes, Gestalt ge- -
winnen. Deswegen wird des Menschen We-
sen und Sprachmiichtigkeit mit Liebe nund
Solidaritiit, seine Wesensentfremdung von
sich selbst mit Sprachverstérung, Aggres-
sion und Polemik beschrieben. Dies gilt
aunch fiir den christlichen Bereich (vgl. 58).

Gliick”“, das durch ein erweckendes
Wort in die Personmitte des horenden
Menschen vermittelt wird (vgl. 75, 66),
kann eine treffende Zustandsbeschreibung
des Bei-sich-selbst-Seins sein, aber Glick
bleibt fiir E. Biser trotz alledem eine par-
tielle Perspektive dessen, um was es im
Menschenleben eigentlich geht (vgl. 81).

M. Ol

Lukas, Elisabeth: Von der Trotzmacht
des Geistes. Menschenbild und Me-
thoden der Logotherapie. Freiburg/
Basel/Wien, Herder 1986. 256 S.,
kart., DM 9,90.



Buchbesprechungen

Im Mittelpunkt dieses Buches soll bewuBt
eine vorldufige Zusammenfassung logo-
therapeutischer Axiomatik und Praxis ste-
hen, und zwar in Form eines ebenso enga-
gierten wie didaktisch zngénglichen ,klei-
nen Kompendiums* (24, 141, 204). Diese
Offenheit in systematischer Hinsicht zeigt
sich formal u. a. auch daran, daB mafBgebli-
che Frankl-Zitate als Begriindung der von
ihm geschaffenen Logotherapie nicht di-
rekt argumentativ in die Darstellung einbe-
zogen werden. Sie sind als eigene Textfel-
der im Druck deutlich abgesetzt, so daB3 der
Leser einen gewissen Spielraum an Inter-
pretations- und Kontrollméglichkeiten be-
sitzt.

Mit Axiomatik und Praxis bzw. Men-
schenbild und Methode sind auch die bei-
den Hauptteile inhaltlich abgesteckt, wobei
die anthropologisch-philosophische Fun-
dierung kiirzer ausfillt (17-84) als der
heilkundliche Aspekt der Logotherapie
(87-215).

Anhand der Trias Willensfreiheit, Sinn-
Willen und Lebens-Sinn stellt Lukas her-
aus, daB die Logotherapie ein eigenes Sy-
stem der Psychotherapie darstellt. Ihre
Charakterisierung als non-deterministi-
sche, sinnzentrierte und positiv gerichtete
Psychologie griindet dabei auf einer
~Dimensionalontologie®“, die sich den
,.neo-psychischen Antagonismus“ zunutze
macht (21). Das heiit, bei allen somati-
schen und psychischen Befindlichkeiten,
Anfilligkeiten und Charakterverfestigun-
gen ist eine ,geistige Stellungnahme* mog-
lich, die noch andere Handlungsspielrdume
und eine Erweiterung von sinnvollen Wert-
wahrnehmungen bewirken kann.

LaBt sich das Ziel der Logotherapie da-
hingehend zusammenfassen, es komme
mehr daranf an, den (noch) ,heilen“ Be-
reich im Menschen zu festigen (vgl. 76) als
eine Pathogenese umfassend aufzudecken,
so ist damit auch im wesentlichen die me-
thodische Praxis skizziert: ,,Selbsterkennt-
nis“ ist hiniiberzufiihren in ,Selbsttran-
szendenz“. Lukas interpretiert diesen exi-
stenzanalytischen Kernbegriff Frankls als
»Umgang mit sich selbst“, der seelische Ge-
sundheit durch den ,Erwerb von Lei-
stungsfahigkeit, Liebesfahigkeit und Lei-
densfahigkeit sicherstellt* (80f).

Lukas kommt der Verdienst zu, das logo-

160

therapeutische Heilinstrumentarium des
sokratischen Dialogs, der paradoxen Inten-
tion und Dereflexion durch den Begriff der
»Einstellungsmodulation* bereichert und
verfeinert zu haben (91f). Soll die dereflek-
torische Einiibung Egozentrismus und Hy-
perreflexion abbauen und die Paradoxie-
rung von Angsterwartungen den psycho-
symptomatischen Ausldser-,, Teufelskreis“
durchbrechen, so dient die Perspektiven-
modulation dazu, einen ProzeB der Sinn-
heuristik einzuleiten. D. h., iiber spezielle
angst- und zwangsneurotische Probleme
hinaus (Schlaf- und Sexualstérungen) sind
Grundlebenshaltungen oder ,,Grundmo-
tive™ (169) mit ihren negativen wie auch po-
sitiven Parametern zu verdndern. In diesen
Bereich gehoren Hysterie, Psychosen, iatro-
gene Neurosen, noogene Depressionen und
schweres Leid in Form von kaum beein-
fluBbaren Krankheiten oder Schicksals-
schlidgen.

Lukas bietet manche niitzliche und
praktische Hinweise, z. B. ein Entschei-
dungstraining fiir den ,,Augenblickssinn®
(183-185). In Anpassung an das jeweilige
»Krankheits“-Bild liegt all diesen Verfah-
ren das ,,Aufzeigen” von vier stabilisieren-
den oder korrigierenden GroBen zugrunde:

Wertobjektivitdt, Existenzsinn, Lebens-
spanne (,.Rest*) und Zukunftsperspektive
(vgl. 171f).

Das Buch enthilt zahlreiche resiimie-
rende Schaubilder und Schemata, die ne-
ben dem Vorteil der Einprigsamkeit aller-
dings auch die Gefahr von Simplifizierun-
gen und Dichotomien in sich bergen, wie
beispielsweise im Ubergangsbereich von
Leiblichkeit, Seelischem und Noetischem
(vgl. 27ff u. 6.). So ist ernsthaft zu fragen,
ob der ,Korper* nicht zu objekthaft gese-
hen ist und damit vergessen wird, daB der
Mensch uns immer als Subjekt begegnet.
Da zudem insgesamt der Forschungsstand
zu diesen Fragen keine Beriicksichtigung
findet, entfillt damit auch der Anspruch,
die Logotherapie als Logotheorie, wie sie
sich zunehmend versteht, allgemein zu ver-
treten.

Was Lukas dennoch allen Lesern vermit-
teln kann, ist die Untermauverung des
Nachweises, daB die Sinnkategorie aus kei-
ner Psychotherapie mehr wegzudenken ist.

R. Kithn





