
•Die Ruhe eines 
mit Gott verbundenen Menschen" 
Woraus Pater Rupert Mayer lebte 

Josef Sudbrack, München 

Der Titel des Aufsatzes ist ein Zitat aus einem Vortrag, den P. Rupert 
Mayer SJ seinen Familienschwestern über Johannes den Täufer gehal- 
ten hat. Bewußt ist gesagt: •seinen" Familienschwestern; denn bei einer 
Beschäftigung mit dem Jesuiten erkennt man schnell: Dort war P. 
Mayer zu Hause; als Spiritual sprach er zu den Schwestern aus der 
Mitte seiner persönlichen Spiritualität. Dort, nicht in erster Linie unter 
seinen Mitbrüdern, lernen wir ihn am besten kennen. So schreibt er kurz 
nach seiner ersten Freilassung: •Wenn bisher alles, vom Standpunkt des 
Glaubens aus betrachtet, einen so günstigen Verlauf genommen hat, so 
führe ich das in erster Linie zurück auf Ihre Gebetshilfe. Ich hatte die 
Freude, eine Woche bei den Schwestern auf Gut Holzen mich aufzuhal- 
ten. Da kam mir so recht wieder zum Bewußtsein, wie eng ich doch mit 
der Schwesternschaft von der heiligen Familie verbunden bin. Ich habe 
da ein Stück Heimat gefunden." 

Das Titelzitat geht weiter: •... der nichts fürchtet, weil er weiß, daß 
Gott ihn führt, und wenn etwas Schmerzliches, wenn ein Unheil an ihn 
kommt, ist es ihm klar, daß es auch gut für ihn ist, weil der liebe Gott es 
ihm schickt. Da müssen wir von ihm lernen. Wir brauchen nichts zu 
fürchten, denn der liebe Gott behütet uns, er lenkt unseren Lebenspfad, 
und es ist sicher, wenn er uns ein Leid schickt, dann ist das besser für 
uns, als wenn es schön glatt ginge. Wenn diese Gesinnung immer in uns 
lebendig ist, kann uns nichts aus der Ruhe bringen, aus der Ruhe des 
gottverbundenen Menschen." 

Er hat sich selbst damit beschrieben. Ich vermute, daß ein moderner 
Exeget die Spiritualität des Täufers etwas anders skizzieren würde: mehr 
prophetisch-drohend, und dann vielleicht sogar zweifelnd-suchend, wie 
in der Frage: •Bist du der, der kommen soll?" (Mt 11,3) Aber kommt 
nicht P. Mayer, der selbst dieses prophetische Dasein lebte, dennoch der 
wirklichen Täuferexistenz näher? 

Realistische Frömmigkeit 

In den Vorträgen und den Briefen an die Familienschwestern entdeckt 
man nichts Gedanklich-Brillantes wie in den Schriften seines von den 



Josef Sudbrack 154 

Nazis hingerichteten Mitbruders P. Alfred Delp SJ. Man entdeckt auch 
keine großartige Rhetorik oder Mystisch-Tiefes wie bei der Karmelitin 
Edith Stein, die gleichzeitig mit ihm seliggesprochen wird. Am Fest Al- 
lerheiligen führt P. Mayer nüchtern aus: •Was gehört nun zu einem Hei- 
ligenleben? Keine außerordentliche Arbeit, ja auch keine außerordentli- 
chen religiösen Erlebnisse, Erscheinungen! Notwendig ist: Heroische 
Tugend, ja, die muß in heroischem Grad geübt werden." Und dann er- 
nüchtert er noch weiter (mit einer deutlichen Kritik an der augenblickli- 
chen kirchlichen Praxis): •Es ist schwer, das Geld für einen Heiligspre- 
chungsprozeß aufzubringen, darum werden mehr Ordensleute als z.B. 
Weltpriester heiliggesprochen..." Und nun kommt sein eigentliches An- 
liegen: •Für uns ist das Fest Allerheiligen etwas Tröstliches und Freudi- 
ges. Die Heiligen waren auch mit der Erbsünde belastet, geplagt von der 
bösen Begierlichkeit, und doch haben sie es mit der Gnade Gottes so 
weit gebracht. Nun, uns mangelt es gewiß nicht an Gnaden, also fragen 
wir uns ernsthaft, wo es bei uns fehlt, was uns immer wieder von Gott 
wegbringt." 

P. Mayer lebt ganz und gar in der damaligen aszetischen Sprechweise. 
Und wir dürfen nicht meinen, er, der •Selige der Kirche", habe in der 
Spiritualität Bahnbrechendes, Zukunfteröffnendes geleistet. Aber eines 
fällt auf: Immer wieder mahnt er zur nüchternen Klugheit in der Aszese. 
So findet sich in dem Manuskript ein recht typischer Vortrag, nämlich 
•Über die ,Ausnahmen'" im Ordensleben (daß er in der damaligen Zeit 
überhaupt darüber redete, ist schon erstaunlich; aus meiner viel jünge- 
ren Noviziatszeit kann ich mich an nichts Ähnliches erinnern). •Die 
Freiheit der Kinder Gottes", von der P. Mayer in diesem Vortrag 
spricht, kann nur jemand recht würdigen, der den sozialen Druck, der 
(nur damals?) in manchen klösterlichen Gemeinschaften herrschte, ken- 
nengelernt hat. P. Mayer wagte damals schon folgendes zu sagen: •Und 
geht eine nicht zur hl. Kommunion, lassen wir sie doch. Ja, wir sollten 
aus schwesterlicher Liebe auch einmal von der hl. Kommunion wegblei- 
ben, damit helfen wir vielleicht einer aus großer Seelennot. So darf es 
doch nicht sein: Daß es keine wagen darf, einmal von der hl. Kommu- 
nion wegzubleiben, weil man dann geradezu mit den Fingern auf sie 
zeigt." 

Alle Vorträge sind von diesem Realismus getragen. P. Mayer stellt 
sehr deutliche Forderungen. Zur Fastenzeit mahnt er •seine" Schwe- 
stern; er wisse zwar, daß sie, die •den ganzen Tag im Betrieb stehen und 
wirklich keine Gelegenheit haben, sich - im guten Sinn - einmal in eine 
Ecke zu setzen und auszuruhen", keine großen Bußübungen veranstal- 
ten können. Aber dann kommen die kleinen konkreten Vorschläge: 



P. Rupert Mayers Spiritualität 165 

•Keinen Zucker zum Kaffee und Tee nehmen. Oder den Kaffee ein we- 
nig schwärzer trinken. Oder, wenn man gewohnt ist, zum Essen zu trin- 
ken, sich dies versagen und erst nach dem Essen trinken. Dann, sich ein- 
mal nicht so bequem hinsetzen, nicht anlehnen, wie man es gerne 
möchte", usw. Das ist ganz P. Rupert Mayer. Wir sind heute - nach 
einer sich fortschrittlich dünkenden Zeit, die darüber lächelte - glückli- 
cherweise wieder dabei, solche •aszetischen Kleinigkeiten" human und 
religiös gerechter einzuschätzen. 

Forderung und nüchterner Realismus sind eins. Bei den Gedanken 
zum Patronatsfest der Familienschwestern betont P. Mayer die Notwen- 
digkeit des religiösen Lebens. •Das muß unser Herzensbedürfnis sein: 
Die geistlichen Übungen gewissenhaft zu machen. Meinen wir nicht, zu 
den geistlichen Übungen ist keine Zeit, die Arbeit drängt zu sehr. Das ist 
ganz falsch!" Aber zugleich weiß er auch: •Freilich, es kann sein, daß 
wirklich manchmal etwas nicht geht, aber der gute Wille, alles treu mit- 
zumachen, der muß da sein, dann ist es gut. Darin müssen wir uns im- 
mer wieder erneuern." 

Apostolische Frömmigkeit 

Die Aufgabe der Familienschwestern ist schlicht und einfach: Familien 
in ihren Nöten und Sorgen zu helfen; also keine großartige •apostoli- 
sche Zielsetzung". 

P. Mayer aber weiß von einer Mitte des Apostolats, die jeden Christen 
angeht. Im Advent 1943 schreibt er aus Ettal: •Das Herz so mancher 
Menschen ist voll von Weh und namenlosem Leid, voll von Erbitterung 
und trostloser Verzweiflung, voll von Rachsucht und fanatischem Haß 
oder voll von sinnlicher Begier und blinder Leidenschaft - da ist kein 
Platz und kein Verständnis mehr für das Liebeswerben des Christkinds. 
Da gilt es, durch Werke der Selbstverleugnung und Selbstüberwindung, 
durch Gebet und Opfer in den Menschenherzen der Gnade Gottes die 
Wege zu bereiten. Welche Schwester unserer Vereinigung möchte da zu- 
rückstehen und ihre Mitarbeit versagen? Ist doch apostolisches Wirken 
solcher Art mit den idealen Zielen unserer Schwesternvereinigung we- 
sentlich und unauflöslich verbunden." 

Nun, das sind Gedanken, die man in jeder •frommen" Schrift der da- 
maligen Zeit findet. Doch der Akzent, den P. Mayer setzt, ist typisch: 
Immer wieder fordert er die Schwestern auf, ein frohes, gelöstes, fried- 
volles Äußeres zu zeigen; das sei ihr apostolisches Zeugnis für Gottes 
Gegenwart unter den Menschen. So schreibt er zum Weihnachtsfest 
1941 aus Ettal: Wie können wir •der Sendung des Heilands folgend, den 



Josef Sudbrack jgg 

Menschen Frieden bringen? Durch das Benehmen. Wer immer froh, gü- 
tig, hilfsbereit, nachsichtig, opferfreudig, geduldig den Menschen gegen- 
übertritt, wird sich im Verkehr mit den Menschen leicht tun. Wichtig ist 
auch, eine Miene an den Tag zu legen, die den Eindruck hervorruft, 
diese Schwester lebt im Frieden mit Gott und den Menschen." Ob er bei 
diesem schlichten, aber doch so ganzheitlich-humanen Hinweis alte 
Mönchsvorschriften im Sinn hatte, wo auch gütiger, gereifter Gesichts- 
ausdruck vorgeschrieben wird? Ein •Apostolat der guten Laune", das je- 
dem aufgetragen ist, könnte man dazu sagen. 

So kann Rupert Mayer in einem Vortrag über den Ordensstand darauf 
hinweisen, daß auch den •Schwestern eines Klausurordens" •apostoli- 
sches Denken und Fühlen in Fleisch und Blut übergegangen ist. Dazu 
erzieht der Geist der Gelübde." Denn er stellt Gott und seine Güte in 
die Mitte des menschlichen Wollens. Wo das Herz P. Rupert Mayers 
schlug, zeigt er mit einer, für die damalige Theologie unorthodoxen Äu- 
ßerung in einem Vortrag über Arbeits- und Gebetsleben: •Der Sühnege- 
danke beherrscht diese Menschen (im beschaulichen Orden). Das voll- 
kommenere Leben ist aber das gemischte Leben, d.i. solides Gebetsle- 
ben, das sich auswirkt in der Arbeit für Gott! Also nicht nur ein Sorgen 
für das leibliche Wohl derer, die man betreut, sondern im Sorgen fürs 
Leibliche suchen wir die Seele und wollen ihr helfen. Der Heiland 
führte ein gemischtes Leben." 

Verwurzelt in der Herkunft 

P. Mayer muß, wie seine Hörer erzählen, recht herzhaft geschwäbelt ha- 
ben - ein Niederschlag seiner engen Heimat- und Familien-Verbunden- 
heit. In den Dokumenten, die wir von ihm haben, leuchtet diese immer 
wieder auf. Den Weihnachtsbrief von 1941 an die Familienschwestern 
beginnt er mit Kindheitserinnerungen. •Es kann für unsere gegenwär- 
tige Stimmung nur von Vorteil sein, wenn wir in den kommenden Tagen 
in einem ruhigen Augenblick uns an das heilige Weihnachtsfest erin- 
nern, wie wir es im Elternhaus in der seligen Kinderzeit gefeiert haben. 
Wer denkt nicht mit Freude an die Rorate-Ämter. Wer sollte es verges- 
sen haben, wie uns die Mutter in aller Herrgottsfrühe heraustrommelte. 
Wer könnte sich nicht mehr an das festliche Glockengeläute erinnern. 
Und wie freuten wir uns alle nach der erhebenden Feierstunde auf die 
warme Stube und das dampfende Frühstück." Und dann erzählt er aus 
der eigenen Kindheitsgeschichte - wie es bei ihnen in Stuttgart, Markt- 
platz 7, zugegangen ist. 



P. Rupert Mayers Spiritualität 167 

In einem anderen Ettaler Brief vom Januar 1943 erinnert er die 
Schwestern: •Am Tag der Einkleidung ist sicher nicht ohne Eindruck 
geblieben die schwesterliche Liebe, die sich an diesem Tag gezeigt hat. 
Es hat uns schon so wohlgetan zu erleben, wie uns die Schwestern be- 
glückwünscht und in ihrem Kreis willkommen geheißen haben..., wie 
lieb die Schwestern das Fest vorbereitet... und wie lieb am Fest selbst 
uns und unsere Angehörigen bewirtet und durch ihre Darbietung alles 
zu verschönern gesucht. Wir haben liebe Schwestern gefunden. Mit die- 
sem Eindruck haben auch die Angehörigen das Heim am Abend wieder 
verlassen: Unser Kind ist gut aufgehoben!" 

Ähnlich anschaulich erzählt er auch die biblischen Gegebenheiten - 
hier ein treuer Schüler des heiligen Ignatius in seinen Exerzitienanwei- 
sungen; und ähnlich wie dieser •zieht" auch P. Mayer •geistlichen Nut- 
zen" aus allem. Der Vortrag •Vor dem Weihnachtsfest" ist sicherlich ste- 
nogrammartig verkürzt, aber man erkennt in ihm den Jesuiten P. Mayer: 
•Die Reise nach Bethlehem: Wir stellen uns Maria und Josef vor, wie sie 
dahinziehen. Sie werden in sich gekehrt gewesen sein, nicht viel auf die 
Gegend gesehen haben. Denken wir daran, daß auch wir als geistliche 
Personen die Fähigkeit haben müssen, in-sich-gekehrt durch das Ge- 
triebe der Stadt zu gehen und dabei einen religiösen Gedanken festhal- 
ten zu können. Das müssen wir üben. Die Gedanken Josefs, Marias: Jo- 
sef geschichtliches Interesse, Maria fraulich an ihre Schwierigkeiten - 
bevorstehende Geburt - denkend. Die Menschen sind so verschieden, 
vergessen wir das nicht. Behandeln wir die Menschen danach. Der hl. 
Josef ging auf die Interessen Marias, auf ihre Stimmung ein. Er war ent- 
gegenkommend. Lernen wir davon." 

Ich hätte gerne vor P. Mayer gesessen und diese Exhorte im Original 
gehört. Sie zeigt, wie wichtig, wie tragend für ihn die Erinnerung an die 
Vergangenheit war: an die eigene, an die der Schwestern und vor allem 
an die Geschichte des christlichen Glaubens. Und zugleich hätte ich die 
liebenswürdige Überleitung: Mach dir das zur Lehre!, vernommen - 
ganz im Stil des Ignatius: •Danach, indem ich mich auf mich zurückbe- 
sinne, irgendeinen geistlichen Nutzen ziehen." 

Doch das Gesagte ist nur Niederschlag einer Grundhaltung. Vor ihm 
liegt die Existenz P. Rupert Mayers, die tiefe Prägung, die er von seinem 
Elternhaus, seiner Jugend erhalten hat. Vergangenheit war für ihn nicht 
tot, sondern Quell des Lebens. Seine Seligsprechung ist sicherlich auch 
ein wenig •Seligsprechung" seiner Eltern. 



Josef Sudbrack jgg 

Ruhend im Vertrauen auf Gott 

Ein Psychologe würde nun darauf hinweisen, daß dieses Elternhaus 
maßgeblich für das Gottesbild von P. Rupert Mayer war. Seine Schwe- 
sternansprachen sind so gut wie alle geprägt von dem •Gedanken an 
Gott, der jeden Augenblick um mich besorgt ist", so •daß wir frei wer- 
den von jeder Angst und Furcht. Ja, wir werden mutig, wenn wir uns in 
Gottes Hand geborgen wissen, was immer uns auch treffen mag. Es gibt 
keine Macht auf Erden, die uns ohne Gottes Zulassung etwas anhaben 
könnte." Natürlich hat auch diese Ansprache über den •Wandel in Got- 
tes Gegenwart" eine Nutzanwendung: •Bei manchem läßt die erste 
Liebe nach, da spürt man dann die Opfer, und man trägt das Kreuz dem 
Heiland nur schleppend nach. Da müssen wir zurückfinden zur ersten 
Liebe, die wir Gott geschenkt haben." 

Nur dem, der P. Rupert Mayer nicht kennt, kommt der Übergang von 
Gottes Gegenwart zur Kreuzesnachfolge wie ein Sprung vor. Für ihn - 
sein Leben hat es gezeigt - ist es eine einzige Gewißheit: die Güte des 
Vaters und das Kreuz Jesu Christi. Auch so naive Beispiele wie in der 
Ansprache über die Beichte verlieren auf dem Hintergrund seiner Per- 
son alle Fremdheit; er rechnet zusammen: •zehn der besten Menschen... 
in einem einzigen Menschen vereinigt..., ja bei einer Million der edelsten 
Menschen, alles Gute und Beste, was sie haben, in einem vereinigt... 
Und dieser Mensch wäre nur ein schwacher Abglanz vom lieben Gott." 
Und zuletzt die Lehre daraus: •Wahrhaftig, der liebe Gott muß unser 
Herz ganz ausfüllen." 

Die Zukunft ist - wie er zu Neujahr sagt - eine geschlossene Tür. 
•Aber über dieser Tür steht der Name Jesus. Mag sein, was will, ich 
weiß, daß ich an der Hand des Heilands in und durch das Neue Jahr ge- 
hen darf. Da kann mir nichts passieren, ich gehe an Gottes Hand. Es 
gibt keinen Augenblick, in dem wir von Gott verlassen wären, unser Ge- 
fühl täuscht uns da manchmal, wir müssen an der Tatsache festhalten, 
daß der liebe Gott uns nie verläßt. Wir sind nicht allein." 

Der Brief über Gott 

In einem Brief mit Datum vom Herbst 1942, malt P. Mayer diese Mitte 
seiner Spiritualität aus. Aber erinnern wir uns zuerst an das Datum. Er 
mußte damals zurückgezogen im Kloster Ettal leben. Im •Großen 
Ploetz" steht unter diesem Datum des Zweiten Weltkriegs: •Ansturm 
der ,Anti-Hitler-Koalition' auf die Festung Europa". Das heißt: ver- 
stärkte Bombenangriffe auf die deutschen Städte; die verlustreichen 
Rückzüge der deutschen Armeen beginnen; die Tragödie von Stalingrad 



P. Rupert Mayers Spiritualität 169 

bahnt sich an. P. Mayer aber ist in der Verbannung und darf sich nicht 
äußern, darf keine persönlichen Kontakte mit den Menschen, die er 
liebte, aufnehmen. Auch unser Brief schweigt sich über alles Persönliche 
aus. 

•Ich möchte mich heute mit Ihnen über etwas unterhalten, was mir 
auf der Seele brennt. Wie die Erfahrung lehrt, sind die meisten Men- 
schen, auch wenn sie gläubig und religiös sind, fassungslos, ja viele ver- 
lieren vollständig den Kopf, wenn ein großes, schweres Leid, ein größe- 
res Unglück ganz plötzlich und unvorhergesehen über sie oder ihre An- 
gehörigen oder ihre Umgebung hereinbricht. Sie überlassen sich gänz- 
lich ihrem Schmerz, oder sie sind starr vor Schreck und stieren wie 
versteinert und geistesabwesend in das Leere, unzugänglich jedem 
Trostwort." 

In seiner verstehenden Güte schwächt er die breiter dargelegte Nega- 
tiv-Schilderung sofort ein wenig ab: •Wohl weiß ich, daß viel von dem, 
was ich eben ausgeführt habe, mit einem schwachen Nervensystem zu- 
sammenhängt, unter dem gerade in heutiger Zeit viele Menschen leiden, 
aber es scheint mir unter allen Umständen wichtig, ja dringend notwen- 
dig, wenn wir uns alle an einige religiöse Grundsätze erinnern, die da in 
Betracht kommen; ja, es genügt nicht, sich nur daran zu erinnern, son- 
dern wir sollten dieselben durchdenken, durchleben, sie in unser Inner- 
stes aufnehmen, sie uns einhämmern und dieselben so zur zweiten Na- 
tur zu machen suchen." 

Es sind drei •religiöse Grundsätze": 

•Gott weiß alles" 

Zuerst argumentiert P. Mayer recht einfach: •Das Vergangene, das Ge- 
genwärtige und das Zukünftige sieht der unendliche Gott in einer 
Schau, in einemmal, alles zugleich." Die Philosophen müssen herhalten, 
um dies zu zeigen; das Jesuswort von den Sperlingen, die man um Pfen- 
nige kauft, wird zitiert: •und doch ist nicht einer vergessen von Gott" - 
•um wieviel mehr weiß Gott um uns Menschenkinder, die wir doch him- 
melhoch uns erheben über die ganze sichtbare Schöpfung: als Men- 
schen, als mit Geist begabte Wesen nicht nur Ebenbilder Gottes, son- 
dern zur Kindschaft Gottes erhoben. Er sollte uns, seine Kinder, nicht 
kennen? Nichts, gar nichts kann vor ihm verborgen bleiben. Bei ihm gibt 
es kein Vergessen, nichts kann von ihm übersehen werden. Nichts kann 
mich ,zufällig' treffen: kein Unglück, keine Heimsuchung, kein Leid, 
keine Widerwärtigkeit, keine Krankheit ohne das Wissen und den Wil- 
len Gottes. Dieser christliche Gottesglaube ist und bleibt auch für uns 
das unerschütterliche Fundament unseres ganzen Lebens." 



Josef Sudbrack I7Q 

•Gott kann alles" 

Den zweiten Grundsatz erläutert P. Mayer zuerst am Beispiel der Un- 
endlichkeit des Weltalls: •Sie sagen, mich packt der Schwindel, wenn 
ich an diese Entfernungen denke - trösten Sie sich nur, mir geht es ge- 
nauso. Das alles geht unendlich weit über alles Menschliche hinaus. Für 
Gott aber ist das soviel wie ein Nichts. So ist's, wie es in den Psalmen 
heißt: ,Er sprach und es ward, Er befahl und es geschah'. Dämmert es 
dir jetzt ein wenig, was es heißt, wenn man sagt: Gott ist allmächtig?" 

Doch dann geht es - nun wieder typisch für P. Mayer - ganz konkret 
religiös weiter: das Wunder Mariens, die •Jungfrau und Mutter zugleich 
war", die Wunder Jesu. Die Geschichte des Neuen Testaments holt die 
philosophischen und naturwissenschaftlichen Überlegungen ein. 

Rupert Mayer weist auf die •weltbekannten Wallfahrtsorte" hin. •Ja, 
jede einzelne Schwester könnte ich als Zeugin dafür aufrufen, daß ihr 
Gott seine Hilfe in schweren Anliegen, wo sie keinen Ausweg mehr sah, 
gewährt hat. Und ist das alles zu verwundern? Nein! Denn Gott kann al- 
les." Gott ist konkret, kein Denkansatz, sondern lebendige Wirklichkeit. 

•Gott liebt uns" 

Jetzt spricht P. Rupert Mayer aus seinem Herzen: •Ist es nötig, das erst 
zu beweisen?" Das Spiel mit der Addition der 10, der 100 •guten Väter" 
zu einem einzigen beginnt wiederum. •Aber alle diese zusammengetra- 
gene Vaterliebe ist nur ein schwaches Abbild der Liebe, die im Herzen 
des himmlischen Vaters uns, seinen Kindern entgegenschlägt. Wenn wir 
das ruhig auf uns wirken lassen, wenn wir darangehen, das durchzuko- 
sten und zu erleben, dann werden wir ob solcher Liebe des himmlischen 
Vaters aufs tiefste erschüttert und vielleicht zu Tränen gerührt werden." 
Ich kann mir gut vorstellen, daß Pater Mayer im Gebet auch einmal ge- 
weint hat - wie sein Ordensvater Ignatius von Loyola. Das Bild des mu- 
tigen Kämpfers für die Kirche hat gelegentlich seine tiefe menschliche 
Empfindsamkeit verstellt. 

Hier aber verweist er nun auf das Beispiel Jesu und auf seine Liebe. 
Notwendigerweise taucht aber ein vierter und letzter Punkt der Gliede- 
rung auf, dem P. Mayer keine eigene Überschrift widmet, vielleicht weil 
er - als Jesuit der alten Schule - sich an die klassische Dreigliederung 
gehalten hat: 



P. Rupert Mayers Spiritualität 171 

Die Frage nach dem Leid 

Die Antwort, die er darauf gibt, haben wir schon oft gehört, und meist 
erschien sie uns wie eine fromme Phrase. P. Mayer hat mit seinem Le- 
ben bezeugt, daß es für ihn keine Phrase war. 

•Gerade weil Gott uns liebt und weil er weiß, was uns zum Heil und 
Segen gereicht, darum läßt Er Prüfungen und Heimsuchungen über uns 
kommen." 

Die Argumentation für diesen Satz mag uns schwach vorkommen. P. 
Mayer zeigt nämlich mit einem fast wörtlichen Ignatiuszitat, daß die 
Hauptaufgabe des Menschen nicht •Selbstfindung" und Ähnliches sei, 
sondern •Gott zu dienen, Seinen heiligen Willen zu tun und so unser 
ewiges Ziel zu erreichen". Und dann stellt er den Leser ganz unmittelbar 
vor die Aussage: •Ein Hauptmittel zur Erfüllung dieser Lebensaufgabe 
ist aber das Kreuz und Leid." 

Man sträubt sich, diesen frömmelnd klingenden Satz eines solchen 
Mannes nun zu analysieren, philosophisch und theologisch auseinan- 
derzunehmen, zu beleuchten, mit •Wenn-und-Aber" und klugen Ein- 
schränkungen ins rechte Licht zu rücken. Man nähme ihm so seine 
Kraft. Man kann eigentlich nur eines tun, was auch Pater Mayer nun 
macht: auf das Beispiel Jesu hinweisen. •Wie könnte man von einer 
wirklichen Nachfolge Christi sprechen, wenn wir uns weigern wollten, 
das Kreuz auf uns zu nehmen, das Gott der Herr uns auferlegt?!" 

So aber, von P. Rupert Mayer gesprochen, ist dieser Satz nicht fröm- 
melnd, sondern einfach wahr, gedeckt durch sein Leben, gedeckt durch 
seinen Glauben an die •Liebe Gottes, die in Jesus Christus ist, unserem 
Herrn" (Rom 8,39). 

Statt einer eigenen Zusammenfassung soll lieber Pater Rupert Mayer 
selbst noch einmal zu Wort kommen. Er faßt diesen in Kriegszeit und 
Verbannung geschriebenen Brief folgendermaßen zusammen: 

•Also wenn uns ein schweres Unheil droht, keine Angst, keine Aufre- 
gung, keine Furcht! Denn ohne Gottes Wissen und ohne Gottes Zulas- 
sung wird uns nicht das Geringste passieren; ohne Gottes Wissen und 
Willen kann uns kein Haar gekrümmt werden, auch wenn sonst die 
ganze Welt in Trümmer ginge! Wenn uns aber ein Unglück zustoßen 
sollte, so wissen wir ganz sicher, daß es kein blinder Zufall ist, sondern 
daß Gott der Herr dahintersteht, daß er es ist, der das Unglück zuläßt 
oder es schickt, und zwar weil Er uns liebt und darum nur unser Bestes 
im Auge haben kann. 

Wie tröstlich ist das alles und wie gut (sind) wir dran. Wir brauchen 
uns nicht zu ängstigen mit Gedanken wie: Was wird die kommende 



Josef Sudbrack . • 

Nacht uns bringen? Werden wir mit gesunden Gliedern am nächsten 
Morgen aufwachen? Wir werfen uns, mit unerschütterlichem Vertrauen 
auf Gottes Macht, Güte und Erbarmen bauend, rückhaltlos in Seine 
starken und schützenden Vaterarme mit dem Stoßgebet: ,Du allein 
weißt ja, was mir zum Segen und zum Frieden dient für Zeit und Ewig- 
keit, darum mach mit mir, was Dir gefällt'. 

Ich halte still, wie Gott will." 

Der vorliegende Beitrag stützt sich auf Briefe P. Rupert Mayers und auf Mitschriften von 
Vorträgen, die er den Schwestern von der heiligen Familie gehalten hat. Das sich daraus 
ergebende Bild seiner Spiritualität deckt sich mit dem geistlichen Portrait, das der Verfas- 
ser dieses Aufsatzes in der Broschüre: P. Rupert Mayer, Zeugnis vor Gott, Dienst an den 
Menschen, Würzburg 1987, aufgrund anderer Quellen gezeichnet hat. Zur Biographie des 
Seligen vergleiche Walter Rupp, Pater Rupert Mayer SJ. Der Apostel Münchens, in: GuL 59 
(1986) 430-445. Hier ist nachzutragen, daß der Primizprediger von P. R. Mayer SJ Dr Ri- 
chard Wahl war und nicht Konrad Mangold, wie versehentlich behauptet wurde 
Wir danken den Familienschwestern für die Überlassung der Dokumente. Auslassungen 
in den Zitaten sind nicht immer eigens vermerkt. Die Redaktion 

Die Heiligen - 
Erscheinungen des Christusheiles 
Wolfgang Beinert, Regensburg 

Die Fragwürdigkeit des Heiligen 

Die •Fioretti" berichten über den heiligen Franz von Assisi folgende Be- 
gebenheit: Als eines Tages der Heilige aus dem Wald bei Porziuncola 
kam, wo er gebetet hatte, da trat ihm Fra Masseo entgegen, einer der 
ersten Gefährten, der sich ihm 1210 angeschlossen hatte: •Perche ad te, 
perche ad te, perche ad te tucto el mondo viene derieto et omni persona 
pare ehe desideri de vederte?"1 Der merkwürdige Schrei zeugt von der 
tiefen Betroffenheit des Bruders: •Warum zu dir, warum zu dir, warum 
zu dir ausgerechnet kommt alle Welt, und warum scheint jedermann 
ausgerechnet dich sehen und hören und dir folgen zu wollen?" Scho- 
nungslos gibt er den Grund seiner Bestürzung an: •Du bist nicht schön, 
du bist kein großer Gelehrter, du bist nicht adelig - wie also kommt es, 
daß alle Welt gerade dir nachläuft?" 

1 I Fioretti di S. Francesco. Testo volgare umbro del s. XV, Assisi 1955, 31. 




