
Josef Sudbrack 172 

Nacht uns bringen? Werden wir mit gesunden Gliedern am nächsten 
Morgen aufwachen? Wir werfen uns, mit unerschütterlichem Vertrauen 
auf Gottes Macht, Güte und Erbarmen bauend, rückhaltlos in Seine 
starken und schützenden Vaterarme mit dem Stoßgebet: ,Du allein 
weißt ja, was mir zum Segen und zum Frieden dient für Zeit und Ewig- 
keit, darum mach mit mir, was Dir gefällt'. 

Ich halte still, wie Gott will." 

Der vorliegende Beitrag stützt sich auf Briefe P. Rupert Mayers und auf Mitschriften von 
Vorträgen, die er den Schwestern von der heiligen Familie gehalten hat. Das sich daraus 
ergebende Bild seiner Spiritualität deckt sich mit dem geistlichen Portrait, das der Verfas- 
ser dieses Aufsatzes in der Broschüre: P. Rupert Mayer, Zeugnis vor Gott, Dienst an den 
Menschen, Würzburg 1987, aufgrund anderer Quellen gezeichnet hat. Zur Biographie des 
Seligen vergleiche Walter Rupp, Pater Rupert Mayer SJ. Der Apostel Münchens, in: GuL 59 
(1986) 430-445. Hier ist nachzutragen, daß der Primizprediger von P. R. Mayer SJ Dr. Ri- 
chard Wahl war und nicht Konrad Mangold, wie versehentlich behauptet wurde. 
Wir danken den Familienschwestern für die Überlassung der Dokumente. Auslassungen 
in den Zitaten sind nicht immer eigens vermerkt. Die Redaktion 

Die Heiligen - 
Erscheinungen des Christusheiles 
Wolfgang Beinert, Regensburg 

Die Fragwürdigkeit des Heiligen 

Die •Fioretti" berichten über den heiligen Franz von Assisi folgende Be- 
gebenheit: Als eines Tages der Heilige aus dem Wald bei Porziuncola 
kam, wo er gebetet hatte, da trat ihm Fra Masseo entgegen, einer der 
ersten Gefährten, der sich ihm 1210 angeschlossen hatte: •Perche ad te, 
perche ad te, perche ad te tucto el mondo viene derieto et omni persona 
pare ehe desideri de vederte?"1 Der merkwürdige Schrei zeugt von der 
tiefen Betroffenheit des Bruders: •Warum zu dir, warum zu dir, warum 
zu dir ausgerechnet kommt alle Welt, und warum scheint jedermann 
ausgerechnet dich sehen und hören und dir folgen zu wollen?" Scho- 
nungslos gibt er den Grund seiner Bestürzung an: •Du bist nicht schön, 
du bist kein großer Gelehrter, du bist nicht adelig - wie also kommt es, 
daß alle Welt gerade dir nachläuft?" 

/ Fioretti di S. Francesco. Testo volgare umbro del s. XV, Assisi 1955, 31. 



Die Heiligen 173 

Möglicherweise können wir heute besser die elementare Verwunde- 
rung des Fra Masseo begreifen als früher. Nach einer Epoche verlege- 
nen Schweigens über die Heiligen beginnen wir heutzutage und hierzu- 
lande über sie von neuem mit Macht zu reden. Wir knüpfen dabei nicht 
einfach dort an, wo wir, etwa um 1950 herum, zu sprechen aufgehört ha- 
ben. Was im Mittelalter begonnen und in der Zeit der Gegenreformation 
eine nicht selten bis ins Abstruse reichende Überhöhung erfahren hatte, 
ließ sich nicht einfach fortsetzen. Die Heiligen waren da zu Helden ge- 
worden, die wie weiland Herkules die schwierigsten Aufgaben spielend 
erledigten, was ihnen schon deshalb nicht allzu schwer fiel, weil sie ne- 
ben einer staunenswerten Askese auch über himmlische Wunderhilfen 
zu verfügen schienen. Was ließ sich dann Besseres mit ihnen anstellen, 
als sie zu Patronen mit genau definierten Ressorts für alle Notlagen des 
Lebens zu ernennen und sich mit allen Mitteln ihrer Hilfe zu versichern 
gegenüber dem dunklen Walten des göttlichen Geschicks. Prototypen 
dieses Denkens sind jene Darstellungen des Jüngsten Gerichts, in denen 
die barmherzige Mutter Maria dem unerbittlichen Richter Christus in 
den Arm fällt. Doch letztendlich führte diese Vorstellung von den Heili- 
gen nicht zu größerer Nähe zu ihnen, sondern in eine Entfremdung von 
ihnen. Das Mittelalter hatte sie auf seinen Tafelbildern mit idealisierten 
Zügen auf goldenem Hintergrund gemalt. Sie waren bewundernswert, 
aber strahlten keine echten Impulse mehr in die Niederungen des ge- 
wöhnlichen Christenlebens aus. In der Neuzeit entrückten sie mehr und 
mehr in einen immer noch glänzenden, aber undurchsichtigen Nebel. 
Die geprägte Eigenart ihrer Persönlichkeit ging verloren. Die Frage des 
Bruder Masseo verstummte. War sie nicht längst beantwortet durch das 
wundersame Heldentum, das alle Heiligen gleicherweise zu zieren 
schien? Die Charakterzüge wurden austauschbar, die Anekdoten ließen 
sich mühelos von einer Lebensbeschreibung auf die andere übertragen. 
Aus dem Individuum wurde ein Typus. Die offizielle Liturgie selber sug- 
gerierte nichts anderes. Bis heute hat sie nur für sehr wenige überra- 
gende Gestalten eigene Offizien; im allgemeinen werden sie in Sche- 
mata gepreßt, die jede biographische Originalität einebnen und als ein- 
ziges Merkmal nur noch ihre Gruppenzugehörigkeit erkennen lassen: 
•Für Märtyrer - Für Hirten der Kirche - Für Kirchenlehrer - Für Jung- 
frauen - Für heilige Männer und heilige Frauen" - so klassifiziert das 
gegenwärtig geltende Missale2. Es bemüht sich zwar, doch noch den 

2 Vgl. Meßbuch für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Kleinausgabe, Einsiedeln 
1976, 897-954. 



Wolfgang Beinert 174 

einen oder anderen Charakterzug zur Geltung kommen zu lassen3, und 
hat wenigstens jene unsäglich negative Definition des tridentinischen 
Meßbuchs für verheiratete Frauen vermieden, die da lautete: •nee virgo 
nee martyr" (weder Jungfrau noch Märtyrerin) - aber eine nähere Ana- 
lyse der Gebetsinhalte würde doch sehr schnell zeigen, daß da vieles ge- 
sagt wird, was auf alle paßt und keinem wirklich gerecht wird. So bleibt 
die Figur des Heiligen blaß. 

Man darf auch nicht vergessen, daß die Heiligen - unversehens und 
ohne daß es anfangs jemand wirklich gewollt hatte - in die Kontrover- 
sen hineingerieten, die die Reformation ausgelöst hatte. Aus den großen 
Zeugen des Christentums wurden die Eideshelfer des Katholizismus; 
das hatte dann zur Folge, daß ein guter Evangelischer sich dadurch aus- 
wies, daß er möglichst kein oder allenfalls ein negatives Verhältnis zu ih- 
nen zur Schau tragen mußte. Die katholischen Barockkirchen wurden zu 
Versammlungsräumen immer größerer und prächtigerer Heroenstatuen, 
die evangelischen Gotteshäuser immer leerer und kahler; der Bilder- 
sturm sorgte dafür, daß die alten Kirchen sehr bald den neuen glichen. 

Welch ein Kontrast zur Bestürzung des Bruder Masseo im Wald vor 
Porziuncola! Welch ein Kontrast auch zum Heiligenbild, das die neute- 
stamentlichen Gemeinden entwickelt hatten. Nicht nur die feierlichen 
Briefeingänge des Römer- und der beiden Korintherbriefe (vgl. 
Rom 1,7; 1 Kor 1,2; 2 Kor 1,1), sondern auch eher beiläufige Bemer- 
kungen (wie z.B. Apg 9,13; Eph 1,15-19) bekunden, daß die Heiligen 
nicht die außerordentlichen, sondern die gewöhnlichen Christen, nicht 
die geistlichen Meister, sondern die Schüler des Heiligen Geistes sind. 
Nur sind die Autoren hellsichtig überzeugt, daß die Heiligen zwar nor- 
male Christen, daß aber normale Christen etwas höchst Anormales sind. 
Sie stellen in ihrer Zeit vollkommen neue Beziehungs- und Bewertungs- 
schemata auf. Der große Christ Paulus formuliert dieses Umstürzende 
in seinem Kommentar zum Tod seines Herrn (1 Kor 1,18-31). Man muß 
ihn ganz lesen; ich greife nur drei Verse (26-28) heraus: •Seht doch auf 
eure Berufung, Brüder! Da sind nicht viele Weise im irdischen Sinn, 
nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme, sondern das Törichte in der 
Welt hat Gott erwählt, um die Weisen zuschanden zu machen, und das 
Schwache in der Welt hat Gott erwählt, um das Starke zuschanden zu 
machen. Und das Niedrige und Verachtete hat Gott erwählt: das, was 
nichts ist, um das, was etwas ist, zu vernichten." Für den Apostel ist das 
die Berufung aller Christen. Wer ihr nachkommt, ist ein Heiliger. 
3 So gibt es bei den Comniune-Texten für heilige Männer und heilige Frauen besondere 
Formulare für Ordensleute, Heilige der Nächstenliebe und Erzieher (vgl. Meßbuch, a.a.O. 
[Anm. 2], 946-951). 



Die Heiligen 175 

Spätestens hier wird das Thema •Heilige" nicht mehr nur fragwürdig, 
sondern provozierend. Heilige sind gar nicht da zum folgenlosen Be- 
wundern und zum Verehren. Sie sind vielmehr das Normalmaß des 
Christlichen, die Meßlatte für die eigene Größe, das Kriterium eines Le- 
bens, das vom Evangelium geprägt ist. Vielleicht war es unumgänglich, 
daß in einer christlich durchformten Welt, wie sie von der Spätantike bis 
- mit allen Ausläufern gerechnet - in unser Jahrhundert hinein bestand, 
aus dem Heiligen der •Ausnahmechrist" wurde. Doch das ist heute Ver- 
gangenheit. Wir stehen in einer Epoche, die der Alten Kirche wenigstens 
darin ähnlich ist, daß das Außergewöhnliche schon darin besteht, daß 
einer noch oder wieder Christ ist. Unsere Sensibilität für den Heiligen, 
wie die Schrift ihn gezeichnet hat, ist damit wiedererweckt. 

Man kann das an vielen Symptomen ablesen. Zwei seien genannt. Im 
III. Band der 3. Auflage der protestantischen Enzyklopädie Religion in 
Geschichte und Gegenwart, erschienen 1959, gibt es ein eigenes Stichwort 
•Heilige" nicht; •Christliche Heiligenverehrung" wird auf knapp vier 
Spalten abgehandelt4. In dem Ende 1985 publizierten Band XIV der 
ebenfalls protestantischen Theologischen Realenzyklopädie nimmt die 
Vox •Heilige/Heiligenverehrung" nicht weniger als 31 Seiten ein5. Einer 
der Bearbeiter ist ein katholischer Theologe. - Das zweite Symptom: 
Anfang 1986 veröffentlichte der Verlag Herder ein Taschenbuch mit 
dem Titel Gottes Freunde - unsere Freunde. Verschiedene Verlagsautoren 
waren gebeten worden, ihre - so der Untertitel - •Erfahrung mit Heili- 
gen" niederzuschreiben6. Der Band hebt an mit einem Aufsatz von Bi- 
schof Karl Lehmann, Die unbekannten Heiligen, und endet mit einer 
Überlegung des Weihbischofs Walter Kampe: Heiligsprechung durch das 
Gottesvolk? Dazwischen sind teils in sehr persönlicher Darstellung, teils 
in biographischen Deutungen fast ausnahmslos Essays zu lesen über 
Menschen, die zwar kanonisiert, aber doch weithin unbekannt geblieben 
sind, oder über solche, die überhaupt über ihren engen Lebenskreis hin- 
aus keine Spur hinterlassen haben. Dem Leser kommt fast unweigerlich 
die Frage des Fra Masseo auf die Lippen: Die Erfahrungen, die da fest- 
gehalten werden, haben die Verfasser nicht mit schönen oder gebildeten 
oder vornehmen Menschen gemacht. •Perche ad te, perche ad te, perche 
ad te?" In den •Fioretti" hatte Franziskus mit leiser Ironie über das 
Stammeln seines Gefährten geantwortet: •Vuol tu sapere, vuol tu sa- 
pere, vuol tu sapere, perche ad me viene tucto el mondo derieto?" - 
•Wissen willst du, wissen willst du, wissen willst du, warum mir alle 
4 RGG III, Tübingen M959, 171-175. 
5 TREXIV, Berlin 1985, 641-672. 
6 Gottes Freunde - unsere Freunde. Erfahrung mit Heiligen, Freiburg 1986. 



Wolfgang Beinert 176 

Welt nachläuft?"7 Interessanterweise zitiert er nun die gleiche Stelle aus 
dem 1. Korintherbrief, die sich uns vorhin aufdrängte, als wir die neute- 
stamentliche Theologie des Heiligen erläuterten. Franz lebte einfach das 
Evangelium - und das war zu allen Zeiten, auch denen des christlichen 
Mittelalters, etwas Ungewöhnliches. •Alhora Frate Masseo... se expa- 
ventö", schließt die Erzählung der •Fioretti": •Da erschauderte der Bru- 
der Masseo." 

Wir können das nachfühlen, hoffentlich. Doch begnügen können wir 
uns damit ebenso wenig wie Fra Masseo da Marignano. Er hatte das 
Glück, in der Schule eines wahren Heiligen zu leben. Wir müssen - und 
auch das mag hier ein Stück der den Heiligen geziemenden Entsagung 
sein - es genug sein lassen, uns auf dem Weg der theoretischen Erkennt- 
nis versuchsweise auf das Geheimnis der Heiligen einzulassen. Bleiben 
sollte es dabei freilich nicht... 

Die Norm des Heiligen 

Was ist ein heiliger Mensch? Die Frage ließe sich auf sehr unterschiedli- 
che Weise beantworten. Man könnte die Religionsgeschichte zu Rate 
ziehen und ihn als die menschliche Erscheinungsform des Numinosen 
charakterisieren, die es zu allen Zeiten und in allen Religionen gibt. Das 
wäre sicherlich ökumenisch hilfreich: Es würde deutlich werden, daß 
•von den ältesten Zeiten bis zu unseren Tagen" sich •bei allen Völkern 
eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen Macht" findet, •die dem 
Lauf der Welt und den Ereignissen des menschlichen Lebens gegenwär- 
tig ist"8, und daß es allenthalben Menschen gibt, die •nahe der Nabe des 
Rades" sind, wie M. Kämpchen und G. Sartory •Die Heiligen in den 
Weltreligionen" apostrophiert haben9. Aber das spezifisch Christliche 
würde so nicht deutlich. 

Wäre es dann nicht am einfachsten, wir richteten unser Augenmerk 
auf die kanonisierten Persönlichkeiten der römisch-katholischen Kirche, 
die ja doch einen akribischen Prozeß durchstanden haben (ich meine 
den nach ihrem Tod; manche mußten sich auch schon zu Lebzeiten der 
kirchlichen Gerichtsbarkeit stellen), ehe sie zur Ehre der Altäre erhoben 
wurden? Man müßte dann nur nach dem kleinsten gemeinsamen Nen- 
ner suchen, um die gesuchte Antwort herauszudestillieren. Aber auch 
das wäre möglicherweise nicht sehr hilfreich. Die kanonisierende Kirche 

7 / Fioretti di S. Francesco, a.a.O. (Anm. 1), 32. 
8 Nostra aetate, 2 (in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. II, Freiburg 1967,489). 
9 Nahe der Nabe des Rades. Die Heiligen in den Weltreligionen, hrsg. von M. Kämpchen, G. 
Sartory, Freiburg 1985; vgl. die Besprechung in: GuL 59 (1986) 393. 



Die Heiligen 111 

hat niemals behauptet, sie erfasse mit ihrem Verfahren alle wirklich hei- 
ligen Christen, oder umgekehrt, nur jene, die im Katalog ihrer offiziellen 
Heiligen stehen, seien die Freunde Gottes. Die Heiligsprechungen sind 
stets auch zeiteingebundene Vorgänge: Gerade aktuelle ethische Leitbil- 
der sollen personalisiert, bestimmten Gruppen, z.B. Ordensgemein- 
schaften, soll eine Hilfe gegeben werden, politische Erwartungen sollen 
erfüllt werden, wie das bei der Kanonisierung der Jeanne d'Arc der Fall 
war. Das alles ist sehr legitim, doch unvermeidlich einseitig. Niemand 
glaubt doch in der Kirche, es sei nur einer unter der unzählbaren Schar 
der Pfarrer heilig, Jean-Marie Vianney, oder es seien nur die paar Müt- 
ter bei Gott, die kanonisiert sind. So müssen wir weiter fragen. 

Für den Theologen vom Fach liegt es nahe, in abgründigen Erörterun- 
gen Kriterien zu erstellen, die universal anwendbar sind. Aber das wäre 
ziemlich abstrakt und würde gerade dem Wesen des Gemeinten wider- 
sprechen, das offensichtlich darin besteht, daß der Heilige ein Original 
ist, das sich jeder Schematisierung widersetzt, das aus allen Schubladen 
wieder herausläuft, in denen man es unterbringen will. So mag es am be- 
sten sein, sich an Experten der Heiligkeit zu wenden - und wer wäre das 
mehr als die Heiligen selber? 

Theresia von Lisieux war ein hinreißend schönes, ein bezaubernd in- 
telligentes und ein herzerfrischend unkonventionelles Mädchen. Sie will 
in den Karmel eintreten, und weil sie noch nicht alt genug dazu ist, mar- 
schiert sie schnurstracks zum Papst, um Dispens zu bekommen. Der ver- 
weist sie zu ihrer unsäglichen Enttäuschung an den Ortsbischof, der 
schon einmal Nein gesagt hatte. Endlich gelingt es ihr doch, ihren Le- 
benswunsch zu verwirklichen. Mit 24 Jahren stirbt sie. Kurz zuvor 
schreibt sie in den Aufzeichnungen für ihre Priorin Mutter Marie de 
Gonzague: •Könnte die Leinwand, die ein Künstler bemalt, denken und 
sprechen, sie würde sich gewiß nicht beklagen, wieder und wieder von 
einem Pinsel betupft zu werden, und das Los dieses Werkzeugs auch 
nicht beneiden, denn es wäre ihr klar, daß sie nicht dem Pinsel, sondern 
dem ihn führenden Künstler die Schönheit verdankt, die sie bekleidet. 
Der Pinsel seinerseits könnte sich des mit ihm ausgeführten Kunstwerks 
auch nicht rühmen; er weiß, Künstler sind nicht verlegen, Schwierigkei- 
ten überwinden sie spielend und bedienen sich mitunter auch gern 
schwacher und schadhafter Werkzeuge ... Meine vielgeliebte Mutter, ich 
bin ein kleiner Pinsel, den Jesus gewählt hat, um sein Bild in den Seelen 
zu malen, die Sie mir anvertraut haben. Ein Künstler bedient sich nicht 
nur eines einzigen Pinsels, er braucht deren mindestens zwei; der erste 
ist der nützlichere, mit ihm trägt er die Grundtöne auf, bedeckt er in kur- 
zer Zeit die ganze Leinwand, der andere, kleinere dient ihm für die Ein- 



Wolfgang Beinert 178 

zelheiten. Sie, meine Mutter, gelten mir als der kostbare Pinsel, den die 
Hand Jesu mit Liebe ergreift, wenn Er in den Seelen Ihrer Kinder eine 
große Arbeit vollbringen will, und ich bin der ganz kleine, den Er da- 
nach für die unbedeutenden Einzelheiten zu gebrauchen geruht."10 

Der heilige Mensch - der kleine Pinsel. In dieser scheinbar naiven, 
fast ein wenig unfreiwillig komischen Beschreibung ist eigentlich mei- 
sterlich beantwortet, was wir wissen wollen. Heilige sind gar kein unver- 
zichtbarer Bestandteil des Glaubenslebens; erst recht nicht ihre Vereh- 
rung. Künstler können mit vielen Schwierigkeiten fertig werden, sagt die 
kleine Karmelnonne; die Heiligenverehrung ist bloß •gut und nützlich", 
aber nicht heilswichtig, sagt das große Konzil von Trient11. Heilige sind 
keine Alternativen zur Autorität: hie Charisma, dort Amt; hie Ereignis, 
dort Institution. Der autoritative Pinsel Priorin ist viel wichtiger, erklärt 
die junge Schwester am Ausgang des 19. Jahrhunderts; das Amt ist so- 
gar für die Amtsträger •das hervorragende Mittel der Heiligung", erklä- 
ren die alten Bischöfe des II. Vatikanums am Ende des 20. Jahrhun- 
derts12. Doch das alles ist noch nicht der Kern der Sache. Er liegt im 
vergleichenden Bild selbst: Der heilige Mensch ist immer nur ein Werk- 
zeug! Er ist der Pinsel, mit dem Gott in Jesus sein Bild in den Seelen ma- 
len will, die im Umkreis des Heiligen sich befinden. 

Die Frage, wer ein Heiliger ist, verlagert sich auf die viel schwierigere 
Frage, auf die schwierigste Frage überhaupt: Wer ist Gott? Genau hier 
liegt allerdings auch, um dies gleich anzumerken, der entscheidende 
Punkt für die Zuwendung zum heiligen Menschen. Er ist eine aufs 
Ganze gesehen doch wohl unerläßliche Antworthilfe für die Lebens- 
frage nach Gott. 

Das germanische Wort heilig und seine Äquivalente im Hebräischen, 
Griechischen und Lateinischen haben allemal etwas Zweideutiges an 
sich13. In einem negativen Aspekt ist damit etwas unendlich Erhabenes, 
etwas aller normalen Erfahrung Transzendentes, das Abgesonderte und 
dadurch auch Absonderliche gekennzeichnet. In einer mehr positiven 
Perspektive versteht man unter heilig das Erhabene, Verehrungswürdige, 
weil Absolute, das Vollkommene und Unversehrte. Heilig ist, was total, 
gesund, ganz, was - mit einem Wort - glücklich und geglückt ist. Heilig 
und Heil rücken damit nahe zusammen. Beide Bedeutungen lassen sich 
10 Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften. Authentischer Text, Einsiedeln 
1958, 246. 
11 DS 1821: •... bonum atque utile esse, suppliciter eos invocare." 
12 Lumen gentium, 41 (in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. I, Freiburg 1966, 
295). 
13 Vgl. W. Beinert, Die Heiligen in der Reflexion der Kirche. Systematisch-theologische 
Grundlegung, in: Die Heiligen heute ehren, hrsg. von W. Beinert, Freiburg 1983, 14-17. 



Die Heiligen 179 

unverkürzt und restlos nur von Gott aussagen. Er ist der ganz Andere, 
der absolut Vollkommene par excellence. Er ist, sagt das Alte Testa- 
ment, der dreimal Heilige, d. h. der, dem in vollem Sinne einzig und al- 
lein dieses Prädikat zusteht (vgl. Jes 6,3). Wenn etwas und was allenfalls 
sonst noch heilig heißt, ist es in Ableitung von ihm, der zum Urheber al- 
ler kreatürlichen Heiligkeit wird. Hinter der damit sich abzeichnenden 
Relativierung steht die Erfahrung, daß die faktische Situation, die Situa- 
tion unserer alltäglichen Experimente eben nicht heilig, sondern Unheil 
ist. Unsere Suche nach dem Verständnis des heiligen Menschen wurde 
zuerst zu Gott verwiesen; jetzt wird ihr mit einem Mal wieder der Weg 
in die Welt gezeigt. Heiligkeit hat eine soteriologische Komponente; 
theologisch ausgedrückt: Die Frage nach der Heiligkeit läuft über die 
Frage nach dem Heil auf die Frage nach der Erlösung hinaus. Wer be- 
freit uns aus der Heillosigkeit zur Heiligkeit? 

Die christliche Antwort lautet: Jesus von Nazaret. Er ist für das Neue 
Testament der Heilige kat'exochen - außer ihm wird nur ein einziges 
Mal jemand anderes, Johannes der Täufer, heilig genannt (Mk 6,20). Je- 
sus ist der Erlöser, der Heilbringer ohnegleichen. Beides steht in kausa- 
lem Zusammenhang: Erlösung ist Heil, und Heil ist gegeben, wenn der 
unendlich heilige Gott herrscht. Die Gottesherrschaft, das Gottesreich 
ist - so der Inhalt der ganzen neutestamentlichen Eschatologie - die 
reale Möglichkeit der Welt, in die beseligende Gemeinschaft mit Gott 
selber zu gelangen und damit auch höchsten Anteil an seiner Heiligkeit 
zu gewinnen. Das Heilsgeschehen ist also ein Heiligungsgeschehen. 

Das ist an sich für einen Christen nichts Neues. Doch nicht selten 
wird eine Implikation vergessen, die außerordentlich bedeutungsvoll ist. 
Wer an Christentum denkt, denkt normalerweise an ein ungeheuer kom- 
pliziertes System von Regeln, Rechtsvorschriften, Lehren, Dogmen und 
Institutionen. Gewöhnlich stellen wir an den Anfang der Religion ein 
Buch, die Bibel. Man muß nur einmal in eine theologische Bibliothek 
gehen, um mit schierem Erschrecken zu sehen, wie viele Bücher inzwi- 
schen nötig geworden sind, um deren Botschaft zu entfalten. Keiner 
kann sie mehr lesen, immer weniger mögen sie lesen. Dabei beruht die- 
ser Gedankengang auf einem fundamentalen Irrtum. Christentum be- 
ginnt nicht mit der Bibel, sondern mit Jesus Christus. Nur: seine Bot- 
schaft ist in einem Buch festgehalten worden. Kirche ist kein Sozialge- 
füge, sondern die Gemeinschaft aller Glaubenden. Nur: das kann sie 
ohne Gefüge nicht sein. Theologie ist kein Lehrgebäude, sondern Nach- 
denken über Gott in Jesus Christus. Nur: dazu bedarf es der vielen 
Sätze. Kurz und knapp gesagt: Im Christentum geht es primär nie um 
Sachen, sondern immer um Personen - um Gott, um Jesus, um die Men- 



Wolfgang Beinert 180 

sehen. Alles andere zentriert sich um sie, sofern dieses andere unerläß- 
lich ist, um den personalen Kern zu bezeichnen, zu sichern und zu ent- 
falten. 

Damit ist jetzt auch die Bedeutung der Personen in den Blick gekom- 
men, die wir die Heiligen nennen: Sie sind die Menschen, •in denen", 
nach einem Wort Romano Guardinis, •das Geheimnis des Lebendigen 
Gottes waltete und die im Zusammenhang seiner auf die Heraufführung 
des Reiches gerichteten Vorsehung standen, das heißt aber die Glauben- 
den und Getauften"14. Der heilige Mensch - wir sehen es nun in aller 
Deutlichkeit - ist nicht der Ausnahmechrist, sondern der Normalchrist. 
•Der Heilige ist der Christ schlechthin", definiert Guardini15. Wir sind 
zum Umdenken gezwungen. Der nichtheilige Christ ist der zwar nicht 
Außergewöhnliche, aber doch der Außerordentliche, d. h., wörtlich ver- 
standen, der Mensch, der außerhalb der rechten Ordnung steht. Der 
maßlose Optimismus des Christentums - um nicht paulinisch zu sagen: 
seine Torheit - besteht darin, daß es die Menschheit nicht vom Schur- 
ken, sondern von jenen hoffnungslos Hinterdreingebliebenen definiert, 
die die acht Seligkeiten zum Grundgesetz des Handelns machen. Das 
Christentum ist allerdings - wir müssen es gestehen - nur allzu oft ver- 
sucht, •vernünftig" zu sein, wie es die Kinder dieser Welt sind. Dann 
vertraut es auf die Institutionen und die Lehren mehr als auf die Heili- 
gen. Aber diese sind Reflex des Lichtes, das in Christus aufgeleuchtet 
ist; sie sind der Resonanzboden des Wortes, das Fleisch geworden ist; 
sie sind Abbild der Ikone Gottes, die der Mensch Jesus ist. Er ist die 
Epiphanie des heiligen Gottes und darum der Heilige schlechthin; sie 
sind die Epiphanien Jesu Christi in der Zeit der Kirche und darum die 
in seinem Namen Geheiligten. Sie sind die lebendige Exegese des leben- 
digen Evangeliums. 

Die Strahlkraft des Heiligen 

Wir sind der Aufgabe, die unser Thema stellt, noch nicht ganz gerecht 
geworden. Noch ist alles ziemlich abstrakt. Die Frage ist offen, was wir 
aus dieser Exegese erfahren, theresianisch gesprochen, was der Pinsel 
malt. 

Zu den wirklich weithin unbekannten Heiligen gehört - im Unter- 
schied zu Franziskus - die heilige Makrina die Jüngere. Außer Patrolo- 
gen nimmt kaum jemand von ihr Notiz. Übrigens heißt sie so, um sie 

14 R. Guardini, Glaubenserkenntnis. Versuche zur Unterscheidung und Vertiefung, Freiburg 
1963, 148. 
15 Ebd., 151. 



Die Heiligen 181 

von ihrer gleichnamigen Großmutter zu unterscheiden, die auch eine 
Heilige war, Makrina die Ältere. Diese blüht noch mehr im Verborgenen 
der Kirche. Ein wenig günstiger haben es zwei andere von ihren Enkeln 
getroffen: Basilius, der als einer der wenigen Theologen den Beinamen 
•der Große" führen darf, und Gregor von Nyssa. Auch sie sind kanoni- 
sierte Heilige und wenigstens den fleißigeren Theologiestudenten be- 
kannt. Wir treffen auf einen Clan heiliger Menschen. Gregor verdanken 
wir die Kenntnis des Lebens seiner Schwester. Er hat ein •Gespräch mit 
Makrina über Seele und Auferstehung" hinterlassen16 und ihre Vita auf- 
gezeichnet17. Im Jahr 379 war Basilius gestorben. Der Bruder war un- 
tröstlich. Er brauchte Zuspruch. Auf dem Rückweg von der Synode von 
Antiocheia, die das 2. Ökumenische Konzil von Konstantinopel 381 vor- 
bereitete, in seine Bischofsstadt Nyssa machte er einen Abstecher ans 
Ufer der Iris in der nord-kleinasiatischen Provinz Pontus, wo Makrina 
in einem Kloster lebte. In einem harten und erbitterten Ringen mit sei- 
nen Argumenten gelingt es ihr zu geben, was der Bruder sucht. In jenem 
Dialog ist das festgehalten. Gregor fühlt sich frei und gelöst. Und das, 
obwohl er schon bei der ersten Begegnung sieht: Seine Partnerin, seine 
Schwester ist selbst vom Tod gezeichnet. Es geht mit ihr zusehends zu 
Ende. Am Morgen ihres Sterbetages tritt er an ihr Bett. Hören wir ihn 
nun selber: •Einerseits war mein Herz, wie begreiflich, in Traurigkeit 
versunken, weil es nicht mehr erwarten durfte, noch weiterhin diese 
Stimme zu hören ... anderseits begeisterte sich meine Seele geradezu an 
dem, was sich hier zeigte; denn sie schien wahrhaftig die irdische Natur 
überstiegen zu haben. Denn daß sie nicht einmal in den letzten Zügen 
bei der Erwartung des Hinübergehens etwas Fremdartiges erlitt noch 
wegen des Scheidens aus dem Leben Furcht zeigte, das schien mir nicht 
mehr Menschenart zu sein, sondern geradezu die Art eines Engels."18 

Der Bischof ist fasziniert, daß diese Frau in voller Kenntnis ihrer Si- 
tuation keine panischen Sterbevorbereitungen trifft, sondern ruhig und, 
solange sie es physisch vermag, theologische Erörterungen führt, bis 
diese ihr ganz von allein ins letzte Gebet übergehen. •Wie sie aber das 
Gebet vollendet hatte und die Hand zur Bekreuzung ans Gesicht 
führte", schreibt er weiter, •um damit das Ende des Gebetes anzuzeigen, 
beschloß sie, ganz schwer und tief aufatmend, zugleich mit dem Gebet 
ihr Leben."16 Das ist ein Ende in äußerster Gelassenheit. Makrina ist of- 
fensichtlich eine Persönlichkeit, die ganz und gar in sich ruht, nicht aus 

16 In: Des heiligen Bischofs Gregor von Nyssa Schriften (BKV, 56), München 1927,241-334. 
" Lebensbeschreibung der seligen Makrina, in: Des heiligen Bischofs Gregor von Nyssa 
Schriften, a.a.O. (Anm. 13), 335-368. 
18 Ebd., 355. " Ebd., 358. 



Wolfgang Beinert 182 

stoischer Unerschütterlichkeit, sondern in einer unendlich tiefen Ge- 
borgenheit. Sie ist der genaue Widerschein dessen, was der Heilige ist 
und wirkt. Er ist, um es in einem kurzen Wort zu sagen, der Mensch im 
Heil. 

Wir müssen es uns hier versagen, eine exakt belegte Theologie des 
Heiles nach der Bibel zu entwickeln20. Wie schon angedeutet, sagt das 
deutsche Wort sehr nachdrücklich, um was es geht: Heil ist jemand, der 
vollkommen ist, der sich selbst verwirklicht hat, dem Glück beschieden, 
der rundum unversehrt ist. In der Heiligen Schrift stehen im Umkreis 
Begriffe wie Frieden, Segen, Leben, Freiheit, Rechtfertigung, Rettung, 
Vollendung, Herrschaft Gottes. Sie gehören auch in unseren Tagen noch 
zu den guten Grundworten jedweder Anthropologie, mögen auch die 
damit gefaßten Inhalte im einzelnen unterschiedlich gedeutet werden. 
Die biblischen Autoren bemühen sich, sie als •jenseitige" Wirklichkei- 
ten zu zeigen, die die innerweltlichen Vorstellungen übersteigen; sie sind 
aber ebenso darauf aus, verständlich zu machen, daß es sich dabei um 
sehr konkrete, sehr erfahrbare, und also innerweltlich sich entfaltende 
Gegebenheiten handelt. Heil ist ein neues Verhältnis zu Gott: Gemein- 
schaft mit ihm. Sie manifestiert sich in der Befreiung von den grundle- 
genden Nöten des Daseins, als da sind Sünde und Tod, die äußerste Er- 
scheinungsformen des vielfältigen Unheils in der Welt sind. Um zu zei- 
gen, daß Jesus von Nazaret der Heilbringer ist, berichten die Evangelien 
von Totenerweckungen und vor allem von den Heilungswundern und 
Dämonenaustreibungen. Da deren Vorbedingung der Glaube ist, wird 
sichtbar, daß die Heilung über die medizinische Dimension hinaus gese- 
hen wird21. Aber als Erweis des Heiles kann sie gar nicht dieser medizi- 
nischen Dimension entraten, weil sonst Heil etwas Fragmentarisches 
und somit ein Widerspruch zu sich selber wäre. Heil bedeutet: Der 
ganze Gott wendet sich dem ganzen Menschen zu; das geht nur, wenn er 
sich in eine identifizierende Beziehung mit ihm und mit seinem Unheil 
setzt, wenn er - ganz schlicht gesagt - den Menschen wirklich Hebt: den 
Menschen, nicht nur seine Seele. 

Wenn nun der heilige Mensch die in der Kirchengeschichte aufschei- 
nende Epiphanie der Epiphanie Gottes ist, so erweist sich seine Heilig- 
keit genau darin, daß er ein Mensch ist, der Gott und die Menschen vor- 
behält- und rückhaltlos liebt. Zu dieser Liebe ist er nicht aus eigener 
Macht befähigt, sondern weil er, wie Guardini gesagt hat, glaubt und ge- 

20 Übersicht und Literatur bei G. Lanczkowski u.a., Heil und Erlösung, in: TRE XIV, 
a.a.O. (Anm. 5), 605-637. 
21 Vgl. Hilft Glaube heilen?, hrsg. von W. Beinert (Schriften der Kath. Akademie in Bayern, 
119), Düsseldorf 1985. 



Die Heiligen 183 

tauft ist, weil er also als ein Christ lebt. Er steht in der Gnade, und er hat 
sich dieser Gnade überlassen. Er ist gerufen worden, und er hat geant- 
wortet. Er hat sich von Gott einfangen lassen und ist darum gelassen. 
Das macht seine Anziehungskraft aus; das verleiht ihm jene - wie Gre- 
gor meinte - engelhafte Gleichmütigkeit, die nicht einmal durch das ei- 
gene Sterben zu erschüttern ist, obschon sie auch nicht die leiseste Ga- 
rantie dafür bietet, vor irgendeinem Schicksalsschlag bewahrt zu blei- 
ben. Die Biographien der Heiligen sind gewöhnlich nicht die von Sonn- 
tagskindern. Aber so hart die Heiligen umgetrieben werden und so ge- 
wöhnlich für sie wie für andere Menschen die Erfahrung der Resigna- 
tion und der Gottferne ist - man denke nur an die zehn Jahre •Nacht" 
bei Johannes vom Kreuz -, so wenig lassen sie sich dadurch einfangen 
und in den Abgrund treiben. Sie sind geborgen in der Liebe Gottes, und 
das strahlt aus. So bergen sie die anderen in eben dieser Liebe. Theresia 
von Lisieux schreibt: •Im Herzen der Kirche, meiner Mutter, werde ich 
die Liebe sein..., so werde ich alles sein."22 Das ist die Strahlkraft der 
Heiligen, das sind die Pinselstriche, die sie auf die Leinwand des 
menschlichen Herzens auftragen helfen. Ihre Wirkung macht der russi- 
sche Arzt Wladimir Lindenberg anschaulich, wenn er in einem Lebens- 
bild des Berliner Jesuiten Gebhard Graf Stillfried schreibt: •Er war 
wahrhaft ein Therapeut."23 Das gilt in der einen oder anderen Weise von 
allen großen Christen. Am Lebensausgang der jüngeren Makrina wird 
alles exemplarisch sichtbar. Die Sterbende vermag den Bruder über den 
Tod zu trösten. 

Der Heilige als Norm 

Hinter dem •Perche ad te" des Fra Masseo, mit dem wir unsere Überle- 
gungen eingeleitet haben, stand höchstwahrscheinlich nicht die nackte 
Neugier, sondern das Suchen nach der Legitimation seiner eigenen Ge- 
fährtenschaft zu Franziskus. Da ist ein Mensch, der radikal Gottes Wege 
geht. Es ist sehr vernünftig, bei jedem Verdacht von Radikalität zu fra- 
gen, wohin das führt. Die Thematik •Heilige" hat sich also auch der An- 
frage zu stellen, was sie uns gibt und bringt. Wozu also sollen wir unsere 
Aufmerksamkeit auf die Heiligen lenken - man könnte sogar fortfahren: 
und nicht gleich und gänzlich auf Gott selber? 

22 Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften. Authentischer Text, Einsiedein 
1958, 200 f. 

23 W. Lindenberg, Begegnung mit Heiligen unserer Tage, in: Gottes Freunde - unsere 
Freunde, a.a.O. (Anm. 6), 153. 



Wolfgang Beinert 184 

In dem erwähnten Buch über die •Erfahrung mit Heiligen" schreibt 
der Hamburger Religionspädagoge Otto Betz ein kurzes Lebensbild sei- 
nes Vetters und Freundes, des Jugendführers Eugen Elkenbach. Das ist 
nun ein ganz und gar unbekannter Heiliger, oder besser: •Nein, ein Hei- 
liger war er sicher nicht." So der erste Satz bei Betz. Die letzten Sätze 
aber lauten: •Aber für mich war er eine wichtige Gestalt" - dieser mit 
zwanzig Jahren in Polen gefallene junge Mann, der gar nichts Außeror- 
dentliches und Ungewöhnliches geleistet hat. •Ich habe ihn sehr gern 
gehabt, habe ihn verehrt. Vielleicht konnte ich ihn gar nicht so sehen, 
wie er war, sondern habe ihn in meiner Phantasie ergänzt. Aber er hat 
mich nun einmal aus dem Schlafzustand herausgeholt, zum ersten Mal 
fühlte ich mich von jemandem angerufen, mit Namen angesprochen und 
persönlich gemeint. Dafür bin ich ihm dankbar und fühle mich ihm ver- 
pflichtet."24 Hier scheint auf den Punkt gebracht, wovon wir reden. Die 
Bedeutung des Heiligen liegt in der Gefährtenschaft zu uns! Er ist ein 
Glaubender gewesen und steht somit in der gleichen Gemeinschaft der 
Glaubenden, der Kirche, wie wir, wie ich auch. Er hat diesen Glauben 
niemals unangefochten besessen, sondern sein Dunkel erfahren, oft in 
besonders großer Intensität. Das gilt selbst und das gilt vorab von Ma- 
ria, der Königin der Heiligen, die auch nur selig ist, weil sie geglaubt hat 
(vgl. Lk 1,45) und darin unsere Schwester im Glauben und Urbild der 
Kirche geworden ist. Der Heilige ist der Mensch im Heil, aber er ist 
nicht der ohne weiteres vor dem Bösen bewahrte Mensch. Er ist wie wir, 
aber anders als wir hat er sich endgültig bewährt: Er steht in der Wahr- 
heit, auf die hin wir aus sind. Eben dadurch und darin ruft er uns an, 
ruft er uns zur Nachfolge Christi auf. Martin Buber hat einmal über den 
Zaddik, die Heiligengestalt des Chassidismus, geschrieben: •Der 
Mensch bedarf des Rats, des Beistands, der Aufrichtung, der Rettung. 
Aber all dessen bedarf er ja nicht in den Belangen der Seele allein; sie 
sind ja alle in irgendeiner Weise mit den kleinen und großen Sorgen, 
Trübsalen und Verzweiflungen des Lebens selber verknüpft, und wenn 
man diesen nicht beikommt, wie soll man jene bewältigen? Es bedarf 
eines Helfers für Leib und Seele zugleich, für Irdisches und Himmli- 
sches in einem." Buber hebt dabei auf die psychosomatischen Heilungs- 
kräfte des Zaddik ab, der selber die Ganzheit und Einheit des Menschen 
realisiert hat. Dann fährt er fort: •Der Zaddik... hat seinen Chassidim 
den unmittelbaren Zugang zu Gott zu erleichtern, nicht zu ersetzen. Wie 
er den Chassid in Stunden des Zweifels stärkt, aber ihm die Wahrheit 

24 O. Betz, Eugen - das •Schauende Auge", in: Gottes Freunde - unsere Freunde, a.a.O. 
(Anm. 6), 57. 



Die Heiligen 185 

nicht einflößt, sondern ihm nur hilft, sie zu gewinnen und wiederzuge- 
winnen, so entbindet er in ihm die Kraft des rechten Betens.... Aber nie 
erlaubt er der Seele des Chassid, sich so sehr durch die seine vertreten 
zu lassen, daß sie sich der selbständigen Sammlung und Spannung be- 
gäbe, eben jenes Auf-Gott-Zugehens der Seele, ohne das ihr irdisches 
Dasein unerfüllt bleiben muß.... Nur bis an die Schwelle des Innersten 
darf der Mensch den Menschen vertreten."25 

Man kann diese Sätze Wort für Wort auf den christlichen Heiligen 
übertragen: Die Sache selber hat Betz aus seiner persönlichen Erfahrung 
geschildert; man kann sie in vielen Zeugnissen ähnlich wiederfinden. 
Der Heilige ist unser Helfer auf dem Weg zu Gott. Er ist Wegweiser und 
also in keinem Moment Ziel. Er ist der Gefährte, der schon am Ziel ist, 
das aber außerhalb seiner liegt. Als solcher ist er kaum entbehrlich. Die 
Zuwendung zu den Heiligen ist theologisch nur gut und hilfreich; an- 
thropologisch ist sie wohl mehr. Weil der Mensch ein Wesen der Gemein- 
schaft in allen und jeder seiner Beziehungen ist, auch mithin in seiner 
Gottesbeziehung, hat er den Mitmenschen, das Vorbild, den Helfer von- 
nöten. 

Das darf am Schluß noch ein wenig verdeutlicht werden - nicht mehr 
in langen Ausführungen, sondern in knappen Thesen. Sie können natur- 
gemäß nur sehr allgemein sein: Jeder Mensch braucht wohl seinen eige- 
nen persönlichen Heiligen, dem er nahesteht, der - nun im altrömischen 
Sinn verstanden - sein patronus ist, der für ihn eintritt und ihm hilft. Das 
ist ja der Segen einer • Wolke von Zeugen" (Hebr 12,1), in der es Vertre- 
ter der beiden Geschlechter, aller Zonen und Zeiten, aller Berufe und 
Stände, jeglicher Eigenheit und jedweden Schicksals gibt, daß man frei 
wählen darf, wen man sich zum •Zaddik" erkürt. Er muß nicht einmal 
kanonisiert sein; es ist nicht einmal gefordert, daß er schon zu den end- 
gültig Vollendeten gehört: Die lebendigen Heiligen sind manchmal 
ebenso wichtig wie die toten. Aber von alledem kann in einer Betrach- 
tung wie dieser nicht die Rede sein. Wir müssen uns auf das Allgemeine 
beschränken, das gerade vom Individuum aufgefüllt wird und aufgefüllt 
werden muß. 

Man könnte daran erinnern, daß die Existenz der Heiligen das Ge- 
gengewicht zur Sünde ist. Sie hält uns, wie die Schrift sagt, nur allzu oft 
in ihrer Herrschaft und drückt nieder (vgl. Rom 3,9; 6,7). Wir sind nur 
zu oft voller Resignation ob der Macht des Bösen und der Ohnmacht 
des Guten. Wir glauben an die Heiligkeit der Kirche und erleben auf al- 
len ihren Ebenen die Heillosigkeit, die manchmal auch bloß Dummheit 

M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 1949, 21-23. 



Wolfgang Beinert 186 

und Kleinkariertheit ist. Daß diese Wirklichkeit nicht das letzte Wort 
hat, daß die Gnade siegreich, die Erlösung keine bloße Hoffnung und 
erst recht nicht Utopie ist, das beweisen die Heiligen. Sie sind das unwi- 
derlegbare, weil lebendige Argument dafür, daß es nicht nur Haß, son- 
dern auch Verzeihung gibt, nicht nur Aggression, sondern auch Geduld, 
nicht nur Eigennutz, sondern auch Liebe in der Welt und in der Kirche. 

Man könnte weiter daran erinnern, daß die Heiligen erweisen, daß die 
Kirche stets über erneuernde Kräfte verfügt, daß sie der Sauerteig im 
Mehl dieser Zeitlichkeit ist. Manchmal mag man den Eindruck haben, 
daß ihr höchster Wert die Orthodoxie ist. Wer wollte auch zweifeln an 
ihrem Wert! Aber sie ist der kirchlichen Güter höchstes nicht - oder ge- 
nauer: Sie allein reicht nicht hin. Denn sie kann erstarren in dogmatisti- 
schem Formalismus. Wohin das führt, kann man in der Geschichte von 
Ijob nachlesen. Da eilen in löblicher Weise die Vertreter des rechten 
Glaubens zum geschundenen Opfer der Wette Satans mit Gott. Was sie 
erreichen, hat Heinz Zahrnt unnachahmlich geschildert: Die Freunde 
•reden nur in kühler Lehrhaftigkeit auf ihn ein - wie Zuschauer am 
Rande des Spielfelds. Es ist ihnen mehr um die Richtigkeit ihrer Lehre, 
um die Stimmigkeit ihrer Dogmatik zu tun als um Trost und Hilfe für 
Hiob. Am Ende drehen sie sich nur noch hoffnungslos im Kreis: Ewig 
wandeln im Kreise die Rechtgläubigen."26 Sie fördern nicht das geistli- 
che Leben, sondern töten dessen letzte Reste noch ab. Die Heiligen aber 
brechen aus dem Kreis aus; ihre Liebe treibt sie nach vorn. In ihnen ge- 
winnt das reformatorische Moment jeder Gnade Gestalt. Sie erneuern 
die Kirche und halten sie genau dadurch im richtigen Glauben. Dafür 
müssen sie in Kauf nehmen, daß sie zu Lebzeiten als schwierige Kinder 
der Mutter Kirche gelten. Die Kirche ist nicht selten in Versuchung, jene 
lieber draußen als drinnen zu sehen. Sie hat sie geschunden und sogar 
verbrennen lassen. Sauerteig ist für Mehl immer störend. Es spricht frei- 
lich für die Kirche, daß sie wenigstens die toten Heiligen als gute Hei- 
lige gelten läßt. 

Man könnte daran erinnern, daß die Heiligen in der Glaubensgemein- 
schaft die eschatologische Spannung wachhalten. Das letzte Konzil hat 
einen Topos wiederaufgenommen, der zu ihren ursprünglichen gehört: 
•Das Ende der Zeiten ist also bereits zu uns gekommen, und die Erneue- 
rung der Welt ist unwiderruflich schon begründet und wird in dieser 
Weltzeit in gewisser Weise wirklich vorausgenommen. Denn die Kirche 
ist schon auf Erden durch eine wahre, wenn auch unvollkommene Hei- 
ligkeit ausgezeichnet."27 Aber wer nimmt das ernst? Verstricken wir uns 
26 H. Zahrnt, Wie kann Gott das zulassen ? Hiob - Der Mensch im Leid, München 1985, 27 f. 
21 Lumen gentium, 48 (a.a.O. [Anm, 12], 315). 



Die Heiligen 187 

nicht allzu gern in die vordergründigen Probleme, debattieren wir nicht 
leidenschaftlich um das Vorletzte, so daß wir das Letzte vergessen? 
Nicht einmal die Apostel waren vor der Sehnsucht gefeit, sich Hütten zu 
erbauen, in denen man ganz gut wohnen kann (vgl. Mt 17,4). Die Heili- 
gen aber in der apostolischen Kirche - und die Apostel haben sehr bald 
das Illusorische ihres Wunsches erkannt - halten die Sehnsucht nach 
der Vollendung, nach dem endlosen Ende wach. Sie verzehren sich in 
der Liebe nach der Gemeinschaft mit Gott und reißen uns in ihr nach 
oben und nach vorne. Dank ihrer bleibt die Kirche als Volk Gottes auf 
dem Weg durch die Zeit. 

Man kann endlich daran erinnern, daß uns die Heiligen neue Weisen 
der Verwirklichung des Christseins zeigen. Weil sie, wie schon öfters ge- 
sagt, nicht blasse Schemen, sondern aufregende Originale sind, weil kei- 
ner dem anderen gleicht, sind sie zum Helfer für unsere eigene Indivi- 
dualität befähigt. Es war lange ein Fehler christlicher Pädagogik, daß sie 
zur möglichst treuen Nachahmung der Heiligen aufrief, was meist be- 
deutete, die einzelnen Züge ihres Lebens treu nachzuzeichnen. Vor al- 
lem in den Orden stellte man die Erziehung oft darauf ab, immer erst zu 
fragen, wie sich wohl der Vater Gründer oder die Mutter Stifterin in die- 
ser oder jener Situation verhalten hätte. Man mußte angezogen gehen 
wie sie, möglichst alle Regeln buchstäblich befolgen, die sie zu ihrer Zeit 
als angemessen erkannt hatten, auch wenn die Gegenwart längst neue 
Herausforderungen stellte. Wer Originale imitiert, wirkt leicht komisch. 
Was die Heiligen schenken können, ist nicht das Material, sondern die 
gestaltende Form für das eigene Leben, ist nicht das System, sondern 
der Geist. Das ist der Sinn einer alten chassidischen Erzählung: •Vor 
dem Ende sprach Rabbi Sussja: ,In der kommenden Welt wird man 
mich nicht fragen: Warum bist du nicht Mose gewesen? Man wird mich 
fragen: Warum bist du nicht Sussja gewesen?'"28 Aber wenn man auf 
Mose schaut, kann man innewerden, wie man Sussja wird. So erfahren 
wir im Umgang mit den Heiligen das Geheimnis unserer eigenen Beru- 
fung. 

Die Wahrheit der Heiligen 

An manches ließe sich in diesem Kontext noch erinnern - wir lassen es 
dennoch genug sein: Das Allgemeine öffnet gerade hier den Weg ins Be- 
sondere, in die Wirklichkeit des Christlichen, die für den einzelnen als 
einzelnen gilt. Es bleibt nur noch eine Zusammenfassung des Gesagten. 
Dem Theologen ist es verstattet, sie theologisch zu versuchen. 

28 M. Buber, a.a.O. (Anm. 22), 394. 



Kardinal Friedrich Wetter 188 

In einem tiefen Sinn sind alle Christen Theologen. Die mittelalterli- 
chen Gelehrten haben unterschieden zwischen Theologie als Wissen- 
schaft (scientia) und als Weisheit (sapientia). Im Lehrbetrieb und mit wis- 
senschaftlichen Mitteln kann man bis zur scientia gelangen. Sie ist wich- 
tig und unerläßlich, aber nicht das Entscheidende. Das ist die sapientia, 
was wörtlich heißt: das Verkosten. Der Mensch ist zur Fülle der Theolo- 
gie und darin zur Fülle des Christseins gekommen, wenn ihm die Dinge 
so schmecken, wie sie wirklich sind. Genau dies aber ist, wenn Defini- 
tion des Christen, dann im Sinne des Neuen Testaments auch Definition 
des Heiligen. Er verhilft damit zur Wahrheit in der Freiheit der Kinder 
Gottes und wirkt heilend, weil er zur ganzen Fülle des Seins leitet. 

Als Bischof Gregor von Nyssa auf dem Weg zu Makrina war, hatte er 
eines Nachts dreimal ein Traumgesicht. Es war ihm, als trüge er in den 
Händen die Reliquien von Märtyrern •und als ginge von denselben ein 
Glanz aus wie von einem reinen Spiegel, wenn man ihn der Sonne ge- 
genüberstellt, so daß mir die Augen ob des Lichterglanzes geblendet 
wurden"29. Das hat ihn damals sehr beunruhigt. Verstanden hat er den 
Traum erst nach dem Hinscheiden seiner Schwester. Wann werden wir 
verstehen, daß uns im Heiligen Christus, das Heil und das Licht der 
Welt, begegnet? 

Lebensbeschreibung der seligen Makrina, a.a.O. (Anm. 14), 349. 

Edith Stein 
Ein Leben an Gottes Hand 

Kardinal Friedrich Wetter, München 

Am 1. Mai 1987 wird der Hl. Vater die Karmelitin Edith Stein in Köln 
seligsprechen. Damit bezeugt die Kirche, daß ihr Leben in Gott vollen- 
det ist. Gott hat sie zu sich in sein ewiges Leben heimgeholt. Die Men- 
schen sind anders mit ihr umgegangen: Wohl am 9. August 1942 haben 
sie Edith Stein in den Gaskammern von Auschwitz umgebracht. 

45 Jahre sind seither vergangen. Und doch gehört Edith Stein nicht 
der Vergangenheit an. •Die Heiligen altern praktisch nie... Sie werden 
niemals zu Männern und Frauen von gestern. Sie sind immer Männer 




