Josef Sudbrack 172

Nacht uns bringen? Werden wir mit gesunden Gliedern am nichsten
Morgen aufwachen? Wir werfen uns, mit unerschiitterlichem Vertrauen
auf Gottes Macht, Giite und Erbarmen bauend, riickhaltios in Seine
starken und schiitzenden Vaterarme mit dem Stofigebet: ,Du allein
weiBt ja, was mir zum Segen und zum Frieden dient fiir Zeit und Ewig-
keit, darum mach mit mir, was Dir gefallt‘.

Ich halte still, wie Gott will.“

Der vorliegende Beitrag stiitzt sich auf Briefe P. Rupert Mayers und auf Mitschriften von
Vortrigen, die er den Schwestern von der heiligen Familie gehalten hat. Das sich daraus
ergebende Bild seiner Spiritualitiit deckt sich mit dem geistlichen Portrait, das der Verfas-
ser dieses Aufsatzes in der Broschiire: P, Rupert Mayer, Zeugnis vor Gott, Dienst an den
Menschen, Wiirzburg 1987, aufgrund anderer Quellen gezeichnet hat. Zur Biographie des
Seligen vergleiche Walter Rupp, Pater Rupert Mayer SJ. Der Apostel Miinchens, in: GuL 59
(1986) 430-445. Hier ist nachzutragen, daB der Primizprediger von P. R. Mayer SJ Dr. Ri-
chard Wahl war und nicht Konrad Mangold, wie versehentlich behauptet wurde.

Wir danken den Familienschwestern fiir die Uberlassung der Dokumente. Auslassungen
in den Zitaten sind nicht immer eigens vermerkt. Die Redaktion

Die Heiligen -
Erscheinungen des Christusheiles

Wolfgang Beinert, Regensburg

Die Fragwiirdigkeit des Heiligen

Die ,,Fioretti* berichten iiber den heiligen Franz von Assisi folgende Be-
gebenheit: Als eines Tages der Heilige aus dem Wald bei Porziuncola
kam, wo er gebetet hatte, da trat ihm Fra Masseo entgegen, einer der
ersten Gefdhrten, der sich ihm 1210 angeschlossen hatte: ,,Perché ad te,
perché ad te, perché ad te tucto el mondo viene derieto et omni persona
pare che desideri de vederte?“! Der merkwiirdige Schrei zeugt von der
tiefen Betroffenheit des Bruders: ,,Warum zu dir, warum zu dir, warum
zu dir ausgerechnet kommt alle Welt, und warum scheint jedermann
ausgerechnet dich sehen und hdren und dir folgen zu wollen?“ Scho-
nungslos gibt er den Grund setner Bestiirzung an: ,,Du bist nicht schon,
du bist kein groBler Gelehrter, du bist nicht adelig — wie also kommt es,
daf} alle Wehlt gerade dir nachlauft?“

t I Fioretti di §. Francesco. Testo volgare umbro del s. XV, Assisi 1955, 31.



Die Heiligen 173

Moglicherweise konnen wir heute besser die elementare Verwunde-
rung des Fra Masseo begreifen als frither. Nach einer Epoche verlege-
nen Schweigens iiber die Heiligen beginnen wir heutzutage und hierzu-
lande iiber sie von neuem mit Macht zu reden. Wir kniipfen dabei nicht
einfach dort an, wo wir, etwa um 1950 herum, zu sprechen aufgehort ha-
ben. Was im Mittelalter begonnen und in der Zeit der Gegenreformation
eine nicht selten bis ins Abstruse reichende Uberhdhung erfahren hatte,
lieB sich nicht einfach fortsetzen. Die Heiligen waren da zu Helden ge-
worden, die wie weiland Herkules die schwierigsten Aufgaben spielend
erledigten, was ihnen schon deshalb nicht allzu schwer fiel, weil sie ne-
ben einer staunenswerten Askese auch iiber himmlische Wunderhilfen
zu verfiigen schienen. Was lieB sich dann Besseres mit ihnen anstellen,
als sie zu Patronen mit genau definierten Ressorts fiir alle Notlagen des
Lebens zu ernennen und sich mit allen Mitteln ihrer Hilfe zu versichern
gegeniiber dem dunklen Walten des gottlichen Geschicks. Prototypen
dieses Denkens sind jene Darstellungen des Jiingsten Gerichts, in denen
die barmherzige Mutter Maria dem unerbittlichen Richter Christus in
den Arm fillt. Doch letztendlich fiihrte diese Vorstellung von den Heili-
gen nicht zu gréBerer Nihe zu ihnen, sondern in eine Entfremdung von
ihnen. Das Mittelalter hatte sie auf seinen Tafelbildern mit idealisierten
Ziigen auf goldenem Hintergrund gemalt. Sie waren bewundernswert,
aber strahlten keine echten Impulse mehr in die Niederungen des ge-
woéhnlichen Christenlebens aus. In der Neuzeit entriickten sie mehr und
mehr in einen immer noch glinzenden, aber undurchsichtigen Nebel.
Die geprigte Eigenart ihrer Personlichkeit ging verloren. Die Frage des
Bruder Masseo verstummte. War sie nicht lingst beantwortet durch das
wundersame Heldentum, das alle Heiligen gleicherweise zu zieren
schien? Die Charakterziige wurden austauschbar, die Anekdoten lieBen
sich miihelos von einer Lebensbeschreibung auf die andere iibertragen.
Aus dem Individuum wurde ein Typus. Die offizielle Liturgie selber sug-
gerierte nichts anderes. Bis heute hat sie nur fiir sehr wenige iiberra-
gende Gestalten eigene Offizien; im allgemeinen werden sie in Sche-
mata gepref3t, die jede biographische Originalitit einebnen und als ein-
ziges Merkmal nur noch ihre Gruppenzugehorigkeit erkennen lassen:
., Fir Mirtyrer — Fir Hirten der Kirche - Fiir Kirchenlehrer - Fiir Jung-
frauen — Fiir heilige Ménner und heilige Frauen“ - so klassifiziert das
gegenwirtig geltende Missale?. Es bemiiht sich zwar, doch noch den

2Vgl. MeBbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Kleinausgabe, Einsiedeln
1976, 897-954.



Wolfgang Beinert 174

einen oder anderen Charakterzug zur Geltung kommen zu lassen?, und
hat wenigstens jene unsiglich negative Definition des tridentinischen
MeBbuchs fiir verheiratete Frauen vermieden, die da lautete: ,,nec virgo
nec martyr” (weder Jungfrau noch Mirtyrerin) — aber eine nihere Ana-
lyse der Gebetsinhalte wiirde doch sehr schnell zeigen, daB da vieles ge-
sagt wird, was auf alle paf3t und keinem wirklich gerecht wird. So bleibt
die Figur des Heiligen blaf.

Man darf auch nicht vergessen, dai die Heiligen - unversehens und
ohne daBl es anfangs jemand wirklich gewollt hatte — in die Kontrover-
sen hineingerieten, die die Reformation ausgeldst hatte. Aus den gro3en
Zeugen des Christentums wurden die Eideshelfer des Katholizismus;
das hatte dann zur Folge, daf} ein guter Evangelischer sich dadurch aus-
wies, dafl er méglichst kein oder allenfalls ein negatives Verhéltnis zu ih-
nen zur Schau tragen muBte. Die katholischen Barockkirchen wurden zu
Versammlungsrdumen immer groflerer und priachtigerer Heroenstatuen,
die evangelischen Gotteshduser immer leerer und kahler; der Bilder-
sturm sorgte dafiir, daB die alten Kirchen sehr bald den neuen glichen.

Welch ein Kontrast zur Bestiirzung des Bruder Masseo im Wald vor
Porziuncola! Welch ein Kontrast auch zum Heiligenbild, das die neute-
stamentlichen Gemeinden entwickelt hatten. Nicht nur die feierlichen
Briefeingdnge des Romer- und der beiden Korintherbriefe (vgl.
Rom 1,7; 1 Kor 1,2; 2 Kor 1, 1), sondern auch eher beilaufige Bemer-
kungen (wie z.B. Apg 9,13; Eph 1,15-19) bekunden, daB3 die Heiligen
nicht die auBerordentlichen, sondern die gewodhnlichen Christen, nicht
die geistlichen Meister, sondern die Schiiler des Heiligen Geistes sind.
Nur sind die Autoren hellsichtig iiberzeugt, daB3 die Heiligen zwar nor-
male Christen, daB aber normale Christen etwas hdéchst Anormales sind.
Sie stellen in ihrer Zeit vollkommen neue Beziehungs- und Bewertungs-
schemata auf. Der grofle Christ Paulus formuliert dieses Umstiirzende
in seinem Kommentar zum Tod seines Herrn (1 Kor 1,18-31). Man muf3
ihn ganz lesen; ich greife nur drei Verse (26-28) heraus: ,,Seht doch auf
eure Berufung, Brider! Da sind nicht viele Weise im irdischen Sinn,
nicht viele Machtige, nicht viele Vornehme, sondern das Térichte in der
Welt hat Gott erwihlt, um die Weisen zuschanden zu machen, und das
Schwache in der Welt hat Gott erwihlt, um das Starke zuschanden zu
machen. Und das Niedrige und Verachtete hat Gott erwéhlt: das, was
nichts ist, um das, was etwas ist, zu vernichten.“ Fiir den Apostel ist das
die Berufung aller Christen. Wer ihr nachkommt, ist ein Heiliger.

3 So gibt es bei den Commune-Texten fiir heilige Minner und heilige Frauen besondere
Formulare fiir Ordensleute, Heilige der Nichstenliebe und Erzieher (vgl. Mefbuch, a.a.0.
[Anm. 2], 946-951).



Die Heiligen 175

Spitestens hier wird das Thema ,,Heilige* nicht mehr nur fragwiirdig,
sondern provozierend. Heilige sind gar nicht da zum folgenlosen Be-
wundern und zum Verehren. Sie sind vielmehr das Normalmal3 des
Christlichen, die MeBlatte fiir die eigene GroBe, das Kriterium eines Le-
bens, das vom Evangelium geprigt ist. Vielleicht war es unumginglich,
daB in einer christlich durchformten Welt, wie sie von der Spatantike bis
~ mit allen Ausldufern gerechnet - in unser Jahrhundert hinein bestand,
aus dem Heiligen der ,,Ausnahmechrist* wurde. Doch das ist heute Ver-
gangenheit. Wir stehen in einer Epoche, die der Alten Kirche wenigstens
darin #hnlich ist, dafl das AuBergewdhnliche schon darin besteht, dai
einer noch oder wieder Christ ist. Unsere Sensibilitit fiir den Heiligen,
wie die Schrift ihn gezeichnet hat, ist damit wiedererweckt.

Man kann das an vielen Symptomen ablesen. Zwei seien genannt. Im
I11. Band der 3. Auflage der protestantischen Enzyklopidie Religion in
Geschichie und Gegenwart, erschienen 1959, gibt es ein eigenes Stichwort
»Heilige“ nicht; ,,Christliche Heiligenverehrung” wird auf knapp vier
Spalten abgehandelt*. In dem Ende 1985 publizierten Band XIV der
ebenfalls protestantischen Theologischen Realenzyklopddie nimmt die
Vox ,,Heilige/Heiligenverehrung* nicht weniger als 31 Seiten ein’. Einer
der Bearbeiter ist ein katholischer Theologe. — Das zweite Symptom:
Anfang 1986 veroffentlichte der Verlag Herder ein Taschenbuch mit
dem Titel Gottes Freunde — unsere Freunde. Verschiedene Verlagsautoren
waren gebeten worden, ihre — so der Untertitel — ,,Erfahrung mit Heili-
gen“ niederzuschreiben®. Der Band hebt an mit einem Aufsatz von Bi-
schof Karl Lehmann, Die unbekannten Heiligen, und endet mit einer
Uberlegung des Weihbischofs Walter Kampe: Heiligsprechung durch das
Gottesvolk? Dazwischen sind teils in sehr persdénlicher Darstellung, teils
in biographischen Deutungen fast ausnahmslos Essays zu lesen {iber
Menschen, die zwar kanonisiert, aber doch weithin unbekannt geblieben
sind, oder iiber solche, die iiberhaupt iiber ihren engen Lebenskreis hin-
aus keine Spur hinterlassen haben. Dem Leser kommt fast unweigerlich
die Frage des Fra Masseo auf die Lippen: Die Erfahrungen, die da fest-
gehalten werden, haben die Verfasser nicht mit schénen oder gebildeten
oder vornehmen Menschen gemacht. ,,Perché ad te, perché ad te, perché
ad te?* In den ,Fioretti“ hatte Franziskus mit leiser Ironie Gber das
Stammeln seines Gefidhrten geantwortet: ,,Vuol tu sapere, vuol tu sa-
pere, vuol tu sapere, perché ad me viene tucto el mondo derieto? -
,Wissen willst du, wissen willst du, wissen willst du, warum mir alle

4 RGG 111, Tabingen 1959, 171-175.
5 TRE X1V, Berlin 1988, 641-672.
¢ Gottes Freunde — unsere Freunde. Erfahrung mit Heiligen, Freiburg 1986.



Wolfgang Beinert 176

Welt nachlduft?” Interessanterweise zitiert er nun die gleiche Stelle aus
dem 1. Korintherbrief, die sich uns vorhin aufdringte, als wir die neute-
stamentliche Theologie des Heiligen erlduterten. Franz lebte einfach das
Evangelium — und das war zu allen Zeiten, auch denen des christlichen
Mittelalters, etwas Ungewdhnliches. ,,Alhora Frate Masseo ... se expa-
ventd®, schlieBt die Erzdhlung der ,,Fioretti“: ,,Da erschauderte der Bru-
der Masseo.”

Wir kénnen das nachfiihlen, hoffentlich. Doch begniigen kénnen wir
uns damit ebenso wenig wie Fra Masseo da Marignano. Er hatte das
Gliick, in der Schule eines wahren Heiligen zu leben. Wir miissen — und
auch das mag hier ein Stiick der den Heiligen geziemenden Entsagung
sein — es genug sein lassen, uns auf dem Weg der theoretischen Erkennt-
nis versuchsweise auf das Geheimnis der Heiligen einzulassen. Bleiben
sollte es dabei freilich nicht ...

Die Norm des Heiligen

Was ist ein heiliger Mensch? Die Frage lieBe sich auf sehr unterschiedli-
che Weise beantworten. Man kénnte die Religionsgeschichte zu Rate
ziehen und ihn als die menschliche Erscheinungsform des Numinosen
charakterisieren, die es zu allen Zeiten und in allen Religionen gibt. Das
wire sicherlich 6kumenisch hilfreich: Es wiirde deutlich werden, daf}
»von den &ltesten Zeiten bis zu unseren Tagen* sich ,,bei allen Volkern
eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen Macht* findet, ,,die dem
Lauf der Welt und den Ereignissen des menschlichen Lebens gegenwiir-
tig ist“%, und daB es allenthalben Menschen gibt, die ,,nahe der Nabe des
Rades” sind, wie M. Kédmpchen und G. Sartory ,,Die Heiligen in den
Weltreligionen“ apostrophiert haben®. Aber das spezifisch Christliche
wiirde so nicht deutlich.

Wire es dann nicht am einfachsten, wir richteten unser Augenmerk
auf die kanonisierten Personlichkeiten der rémisch-katholischen Kirche,
die ja doch einen akribischen Prozef durchstanden haben (ich meine
den nach ihrem Tod; manche muften sich auch schon zu Lebzeiten der
kirchlichen Gerichtsbarkeit stellen), ehe sie zur Ehre der Altire erhoben
wurden? Man miifite dann nur nach dem kleinsten gemeinsamen Nen-
ner suchen, um die gesuchte Antwort herauszudestillieren. Aber auch
das wire moglicherweise nicht sehr hilfreich. Die kanonisierende Kirche

? I Fioretti di S. Francesco, a.2.0. (Anm. 1), 32.

& Nosira aetate, 2 (in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. I1, Freiburg 1967, 489).

° Nahe der Nabe des Rades. Die Heiligen in den Welireligionen, hrsg. von M. Kidmpchen, G.
Sartory, Freiburg 1985; vgl. die Besprechung in: GulL 59 (1986) 393.



Die Heiligen 177

hat niemals behauptet, sie erfasse mit ihrem Verfahren alle wirklich hei-
ligen Christen, oder umgekehrt, nur jene, die im Katalog ihrer offiziellen
Heiligen stehen, seien die Freunde Gottes. Die Heiligsprechungen sind
stets auch zeiteingebundene Vorgénge: Gerade aktuelle ethische Leitbil-
der sollen personalisiert, bestimmten Gruppen, z.B. Ordensgemein-
schaften, soll eine Hilfe gegeben werden, politische Erwartungen sollen
erfiillt werden, wie das bei der Kanonisierung der Jeanne d’Arc der Fall
war. Das alles ist sehr legitim, doch unvermeidlich einseitig. Niemand
glaubt doch in der Kirche, es sei nur einer unter der unzdhlbaren Schar
der Pfarrer heilig, Jean-Marie Vianney, oder es seien nur die paar Miit-
ter bei Gott, die kanonisiert sind. So miissen wir weiter fragen.

Fir den Theologen vom Fach liegt es nahe, in abgriindigen Erérterun-
gen Kriterien zu erstellen, die universal anwendbar sind. Aber das wire
ziemlich abstrakt und wiirde gerade dem Wesen des Gemeinten wider-
sprechen, das offensichtlich darin besteht, dal der Heilige ein Original
ist, das sich jeder Schematisierung widersetzt, das aus allen Schubladen
wieder herausliuft, in denen man es unterbringen will. So mag es am be-
sten sein, sich an Experten der Heiligkeit zu wenden - und wer wire das
mehr als die Heiligen selber?

Theresia von Lisieux war ein hinreiend schénes, ein bezaubernd in-
telligentes und ein herzerfrischend unkonventionelles Madchen. Sie will
in den Karmel eintreten, und weil sie noch nicht alt genug dazu ist, mar-
schiert sie schnurstracks zum Papst, um Dispens zu bekommen. Der ver-
weist sie zu ihrer unsiglichen Enttiuschung an den Ortsbischof, der
schon einmal Nein gesagt hatte. Endlich gelingt es ihr doch, ihren Le-
benswunsch zu verwirklichen. Mit 24 Jahren stirbt sie. Kurz zuvor
schreibt sie in den Aufzeichnungen fiir ihre Priorin Mutter Marie de
Gonzague: ,,Konnte die Leinwand, die ein Kiinstler bemalt, denken und
sprechen, sie wiirde sich gewiB nicht beklagen, wieder und wieder von
einem Pinsel betupft zu werden, und das Los dieses Werkzeugs auch
nicht beneiden, denn es wiire ihr klar, daB sie nicht dem Pinsel, sondern
dem ihn fithrenden Kiinstler die Schoénheit verdankt, die sie bekleidet.
Der Pinsel seinerseits kénnte sich des mit ihm ausgefiihrten Kunstwerks
auch nicht riithmen; er weiB}, Kiinstler sind nicht verlegen, Schwierigkei-
ten iiberwinden sie spielend und bedienen sich mitunter auch gern
schwacher und schadhafter Werkzeuge ... Meine vielgeliebte Mutter, ich
bin ein kleiner Pinsel, den Jesus gewihlt hat, um sein Bild in den Seelen
zu malen, die Sie mir anvertraut haben. Ein Kiinstler bedient sich nicht
nur eines einzigen Pinsels, er braucht deren mindestens zwei; der erste
ist der nitzlichere, mit ihm trigt er die Grundténe auf, bedeckt er in kur-
zer Zeit die ganze Leinwand, der andere, kleinere dient ihm fiir die Ein-



Wolfgang Beinert 178

zelheiten. Sie, meine Mutter, gelten mir als der kostbare Pinsel, den die
Hand Jesu mit Liebe ergreift, wenn Er in den Seelen Ihrer Kinder eine
grofle Arbeit vollbringen will, und ich bin der ganz kleine, den Er da-
nach fir die unbedeutenden Einzelheiten zu gebrauchen geruht.“1

Der heilige Mensch ~ der kleine Pinsel. In dieser scheinbar naiven,
fast ein wenig unfreiwillig komischen Beschreibung ist eigentlich mei-
sterlich beantwortet, was wir wissen wollen. Heilige sind gar kein unver-
zichtbarer Bestandteil des Glaubenslebens; erst recht nicht ihre Vereh-
rung. Kiinstler konnen mit vielen Schwierigkeiten fertig werden, sagt die
kleine Karmelnonne; die Heiligenverehrung ist bloB ,,gut und niitzlich*,
aber nicht heilswichtig, sagt das groBle Konzil von Trient'!. Heilige sind
keine Alternativen zur Autoritdt: hie Charisma, dort Amt; hie Ereignis,
dort Institution. Der autoritative Pinsel Priorin ist viel wichtiger, erkiart
die junge Schwester am Ausgang des 19. Jahrhunderts; das Amt ist so-
gar fiir die Amtstrdger ,,das hervorragende Mittel der Heiligung®, erkli-
ren die alten Bischofe des II. Vatikanums am Ende des 20. Jahrhun-
derts'2. Doch das alles ist noch nicht der Kern der Sache. Er liegt im
vergleichenden Bild selbst: Der heilige Mensch ist immer nur ein Werk-
zeug! Er ist der Pinsel, mit dem Gott in Jesus sein Bild in den Seelen ma-
len will, die im Umkreis des Heiligen sich befinden.

Die Frage, wer ein Heiliger ist, verlagert sich auf die viel schwierigere
Frage, auf die schwierigste Frage iiberhaupt: Wer ist Gott? Genau hier
liegt allerdings auch, um dies gleich anzumerken, der entscheidende
Punkt fur die Zuwendung zum heiligen Menschen. Er ist eine aufs
Ganze gesehen doch wohl unerlidBliche Antworthilfe fiir die Lebens-
frage nach Gott.

Das germanische Wort keilig und seine Aquivalente im Hebriischen,
Griechischen und Lateinischen haben allemal etwas Zweideutiges an
sich®3, In einem negativen Aspekt ist damit etwas unendlich Erhabenes,
etwas aller normalen Erfahrung Transzendentes, das Abgesonderte und
dadurch auch Absonderliche gekennzeichnet. In einer mehr positiven
Perspektive versteht man unter heilig das Erhabene, Verehrungswiirdige,
weil Absolute, das Vollkommene und Unversehrte. Heilig ist, was total,
gesund, ganz, was — mit einem Wort - gliicklich und gegliickt ist. Heslig
und Heil riicken damit nahe zusammen. Beide Bedeutungen lassen sich

19 Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften. Authentischer Text, Einsiedeln
1958, 246.

1t DS 1821: ... bonum atque utile esse, suppliciter eos invocare.”
12 Lumen gentium, 41 (in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. I, Freiburg 1966,
295).

1 Vgl. W. Beinert, Die Heiligen in der Reflexion der Kirche. Systematisch-theologische
Grundlegung, in: Die Heiligen heute ehren, hrsg. von W. Beinert, Freiburg 1983, 14-17.



Die Heiligen 179

unverkiirzt und restlos nur von Gott aussagen. Er ist der ganz Andere,
der absolut Vollkommene par excellence. Er ist, sagt das Alte Testa-
ment, der dreimal Heilige, d.h. der, dem in vollem Sinne einzig und al-
lein dieses Priadikat zusteht (vgl. Jes 6,3). Wenn etwas und was allenfalls
sonst noch heilig heiBt, ist es in Ableitung von ihm, der zum Urheber al-
ler kreatiirlichen Heiligkeit wird. Hinter der damit sich abzeichnenden
Relativierung steht die Erfahrung, daB die faktische Situation, die Situa-
tion unserer alltiglichen Experimente eben nicht heilig, sondern Unbheil
ist. Unsere Suche nach dem Verstindnis des heiligen Menschen wurde
zuerst zu Gott verwiesen; jetzt wird ihr mit einem Mal wieder der Weg
in die Welt gezeigt. Heiligkeit hat eine soteriologische Komponente;
theologisch ausgedriickt: Die Frage nach der Heiligkeit lduft iiber die
Frage nach dem Heil auf die Frage nach der Erldsung hinaus. Wer be-
freit uns aus der Heillosigkeit zur Heiligkeit?

Die christliche Antwort lautet: Jesus von Nazaret. Er ist fiir das Neue
Testament der Heilige kat’exochén - auBler ihm wird nur ein einziges
Mal jemand anderes, Johannes der Taufer, heilig genannt (Mk 6,20). Je-
sus ist der Erlaser, der Heilbringer ohnegleichen. Beides steht in kausa-
lem Zusammenhang: Erlosung ist Heil, und Heil ist gegeben, wenn der
unendlich heilige Gott herrscht. Die Gottesherrschaft, das Gottesreich
ist — so der Inhalt der ganzen neutestamentlichen Eschatologie - die
reale Moglichkeit der Welt, in die beseligende Gemeinschaft mit Gott
selber zu gelangen und damit auch hochsten Anteil an seiner Heiligkeit
zu gewinnen. Das Heilsgeschehen ist also ein Heiligungsgeschehen.

Das ist an sich fiir einen Christen nichts Neues. Doch nicht selten
wird eine Implikation vergessen, die auBBerordentlich bedeutungsvoll ist.
Wer an Christentum denkt, denkt normalerweise an ein ungeheuer kom-
pliziertes System von Regeln, Rechtsvorschriften, Lehren, Dogmen und
Institutionen. Gewdhnlich stellen wir an den Anfang der Religion ein
Buch, die Bibel. Man muB nur einmal in eine theologische Bibliothek
gehen, um mit schierem Erschrecken zu sehen, wie viele Biicher inzwi-
schen notig geworden sind, um deren Botschaft zu entfalten. Keiner
kann sie mehr lesen, immer weniger mdgen sie lesen. Dabei beruht die-
ser Gedankengang auf einem fundamentalen Irrtum. Christentum be-
ginnt nicht mit der Bibel, sondern mit Jesus Christus. Nur: seine Bot-
schaft ist in einem Buch festgehalten worden. Kirche ist kein Sozialge-
fiige, sondern die Gemeinschaft aller Glaubenden. Nur: das kann sie
ohne Gefiige nicht sein. Theologie ist kein Lehrgebdude, sondern Nach-
denken iiber Gott in Jesus Christus. Nur: dazu bedarf es der vielen
S#tze. Kurz und knapp gesagt: Im Christentum geht es primér nie um
Sachen, sondern immer um Personen — um Gott, um Jesus, um die Men-



Wolfgang Beinert 180

schen. Alles andere zentriert sich um sie, sofern dieses andere unerl4-
lich ist, um den personalen Kern zu bezeichnen, zu sichern und zu ent-
falten.

Damit ist jetzt auch die Bedeutung der Personen in den Blick gekom-
men, die wir die Heiligen nennen: Sie sind die Menschen, ,,in denen®,
nach einem Wort Romano Guardinis, ,,das Geheimnis des Lebendigen
Gottes waltete und die im Zusammenhang seiner auf die Herauffiihrung
des Reiches gerichteten Vorsehung standen, das heiBt aber die Glauben-
den und Getauften™!*. Der heilige Mensch — wir sehen es nun in aller
Deutlichkeit — ist nicht der Ausnahmechrist, sondern der Normalchrist.
»Der Heilige ist der Christ schlechthin®, definiert Guardini!®. Wir sind
zum Umdenken gezwungen. Der nichtheilige Christ ist der zwar nicht
Auflergewdhnliche, aber doch der Auflerordentliche, d.h., wértlich ver-
standen, der Mensch, der auBlerhalb der rechten Ordnung steht. Der
maBlose Optimismus des Christentums — um nicht paulinisch zu sagen:
. seine Torheit — besteht darin, da3 es die Menschheit nicht vom Schur-
ken, sondern von jenen hoffnungslos Hinterdreingebliebenen definiert,
die die acht Seligkeiten zum Grundgesetz des Handelns machen. Das
Christentum ist allerdings - wir miissen es gestehen — nur allzu oft ver-
sucht, ,verniinftig” zu sein, wie es die Kinder dieser Welt sind. Dann
vertraut es auf die Institutionen und die Lehren mehr als auf die Heili-
gen. Aber diese sind Reflex des Lichtes, das in Christus aufgeleuchtet
ist; sie sind der Resonanzboden des Wortes, das Fleisch geworden ist;
sie sind Abbild der lkone Gottes, die der Mensch Jesus ist. Er ist die
Epiphanie des heiligen Gottes und darum der Heilige schlechthin; sie
sind die Epiphanien Jesu Christi in der Zeit der Kirche und darum die
in seinem Namen Geheiligten. Sie sind die lebendige Exegese des leben-
digen Evangeliums.

Die Strahlkraft des Heiligen

Wir sind der Aufgabe, die unser Thema stellt, noch nicht ganz gerecht
geworden. Noch ist alles ziemlich abstrakt. Die Frage ist offen, was wir
aus dieser Exegese erfahren, theresianisch gesprochen, was der Pinsel
malt.

Zu den wirklich weithin unbekannten Heiligen gehort — im Unter-
schied zu Franziskus - die heilige Makrina die Jiingere. AuBer Patrolo-
gen nimmt kaum jemand von ihr Notiz. Ubrigens heiBt sie so, um sie

* R. Guardini, Glaubenserkenntnis. Versuche zur Unterscheidung und Vertiefung, Freiburg
1963, 148.
5 Ebd., 151.



Die Heiligen 181

von ihrer gleichnamigen GroBmutter zu unterscheiden, die auch eine
Heilige war, Makrina die Altere. Diese blitht noch mehr im Verborgenen
der Kirche. Ein wenig gilinstiger haben es zwei andere von ihren Enkeln
getroffen: Basilius, der als einer der wenigen Theologen den Beinamen
,,der GroBe“ fithren darf, und Gregor von Nyssa. Auch sie sind kanoni-
sierte Heilige und wenigstens den fleiigeren Theologiestudenten be-
kannt. Wir treffen auf einen Clan heiliger Menschen. Gregor verdanken
wir die Kenntnis des Lebens seiner Schwester. Er hat ein ,,Gesprich mit
Makrina Giber Seele und Auferstehung® hinterlassen!® und ihre Vita auf-
gezeichnet!”. Im Jahr 379 war Basilius gestorben. Der Bruder war un-
trostlich. Er brauchte Zuspruch. Auf dem Riickweg von der Synode von
Antiocheia, die das 2. Okumenische Konzil von Konstantinopel 381 vor-
bereitete, in seine Bischofsstadt Nyssa machte er einen Abstecher ans
Ufer der Iris in der nord-kleinasiatischen Provinz Pontus, wo Makrina
in einem Kloster lebte. In einem harten und erbitterten Ringen mit sei-
nen Argumenten gelingt es ihr zu geben, was der Bruder sucht. In jenem
Dialog ist das festgehalten. Gregor fiihlt sich frei und gelgst. Und das,
obwohl er schon bei der ersten Begegnung sieht: Seine Partnerin, seine
Schwester ist selbst vom Tod gezeichnet. Es geht mit ihr zusehends zu
Ende. Am Morgen ihres Sterbetages tritt er an ihr Bett. Héren wir ihn
nun selber: ,Einerseits war mein Herz, wie begreiflich, in Traurigkeit
versunken, weil es nicht mehr erwarten durfte, noch weiterhin diese
Stimme zu horen ... anderseits begeisterte sich meine Seele geradezu an
dem, was sich hier zeigte; denn sie schien wahrhaftig die irdische Natur
tiberstiegen zu haben. Denn daf sie nicht einmal in den letzten Ziigen
bei der Erwartung des Hiniibergehens etwas Fremdartiges erlitt noch
wegen des Scheidens aus dem Leben Furcht zeigte, das schien mir nicht
mehr Menschenart zu sein, sondern geradezu die Art eines Engels.“!8
Der Bischof ist fasziniert, dafi diese Frau in voller Kenntnis ihrer Si-
tuation keine panischen Sterbevorbereitungen trifft, sondern ruhig und,
solange sie es physisch vermag, theologische Erdrterungen fiihrt, bis
diese ihr ganz von allein ins letzte Gebet iibergehen. ,,Wie sie aber das
Gebet vollendet hatte und die Hand zur Bekreuzung ans Gesicht
fithrte“, schreibt er weiter, ,,um damit das Ende des Gebetes anzuzeigen,
beschloB sie, ganz schwer und tief aufatmend, zugleich mit dem Gebet
ihr Leben.“!¢ Das ist ein Ende in duBerster Gelassenheit. Makrina ist of-
fensichtlich eine Personlichkeit, die ganz und gar in sich ruht, nicht aus

16 In: Des heiligen Bischofs Gregor von Nyssa Schriften (BKV, 56), Miinchen 1927, 241-334.
17 Lebensbeschreibung der seligen Makrina, in: Des heiligen Bischofs Gregor von Nyssa
Schriften, 2.2.0. (Anm. 13), 335-368.

18 Ebd., 355. 9 Ebd., 358.



Woifgang Beinert 182

stoischer Unerschiitterlichkeit, sondern in einer unendlich tiefen Ge-
borgenheit. Sie ist der genaue Widerschein dessen, was der Heilige ist
und wirkt. Er ist, um es in einem kurzen Wort zu sagen, der Mensch im
Heil.

Wir miissen es uns hier versagen, eine exakt belegte Theologie des
Heiles nach der Bibel zu entwickeln?®. Wie schon angedeutet, sagt das
deutsche Wort sehr nachdriicklich, um was es geht: Heil ist jemand, der
vollkommen ist, der sich selbst verwirklicht hat, dem Gliick beschieden,
der rundum unversehrt ist. In der Heiligen Schrift stehen im Umkreis
Begriffe wie Frieden, Segen, Leben, Freiheit, Rechifertigung, Reftung,
Vollendung, Herrschaft Gottes. Sie gehoren auch in unseren Tagen noch
zu den guten Grundworten jedweder Anthropologie, mogen auch die
damit gefaBten Inhalte im einzelnen unterschiedlich gedeutet werden.
Die biblischen Autoren bemiihen sich, sie als ,,jenseitige” Wirklichkei-
ten zu zeigen, die die innerweltlichen Vorstellungen iibersteigen; sie sind
aber ebenso darauf aus, verstindlich zu machen, daB es sich dabei um
sehr konkrete, sehr erfahrbare, und also innerweltlich sich entfaltende
Gegebenheiten handelt. Heil ist ein neues Verhiltnis zu Gott: Gemein-
schaft mit ihm. Sie manifestiert sich in der Befreiung von den grundle-
genden Noten des Daseins, als da sind Siinde und Tod, die duBBerste Er-
scheinungsformen des vielfiltigen Unheils in der Welt sind. Um zu zei-
gen, daB Jesus von Nazaret der Heilbringer ist, berichten die Evangelien
von Totenerweckungen und vor allem von den Heilungswundern und
Dimonenaustreibungen. Da deren Vorbedingung der Glaube ist, wird
sichtbar, daB die Heilung iiber die medizinische Dimension hinaus gese-
hen wird?t, Aber als Erweis des Heiles kann sie gar nicht dieser medizi-
nischen Dimension entraten, weil sonst Heil etwas Fragmentarisches
und somit ein Widerspruch zu sich selber wire. Heil bedeutet: Der
ganze Gott wendet sich dem ganzen Menschen zu; das geht nur, wenn er
sich in eine identifizierende Beziehung mit ihm und mit seinem Unheil
setzt, wenn er — ganz schlicht gesagt — den Menschen wirklich liebt: den
Menschen, nicht nur seine Seele.

Wenn nun der heilige Mensch die in der Kirchengeschichte aufschei-
nende Epiphanie der Epiphanie Gottes ist, so erweist sich seine Heilig-
keit genau darin, daB er ein Mensch ist, der Gott und die Menschen vor-
behalt- und riickhaltlos liebt. Zu dieser Liebe ist er nicht aus eigener
Macht befihigt, sondern weil er, wie Guardini gesagt hat, glaubt und ge-

2 (Jbersichl und Literatur bei G. Lanczkowski u.a., Heil und Erldsung, in: TRE XIV,
a.a.0. (Anm. 5), 605-637.

2 Vel, Hilft Glaube heilen?, hrsg. von W. Beinert (Schriften der Kath. Akademie in Bayern,
119), Diisseldorf 1985.



Die Heiligen 183

tauft ist, weil er also als ein Christ lebt. Er steht in der Gnade, und er hat
sich dieser Gnade iiberlassen. Er ist gerufen worden, und er hat geant-
wortet. Er hat sich von Gott einfangen lassen und ist darum gelassen.
Das macht seine Anziehungskraft aus; das verleiht ihm jene — wie Gre-
gor meinte - engelhafte Gleichmiitigkeit, die nicht einmal durch das ei-
gene Sterben zu erschiittern ist, obschon sie auch nicht die leiseste Ga-
rantie dafiir bietet, vor irgendeinem Schicksalsschlag bewahrt zu blei-
ben. Die Biographien der Heiligen sind gewOhnlich nicht die von Sonn-
tagskindern. Aber so hart die Heiligen umgetrieben werden und so ge-
wohnlich fiir sie wie fiir andere Menschen die Erfahrung der Resigna-
tion und der Gottferne ist — man denke nur an die zehn Jahre ,,Nacht”
bei Johannes vom Kreuz -, so wenig lassen sie sich dadurch einfangen
und in den Abgrund treiben. Sie sind geborgen in der Liebe Gottes, und
das strahlt aus. So bergen sie die anderen in eben dieser Liebe. Theresia
von Lisieux schreibt: ,.Im Herzen der Kirche, meiner Mutter, werde ich
die Liebe sein ..., so werde ich alles sein.“?> Das ist die Strahlkraft der
Heiligen, das sind die Pinselstriche, die sie auf die Leinwand des
menschlichen Herzens auftragen helfen. Thre Wirkung macht der russi-
sche Arzt Wladimir Lindenberg anschaulich, wenn er in einem Lebens-
bild des Berliner Jesuiten Gebhard Graf Stillfried schreibt: ,Er war
wahrhaft ein Therapeut.“?* Das gilt in der einen oder anderen Weise von
allen groflen Christen. Am Lebensausgang der jingeren Makrina wird
alles exemplarisch sichtbar. Die Sterbende vermag den Bruder iiber den
Tod zu trosten.

Der Heilige als Norm

Hinter dem ,,Perché ad te“ des Fra Masseo, mit dem wir unsere Uberle-
gungen eingeleitet haben, stand hochstwahrscheinlich nicht die nackte
Neugier, sondern das Suchen nach der Legitimation seiner eigenen Ge-
fahrtenschaft zu Franziskus. Da ist ein Mensch, der radikal Gottes Wege
geht. Es ist sehr verniinftig, bei jedem Verdacht von Radikalitit zu fra-
gen, wohin das fithrt. Die Thematik ,,Heilige* hat sich also auch der An-
frage zu stellen, was sie uns gibt und bringt. Wozu also sollen wir unsere
Aufmerksamkeit auf die Heiligen lenken — man kénnte sogar fortfahren:
und nicht gleich und génzlich auf Gott selber?

22 Therese vom Kinde Jesu, Selbstbiographische Schriften. Authentischer Text, Einsiedeln
1958, 200f.

# W. Lindenberg, Begegnung mit Heiligen unserer Tage, in: Gottes Freunde - unsere
Freunde, a.a.0. (Anm. 6), 153.



Wolfgang Beinert 184

In dem erwdhnten Buch tiber die , Erfahrung mit Heiligen* schreibt
der Hamburger Religionspidagoge Otto Betz ein kurzes Lebensbild sei-
nes Vetters und Freundes, des Jugendfiihrers Eugen Elkenbach. Das ist
nun ein ganz und gar unbekannter Heiliger, oder besser: ,,Nein, ein Hei-
liger war er sicher nicht.“ So der erste Satz bei Betz. Die letzten Sitze
aber lauten: ,,Aber fiir mich war er eine wichtige Gestalt”® — dieser mit
zwanzig Jahren in Polen gefallene junge Mann, der gar nichts AuBeror-
dentliches und Ungewohnliches geleistet hat. ,,Ich habe ihn sehr gern
gehabt, habe thn verehrt. Vielleicht konnte ich ihn gar nicht so sehen,
wie er war, sondern habe ihn in meiner Phantasie ergiinzt. Aber er hat
mich nun einmal aus dem Schlafzustand herausgeholt, zum ersten Mal
fithlte ich mich von jemandem angerufen, mit Namen angesprochen und
persdnlich gemeint. Dafiir bin ich ihm dankbar und fiihle mich ihm ver-
pflichtet.“?* Hier scheint auf den Punkt gebracht, wovon wir reden. Die
Bedeutung des Heiligen liegt in der Gefédhrtenschaft zu uns! Er ist ein
Glaubender gewesen und steht somit in der gleichen Gemeinschaft der
Glaubenden, der Kirche, wie wir, wie ich auch. Er hat diesen Glauben
niemals unangefochten besessen, sondern sein Dunkel erfahren, oft in
besonders grofler Intensitdt. Das gilt selbst und das gilt vorab von Ma-
ria, der Konigin der Heiligen, die auch nur selig ist, weil sie geglaubt hat
(vgl. Lk 1,45) und darin unsere Schwester im Glauben und Urbild der
Kirche geworden ist. Der Heilige ist der Mensch im Heil, aber er ist
nicht der ohne weiteres vor dem Bdsen bewahrte Mensch. Er ist wie wir,
aber anders als wir hat er sich endgiiltig bewdhrt: Er steht in der Wahr-
heit, auf die hin wir aus sind. Eben dadurch und darin ruft er uns an,
ruft er uns zur Nachfolge Christi auf. Martin Buber hat einmal {iber den
Zaddik, die Heiligengestalt des Chassidismus, geschrieben: ,Der
Mensch bedarf des Rats, des Beistands, der Aufrichtung, der Rettung.
Aber all dessen bedarf er ja nicht in den Belangen der Seele allein; sie
sind ja alle in irgendeiner Weise mit den kleinen und groflen Sorgen,
Tritbsalen und Verzweiflungen des Lebens selber verkniipft, und wenn
man diesen nicht beikommt, wie soll man jene bewiltigen? Es bedarf
eines Helfers fiir Leib und Seele zugleich, fiir Irdisches und Himmli-
sches in einem.” Buber hebt dabei auf die psychosomatischen Heilungs-
krifte des Zaddik ab, der selber die Ganzheit und Einheit des Menschen
realisiert hat. Dann fihrt er fort: ,Der Zaddik ... hat seinen Chassidim
den unmittelbaren Zugang zu Gott zu erleichtern, nicht zu ersetzen. Wie
er den Chassid in Stunden des Zweifels stirkt, aber ihm die Wahrheit

24 Q. Betz, Eugen — das ,Schauende Auge”, in: Gottes Freunde — unsere Freunde, a.a.0.
(Anm. 6), 57.



Die Heiligen 185

nicht einflé8t, sondern ihm nur hilft, sie zu gewinnen und wiederzuge-
winnen, so entbindet er in ihm die Kraft des rechten Betens. ... Aber nie
erlaubt er der Seele des Chassid, sich so sehr durch die seine vertreten
zu lassen, daB sie sich der selbstindigen Sammlung und Spannung be-
gibe, eben jenes Auf-Gott-Zugehens der Seele, ohne das ihr irdisches
Dasein unerfiilit bleiben mug. ... Nur bis an die Schwelle des Innersten
darf der Mensch den Menschen vertreten.*?

Man kann diese Sitze Wort fiir Wort auf den christlichen Heiligen
iibertragen: Die Sache selber hat Betz aus seiner personlichen Erfahrung
geschildert; man kann sie in vielen Zeugnissen dhnlich wiederfinden.
Der Heilige ist unser Helfer auf dem Weg zu Gott. Er ist Wegweiser und
also in keinem Moment Ziel. Er ist der Gefihrte, der schon am Ziel ist,
das aber auBerhalb seiner liegt. Als solcher ist er kaum entbehrlich. Die
Zuwendung zu den Heiligen ist theologisch nur gut und hilfreich; an-
thropologisch ist sie wohl mehr. Weil der Mensch ein Wesen der Gemein-
schaft in allen und jeder seiner Beziehungen ist, auch mithin in seiner
Gottesbeziehung, hat er den Mitmenschen, das Vorbild, den Helfer von-
noten.

Das darf am SchluB noch ein wenig verdeutlicht werden — nicht mehr
in langen Ausfithrungen, sondern in knappen Thesen. Sie kdnnen natur-
gemiB nur sehr allgemein sein: Jeder Mensch braucht wohl seinen eige-
nen persdnlichen Heiligen, dem er nahesteht, der — nun im altromischen
Sinn verstanden - sein patronus ist, der fiir ihn eintritt und ihm hilft. Das
ist ja der Segen einer ,, Wolke von Zeugen (Hebr 12,1), in der es Vertre-
ter der beiden Geschlechter, aller Zonen und Zeiten, aller Berufe und
Stinde, jeglicher Eigenheit und jedweden Schicksals gibt, dall man frei
wihlen darf, wen man sich zum ,,Zaddik* erkiirt. Er muf3 nicht einmal
kanonisiert sein; es ist nicht einmal gefordert, daB3 er schon zu den end-
giiltig Vollendeten gehdrt: Die lebendigen Heiligen sind manchmal
ebenso wichtig wie die toten. Aber von alledem kann in einer Betrach-
tung wie dieser nicht die Rede sein. Wir miissen uns auf das Allgemeine
beschrinken, das gerade vom Individuum aufgefiillt wird und aufgefiillt
werden muf.

Man konnte daran erinnern, daB die Existenz der Heiligen das Ge-
gengewicht zur Siinde ist. Sie hilt uns, wie die Schrift sagt, nur allzu oft
in ihrer Herrschaft und driickt nieder (vgl. R6m 3,9; 6,7). Wir sind nur
zu oft voller Resignation ob der Macht des Bosen und der Ohnmacht
des Guten. Wir glauben an die Heiligkeit der Kirche und erleben auf al-
len ihren Ebenen die Heillosigkeit, die manchmal auch bloB Dummheit

25 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim, Ziirich 1949, 21-23.



Wolfgang Beinert 186

und Kleinkariertheit ist. Dafl diese Wirklichkeit nicht das letzte Wort
hat, daBl die Gnade siegreich, die Erlosung keine bloBe Hoffnung und
erst recht nicht Utopie ist, das beweisen die Heiligen. Sie sind das unwi-
derlegbare, weil lebendige Argument dafiir, daB es nicht nur HaB, son-
dern auch Verzeihung gibt, nicht nur Aggression, sondern auch Geduld,
nicht nur Eigennutz, sondern auch Liebe in der Welt und in der Kirche.

Man konnte weiter daran erinnern, daB die Heiligen erweisen, da3 die
Kirche stets iiber erneuernde Krifte verfiigt, daB sie der Sauerteig im
Mehl dieser Zeitlichkeit ist. Manchmal mag man den Eindruck haben,
daB ihr hochster Wert die Orthodoxie ist. Wer wollte auch zweifeln an
ihrem Wert! Aber sie ist der kirchlichen Giiter hochstes nicht - oder ge-
nauer: Sie allein reicht nicht hin. Denn sie kann erstarren in dogmatisti-
schem Formalismus. Wohin das fiithrt, kann man in der Geschichte von
Ijob nachlesen. Da eilen in 16blicher Weise die Vertreter des rechten
Glaubens zum geschundenen Opfer der Wette Satans mit Gott. Was sie
erreichen, hat Heinz Zahrnt unnachahmlich geschildert: Die Freunde
»~reden nur in kiihler Lehrhaftigkeit auf ihn ein — wie Zuschauer am
Rande des Spielfelds. Es ist ihnen mehr um die Richtigkeit ihrer Lehre,
um die Stimmigkeit ihrer Dogmatik zu tun als um Trost und Hilfe fiir
Hiob. Am Ende drehen sie sich nur noch hoffnungslos im Kreis: Ewig
wandeln im Kreise die Rechtglaubigen.“?¢ Sie fordern nicht das geistli-
che Leben, sondern téten dessen letzte Reste noch ab. Die Heiligen aber
brechen aus dem Kreis aus; ihre Liebe treibt sie nach vorn. In ihnen ge-
winnt das reformatorische Moment jeder Gnade Gestalt. Sie erneuern
die Kirche und halten sie genau dadurch im richtigen Glauben. Dafiir
miissen sie in Kauf nehmen, daB sie zu Lebzeiten als schwierige Kinder
der Mutter Kirche geiten. Die Kirche ist nicht selten in Versuchung, jene
lieber drauBBen als drinnen zu sehen. Sie hat sie geschunden und sogar
verbrennen lassen. Sauerteig ist fiir Mehl immer storend. Es spricht frei-
lich fiir die Kirche, daf3 sie wenigstens die toten Heiligen als gute Hei-
lige gelten 146t

Man kénnte daran erinnern, daB die Heiligen in der Glaubensgemein-
schaft die eschatologische Spannung wachhalten. Das letzte Konzil hat
einen Topos wiederaufgenommen, der zu ihren urspriinglichen gehort:
.Das Ende der Zeiten ist also bereits zu uns gekommen, und die Erneue-
rung der Welt ist unwiderruflich schon begriindet und wird in dieser
Weltzeit in gewisser Weise wirklich vorausgenommen. Denn die Kirche
ist schon auf Erden durch eine wahre, wenn auch unvollkommene Hei-
ligkeit ausgezeichnet.“*” Aber wer nimmt das ernst? Verstricken wir uns

2 H. Zahrnt, Wie kann Gott das zulassen? Hiob — Der Mensch im Leid, Miinchen 1985, 27 f.
¥ Lumen gentium, 48 (a.a.0. [Anm, 12}, 315).



Die Heiligen 187

nicht allzu gern in die vordergriindigen Probleme, debattieren wir nicht
leidenschaftlich um das Vorletzte, so dal wir das Letzte vergessen?
Nicht einmal die Apostel waren vor der Sehnsucht gefeit, sich Hiitten zu
erbauen, in denen man ganz gut wohnen kann (vgl. Mt 17,4). Die Heili-
gen aber in der apostolischen Kirche — und die Apostel haben sehr bald
das Tllusorische ihres Wunsches erkannt — halten die Sehnsucht nach
der Vollendung, nach dem endlosen Ende wach. Sie verzehren sich in
der Liebe nach der Gemeinschaft mit Gott und reilen uns in ihr nach
oben und nach vorne. Dank ihrer bleibt die Kirche als Volk Gottes auf
dem Weg durch die Zeit.

Man kann endlich daran erinnern, daB uns die Heiligen neue Weisen
der Verwirklichung des Christseins zeigen. Weil sie, wie schon &fters ge-
sagt, nicht blasse Schemen, sondern aufregende Originale sind, weil kei-
ner dem anderen gleicht, sind sie zum Helfer fiir unsere eigene Indivi-
dualitit befihigt. Es war lange ein Fehler christlicher Pidagogik, da8 sie
zur moglichst treuen Nachahmung der Heiligen aufrief, was meist be-
deutete, die einzelnen Ziige ihres Lebens treu nachzuzeichnen. Vor al-
lem in den Orden stellte man die Erziehung oft darauf ab, immer erst zu
fragen, wie sich wohl der Vater Griinder oder die Mutter Stifterin in die-
ser oder jener Situation verhalten hitte. Man muBte angezogen gehen
wie sie, moglichst alle Regeln buchstiblich befolgen, die sie zu ihrer Zeit
als angemessen erkannt hatten, auch wenn die Gegenwart lédngst neue
Herausforderungen stellte. Wer Originale imitiert, wirkt leicht komisch.
Was die Heiligen schenken kénnen, ist nicht das Material, sondern die
gestaltende Form fiir das eigene Leben, ist nicht das System, sondern
der Geist. Das ist der Sinn einer alten chassidischen Erzdhlung: ,,Vor
dem Ende sprach Rabbi Sussja: ,In der kommenden Welt wird man
mich nicht fragen: Warum bist du nicht Mose gewesen? Man wird mich
fragen: Warum bist du nicht Sussja gewesen? “?* Aber wenn man auf
Mose schaut, kann man innewerden, wie man Sussja wird. So erfahren
wir im Umgang mit den Heiligen das Geheimnis unserer eigenen Beru-
fung.

Die Wahrheit der Heiligen

An manches lieBe sich in diesem Kontext noch erinnern — wir lassen es
dennoch genug sein: Das Allgemeine 6ffnet gerade hier den Weg ins Be-
sondere, in die Wirklichkeit des Christlichen, die fiir den einzelnen als
einzelnen gilt. Es bleibt nur noch eine Zusammenfassung des Gesagten.
Dem Theologen ist es verstattet, sie theologisch zu versuchen.

28 M. Buber, a.a.0. (Anm. 22), 394.



Kardinal Friedrich Wetter 188

In einem tiefen Sinn sind alle Christen Theologen. Die mittelalterli-
chen Gelehrten haben unterschieden zwischen Theologie als Wissen-
schaft (scientia)und als Weisheit (sapientia). Im Lehrbetrieb und mit wis-
senschaftlichen Mitteln kann man bis zur scientia gelangen. Sie ist wich-
tig und unerldBlich, aber nicht das Entscheidende. Das ist die sapientia,
was wortlich heifit: das Verkosten. Der Mensch ist zur Fiille der Theolo-
gie und darin zur Fille des Christseins gekommen, wenn ithm die Dinge
so schmecken, wie sie wirklich sind. Genau dies aber ist, wenn Defini-
tion des Christen, dann im Sinne des Neuen Testaments auch Definition
des Heiligen. Er verhilft damit zur Wahrheit in der Freiheit der Kinder
Gottes und wirkt heilend, weil er zur ganzen Fiille des Seins leitet.

Als Bischof Gregor von Nyssa auf dem Weg zu Makrina war, hatte er
eines Nachts dreimal ein Traumgesicht. Es war ihm, als triige er in den
Hinden die Reliquien von Mirtyrern ,,und als ginge von denselben ein
Glanz aus wie von einem reinen Spiegel, wenn man ihn der Sonne ge-
geniiberstellt, so daB mir die Augen ob des Lichterglanzes geblendet
wurden*?®. Das hat ihn damals sehr beunruhigt. Verstanden hat er den
Traum erst nach dem Hinscheiden seiner Schwester. Wann werden wir
verstehen, daB uns im Heiligen Christus, das Heil und das Licht der
Welt, begegnet?

¥ Lebensbeschreibung der seligen Makrina, a.a.0. (Anm. 14), 349,

Edith Stein

Ein Leben an Gottes Hand

Kardinal Friedrich Wetter, Miinchen

Am 1. Mai 1987 wird der Hl. Vater die Karmelitin Edith Stein in Koln
seligsprechen. Damit bezeugt die Kirche, da} ihr Leben in Gott vollen-
det ist. Gott hat sie zu sich in sein ewiges Leben heimgeholt. Die Men-
schen sind anders mit ihr umgegangen: Wohl am 9. August 1942 haben
sie Edith Stein in den Gaskammern von Auschwitz umgebracht.

45 Jahre sind seither vergangen. Und doch gehort Edith Stein nicht
der Vergangenheit an. ,,Die Heiligen altern praktisch nie... Sie werden
niemals zu Minnern und Frauen von gestern. Sie sind immer Ménner





