Affekt und Gebet beim hl. Augustinus

Adolar Zumkeller, Wiirzburg

Gebet ist Titigkeit des ganzen Menschen, nicht nur des Intellekts, son-
dern auch des Willens und des affektiven Seelenlebens. Vielfalt und In-
tensitat der Affekte kénnen dabei sehr unterschiedlich sein. Sie sind
auch vom psychologischen Typ des Beters nicht unabhingig. Es gibt
Menschen, deren Beten mafigeblich vom Denken bestimmt ist, wihrend
andere zu einem mehr affektiven Gebet neigen. Auch pflegt die Gebets-
entwicklung in ein und demselben Menschen vom stirker intellektuell
geformten Beten zu einem iiberwiegend von Affekten geprigten zu ver-
laufen. Die aszetisch-mystische Theologie kennt eine eigene Stufe des
inneren Gebetes, die sie als ,,Affektgebet™ bezeichnet. ,In diesem Sta-
dium des inneren Gebetes tritt zwar das Denken nicht ganz, aber oft bis
zur Unmerklichkeit zuriick. Die Anmutungen dagegen dringen so iiber-
wiltigend in den Vordergrund, daB sie dem inneren Gebet ihr Geprige
geben.*

Auch Augustinus hat dem affektiven Element eine nicht geringe Be-
deutung fiir das christliche Gebet zugemessen. Zum rechten Verstindnis
dieser Tatsache erscheint es zweckmifig, zunéchst seine Lehre iiber die
menschlichen Affekte im allgemeinen kurz darzustellen®.

Augustins Affektenlehre im allgemeinen

Zunichst sei festgestellt, daB die Termini ,,affectus” oder ,affectio” bei
Augustinus in vielfiltiger Bedeutung verwendet werden. Zumeist ver-
steht er darunter naturhafte seelische Regungen von unterschiedlicher
Intensitit, in denen sich ein Begehren kundtut. Wenn er nicht selten die
erwihnten Termini synonym fiir ,,passio* (Leidenschaft) oder ,pertur-
batio* (heftige Erregung) gebraucht?, denkt er an ,,vernunftwidrige* see-
lische Regungen®., Mit der antiken Philosophie unterscheidet er vier
Hauptaffekte: Begierde (oder Liebe), Freude, Furcht und Traurigkeit®.

t A, Mager, Mystik als seelische Wirklichkeit, Graz 1937, 296. — Vgl. Dictionnaire de Spiri-
tualité, Bd. I, 235-246; Bd. IX, 837-839.

2Vgl. neuestens das Stichwort ,Affectus (Passio, Perturbatio)”, in: Augustinus-Lexikon,
Bd. I, Basel-Stuttgart 1986, 166-180, und die dort verzeichnete Literatur.

3 Vgl. De civ. Dei IX, 4.

*Vgl. De civ. Dei VIII, 17.

5Vgl. De civ. Dei X1V, 5 u. 8.



Augustinus 203

Er ordnet sie alle dem Willen zu und sieht in ithnen nur dessen verschie-
dene Erscheinungsformen®. Auch lehrt er, daf} sie teils dem Zusammen-
wirken von Seele und Leib entstammen, teils aber der Seele allein, auch
wenn sie den Leib affizieren.

In seiner Bewertung dieser Hauptaffekte hat Augustinus eine gewisse
Entwicklung durchgemacht. In seinen Frithschriften ist er vom stoischen
Ideal der ,,apatheia“ nicht unbeeinfluBt. Jedenfalls meinte er, daB der
wahre christliche Weise von der Furcht vor dem Tod und vor Schmerzen
frei sein miisse’. Seit seiner Priesterweihe gelangte Augustinus jedoch,
vor allem durch die eingehendere Beschiftigung mit der Hexhgen
Schrift, zu einer positiveren Beurteilung der Affekte. Fiir seine Uberzeu-
gung, daf sie durchaus der menschlichen Natur entsprechend sind, ver-
weist er unter anderem auf Jesus Christus, der ithnen in seinem Leben
»Raum gab, wo er es fiir richtig hielt”, und auf den Apostel Paulus, ,,der
sich mit den Fréhlichen freute und mit den Weinenden weinte, der von
aullen Streit hatte und im Inneren Furcht, der sich nach dem Tod
sehnte, um bei Christus zu sein..., der sich iiber die Korinther ereiferte ...
und grofle Traurigkeit und Schmerzen ohne UnterlaBB wegen der Israeli-
ten im Herzen trug”s. Die Einzelbewertung der Affekte macht Augusti-
nus von der guten oder schliechten Willensrichtung des Menschen bzw.
von seiner guten oder schlechten Liebe abhingig. Dabei unterscheidet
er zwei Gruppen von Menschen, ,.die einen, die nach dem Fleisch, und
die anderen, die nach dem Geist zu leben suchen*®. Das Gegensatzpaar
»Fleisch® - | Geist* versteht er hier im paulinischen Sinn, wenn er die
Fehlhaltung der ersten Gruppe mit der Feststellung erlidutert: Thr Leben
ist nicht auf den Schopfer ausgerichtet, sondern auf die Geschépfe!®.
Deshalb werden sie von den Affekten ,,wie von Krankheiten und Wirr-
nissen” erschiittert. Dagegen besitzen ,die Biirger des Staates Gottes®,
~weil ihre Liebe wohlgeordnet ist, all diese Affekte in rechter Ord-
nung“!,

Worin sieht Augustinus die Aufgaben des Christen gegeniiber seinem
affektiven Leben? In seinem ,Gottesstaat” schreibt er dazu: ,,Die Hei-
lige Schrift unterwirft... die Leidenschaften dem Geist. Er soll sie so mi-
Bigen und ziigeln, daB sie zum Gebrauch der Gerechtigkeit gewendet
werden.“!? Fiir das alltigliche Leben des Christen bedeutet dies, daB er

¢ Vgl De civ. Dei XIV, 6.
7 De beata vita 25.

& De civ. Dei X1V, 9.

% De civ. Dei XIV, 1.

1 Vgl. De civ. Dei X1V, 5.
H De civ. Dei X1V, 9.

12 De civ. Dei 1X, 5.



Adolar Zumkeller 204

seine Affekte auf das Gute richtet, indem er die Siinde und Gottes Strafe
fiirchtet, die Beharrlichkeit im Guten und das ewige Leben begehrt, iiber
seine Fehltritte trauert und sich iiber seine guten Taten freut'3; daB er
ferner sein Affektleben auf Gott hinlenkt'4, vor allem durch die Affekte
des Glaubens, des Hoffens und des Liebens!®; daf3 er schlieBlich - voll
Sorge um das Seelenheil der Mitmenschen - ,,wiinscht, daB sie erlost
werden, und furchtet, sie konnten zugrunde gehen, daB er Trauer emp-
findet, wenn sie zugrunde gehen, und sich freut, wenn sie erldst wer-
den‘s,

Die ,,Bekehrung” der Affekte in Augustins eigenem Leben

Augustinus berichtet im 9. Buch seiner ,,Confessiones®, wie er selbst —
nach seiner Bekehrung - auf dem stillen Landgut Cassiciacum seine Af-
fekte nicht nur zu ziigeln, sondern auch auf Gott hinzulenken lernte. Bei
der Lesung der Psalmen, schreibt er, ,,wurde ich fiir dich entflammt“.
»Heftiger Schmerz und Unmut erfullten mich* iiber die Verblendung
der Manichéer, ,,und gleichzeitig regte sich in mir Mitleid mit ihnen®.
,»Ich erbebte in Furcht und ergliihte zugleich in Hoffnung und Freude
iiber deine Barmherzigkeit. ... Laut klagte ich im Schmerz der Erinne-
rung“ an die fritheren Fehltritte. ,,Schon hatte ich gelernt, mir wegen der
vergangenen Siinden zu ziirnen. ... Tief drinnen in meinem Innern, wo
mich das Gewissen quilte... und wo ich beim ersten Nachsinnen iiber
meine geistige Erneuerung meine Hoffnung auf dich setzte, eben da hat-
test du begonnen, mir lieb zu werden, und hattest mir Freude ge-
schenkt... ,Herr, in Hoffnung hast du mich begriindet’. Ich las es und er-
gliihte...; und pries im Glauben frohlockend deinen Namen.“!” So schil-
dert Augustinus riickblickend in seinen ,,Confessiones”, wie damals bei
der Lektiire des Psalters die verschiedenartigen Affekte — Liebe und
Sehnsucht, Schmerz und Sorgen, Furcht und Freude - in ihm eine neue
Ausrichtung empfingen. Zuvor hat er im 7. und 8. Buch der ,,Confessio-
nes* ausfiihrlich seine Bekehrung zum christlichen Glauben und zu ei-
nem entschiedenen christlichen Leben geschildert. Was er nun hier im 9.
Buch in Form einer Meditation iiber den 4. Psalm ausfiihrt, hat man mit
gutem Grund als den Bericht iiber die Bekehrung seiner Affekte und Ge-
fiihle bezeichnet - ein Geschehen, durch das seine ,,conversio® gleich-
sam erst ihre Vollendung fand!s.

13 Vgl, De civ. Dei X1V, 9. B Vgl Conf X1, 1. 15 Vgl. Sermo 198, 2.
¥ De civ. Dei X1V, 9. ¥ Conf. 1X, 4, 8-12.

¥ Vgl. H.-J. Sieben, Der Psalter und die Bekehrung der Voces und Affectus. Zu Augustinus,
Conf. 1X, 4.6 und X, 33, in: Theologie und Philosophie 52 (1977) 481497, hier 487f.



Augustinus 205

Zugleich 14Bt dieser Bericht ahnen, wie stark Augustins personliches
Gebet von vielfiltigen Affekten begleitet und geformt war. Dies wird
auch durch manche andere AuBerungen in seinen ,,Confessiones* besté-
tigt. Schon als Kind, berichtet er, habe er ,,mit nicht geringer Innigkeit*
(non parvo affectu) zu Gott gefleht, er moge in der Schule vor Schldgen
bewahrt bleiben'?. Als er nach seiner Bekehrung in Cassiciacum eines
Tages an heftigen Zahnschmerzen litt, hétten er selbst und seine Lieben,
so erzihlt er, sich ,,mit aufrichtigem Affekt“ (simplici affectu) zum Ge-
bet niedergekniet, um Gottes Hilfe zu erflehen®. Aus der Zeit seiner
Taufe erinnert er sich ,,der Neigung zur Frommigkeit“ (affectus pieta-
tis), die ihn beim Gesang der kirchlichen Hymnen und Lieder in Mai-
land erfaBte?. Er verteidigt deshalb in seinen ,,Confessiones® ,,die si-
Ben Melodien“, mit denen man die Psalmen damals zu singen pflegte,
damit durch diese Ergdtzung der Ohren auch eine schwichere Seele
,zur Haltung der Frommigkeit“ (in affectum pietatis) gefithrt werde?.
Als Augustinus einige Monate spéter in Ostia das bekannte religidse Ge-
sprich mit seiner Mutter Monika hatte, geschah es, daB} sie sich zusam-
men ,,mit gar groBer Inbrunst* (ardentiori affectu) auf Gott hin aus-
streckten?. SchlieBlich berichtet der Verfasser der ,,Confessiones, dal3
Gott ihn beim Gebet bisweilen auch jetzt noch ,.in eine ganz ungewéhn-
liche Gemiitserregung® (in affectum multum inusitatum) versetze’:.

Das Affektive in augustinischen Gebetstexten

Das affektive Element wird auch in den personlichen Gebetstexten
deutlich, die uns von Augustinus erhalten geblieben sind. Das gilt schon
von dem langen Gebet, mit dem der Neubekehrte seine ,,Soliloquia“ be-
ginnt. Liebe und Sehnsucht kommen in den Worten zum Ausdruck:
,,Schon liebe ich dich allein, dir allein folge ich, dich allein suche ich, ...
dein Eigentum begehre ich zu sein.” Auch Reue und Schmerz iber die
vergangenen Fehltritte sind in dem Gebet enthalten: ,Herr, mildester
Vater, ich bitte dich, nimm deinen Fliichtling wieder auf. Mehr Strafe
als genug habe ich gelitten, zu lange schon bin ich Knecht deiner Feinde
gewesen ... DaB ich zu dir zuriickkehren muB, fithle ich.“ AuBerdem wer-
den die Affekte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe angespro-

¥ Conf. 1,9,14.

2 Conf. 1X,4,12.

21 Conf. 1X, 6, 14.

2 Conf. X, 33,50.

2 Conf. IX, 10,24,
2 Conf. X, 40,65.



Adolar Zumkeller 206

chen: ,Mehre in mir den Glauben, mehre die Hoffnung, mehre die
Liebe. Wie wunderbar und einzigartig ist deine Giite.“?

Vor allem die ,,Confessiones” enthalten eine Fiille schéner Gebets-
texte, die diese affektive Grundhaltung des Beters gut erkennen lassen.
Affekte der Sehnsucht und Liebe, des Dankes und der Freude, der Reue
und Beschimung, der Hoffnung und des Vertrauens und manche andere
durchziehen das ganze Werk. Nur ein paar Beispiele seien zitiert. Sehn-
sucht und Verlangen nach Gott sprechen aus folgendem Gebetstext:
»Wer wird mir geben, daBl ich Ruhe finde in dir? Wer wird mir geben,
dafl du kommst in mein Herz und es trunken machst vor Freude, so daB
ich all mein Elend vergesse und dich umfange, mein einziges Gut? Was
bist du mir? Habe Erbarmen, daB ich es sagen kann. Was bin ich selber
dir, daBB du von mir geliebt werden willst?... Herlaufen will ich hinter
deiner Stimme und dich ergreifen. Verbirg doch nicht vor mir dein Ant-
litz.*26 Berithmt ist das Gebet, in welchem Augustinus iber die Fehltritte
seines vergangenen Lebens trauert und Gottes Gnadenwirken preist:
»Spit habe ich dich geliebt, du Schonheit, ewig alt und ewig neu; spit
habe ich dich geliebt. Und siehe, du warst in meinem Innern; ich aber
lief hinaus und suchte dich drauflen. HaBlich und miBigestaltet warf ich
mich auf das Schéngestaltete, das du geschaffen hast. Du warst bei mir,
ich aber war nicht bei dir. Was von dir so lange mich fernhielt, waren
Dinge, die doch gar nicht existierten, wenn sie nicht in dir wiren. Du
aber riefst mich, und immer lauter riefst du mich und zerrissest meine
Taubheit. Dein Licht ging mir auf, und immer strahlender leuchtetest du
und verjagtest meine Blindheit... Gekostet habe ich dich, und nun hun-
gere und diirste ich nach dir. Du hast mich angerithrt, da bin ich ent-
brannt in Sehnsucht nach deinem Frieden.*?

Ein schénes Gebet des Vertrauens und der Hoffnung auf Gottes Er-
barmen findet sich im 10. Buch der ,,Confessiones*: ,Giitiger Vater, wie
hast du uns geliebt! ,Du hast des einzigen Sohnes nicht geschont, son-
dern ihn um unseretwillen den Siindern iibergeben.” (R6m 8,32) Wie
hast du uns geliebt! ... Fiir uns ist er vor deinen Augen Sieger geworden
und Opfer, und darum Sieger, weil er Opfer wurde; fiir uns ist er vor
deinen Augen Priester geworden und Geopferter, und darum Priester,
weil Geopferter... So tue ich gut, mein starkes Hoffen ganz auf ihn zu
setzen; denn allein durch ihn wirst du alle meine Schwachheit heilen...
Sonst miiite ich verzweifeln ohne Hoffnung.“?® , Nur eine einzige Hoff-

% Sal. 1, 1,5. % Conf. 1, 5,5.
¥ Conf. X, 27,38. B Conf. X, 43,69.



Augustinus 207

nung gibt es, ein Vertrauen, eine einzige sichere VerheiBBung, — dein Er-
barmen.“*®

Nun sei jener herrliche Text zitiert, den man mit Recht als Augustins
Hoheslied der Liebe bezeichnen kann: ,,Ich liebe dich, Herr. Mit dei-
nem Wort hast du mein Herz getroffen, und ich liebte dich. Auch Him-
mel und Erde und alles, was sie erfiillt, sagt es mir, daf} ich dich lieben
soll... Was aber liebe ich, wenn ich dich liebe? Nicht Kdrperschénheit
und nicht den Glanz der Welt, nicht das strahlend helle Licht des Tages,
das dem Auge so lieb ist; nicht siile Melodien formenreicher Lieder,
nicht Wohlgeruch von Blumen, Salben und Gewiirzen, nicht Manna und
Honig, nicht liebreizende Glieder in fleischlichem Umfangen. Das ist es
nicht, was ich liebe, wenn ich meinen Gott liebe. Und doch liebe ich
dich, als wirest du Licht und Melodie und Wohlgeruch und Speise und
Umarmung meines inneren Menschen! Dort drin in meiner Seele strahlt
ein Licht, das keine Welt erfafit, dort klingen Melodien, die keine Zeit
verschlingt, dort duften Wohlgeriiche, die kein Wind verweht, dort mun-
den Speisen, die nicht die EBlust mindern, dort lichelt das Gliick verein-
ter Liebe, dem kein UberdruB folgt. Das ist es, was ich liecbe, wenn ich
meinen Gott liebe.“*® :

Aber auch in seine Predigten hat der Bischof von Hippo bisweilen
kurze persdnliche Gebete eingeflochten, in denen solche Affekte zum
Ausdruck kommen. So findet sich folgendes innige Reuegebet: , Herr,
mein Gott, gehe mit mir nicht ins Gericht! Denn mag ich mir noch so
gut vorkommen, wenn du mich nach deiner Richtschnur mifit, werde ich
doch als schlecht erfunden. Gehe mit deinem Knecht nicht ins Ge-
richt!... Ja, ich bedarf deiner Barmherzigkeit. Ich war dir entflohen; nun
kehre ich zuriick. Ich suche den Frieden. Doch bin ich nicht wert, dein
Sohn zu heilen (cf. Lk 15,21).3! Ein andermal formuliert der Prediger
einen Lobpreis auf Gottes Barmherzigkeit: ,,Du Namen, bei dem kein
Mensch mehr zu verzweifeln braucht: Alles, was ich bin, stammt von
deinem Erbarmen ... Niemand ist ja besser als du, niemand michtiger als
du, niemand an Erbarmen reicher als du..., mein Gott, mein Erbarmen
(cf. Ps 58/59,11).“?% In einer anderen Predigt st6Bt man auf ein Dankge-
bet fiir Gottes Heilswerk an der Menschheit: , Alles ist dein Eigentum,
du hast es gemacht. Wir danken dir. Uns aber hast du herrlicher ge-
macht als alles. Wir danken dir. Sind wir doch dein Bild und dein
Gleichnis. Wir danken dir. Gesiindigt haben wir, und du hast uns heim-

» Conf. X, 32,48.

3 Conf. X, 6,8.

3V En. in ps. 142, 6.

3 En. in ps. 58, 11, 11,



Adolar Zumkeller 208

gesucht. Wir danken dir. Nachldssig waren wir, und du hast uns nicht
vernachlissigt. Wir danken dir. Wir haben dich verachtet, doch du hast
uns nicht verschmiht. Damit wir nicht deine Gottheit vergiiBen und dich
verloren, hast du sogar unsere Menschheit angenommen. Wir danken
dir.“* - Von der Liebe, der nur Gott geniigt, spricht der Prediger in fol-
gendem Gebetstext: ,,Herr, was immer du mir gibst, ist mir zu gering. Sei
du selbst mein Erbteil! Ich liebe dich. Ich liebe dich mit meinem ganzen
Sein: Aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemiite liebe
ich dich. Was wire mir alles, was du mir geben kannst, auller dir?*3*

Augustins Lieben, Sehnen und Hoffen kommen schlieBlich auch in je-
nem Gebet zum Ausdruck, mit dem er um das Jahr 416 sein groBes
Werk ,,De Trinitate* beendete: ,,Herr, mein Gott, meine einzige Hoff-
nung, erhore mich, daB ich nicht miide werde, dich zu suchen, sondern
voll Inbrunst dein Antlitz immerdar suche. Gib du die Kraft zu suchen,
der du dich schon hast finden lassen und der du mir Hoffnung gegeben,
dich mehr und mehr zu finden. Vor dir ist meine Kraft und meine
Schwachheit: die eine bewahre, die andere heile. Vor dir ist mein Wis-
sen und mein Unwissen: Wo du mir aufgetan hast, 1aB mich eintreten;
wo du mir den Zugang verschlossen, 6ffne, wenn ich anklopfe. Deiner
mochte ich mich erinnern, dich erkennen, dich lieben. LaB dies in mir
wachsen, bis du mich zur Vollendung fiithrst... Wenn wir zu dir gelan-
gen, dann wird das Viele, das wir sagen und zu dem wir nicht gelangen,
zu Ende sein und bleiben wirst du allein, der du alles in allem bist. Ohne
Ende werden wir dann das Eine sagen, dich mit einer Stimme preisen,
eins geworden in dir,“3

Affekt und Gebet in Augustins Theologie des Gebetes

Die personliche Vorliebe des hl. Augustinus fiir ein mehr affektiv be-
stimmtes Beten gibt auch seiner theologischen Lehre iiber das Gebet ihr
Geprige. Das zeigt sich deutlich schon darin, daB er als das Wesentliche
des Gebets die Sehnsucht nach Gott und den ewigen Dingen bezeich-
net*, Er kann deshalb sagen: ,,Hast du immer Sehnsucht, so betest du
immer. Wann also verstummt das Gebet? Wenn die Sehnsucht erkaltet
ist.“37 Im Gebet sieht Augustinus nichts anderes als ,ein affektvolles

33 Sermo Denis 20,6.

34 Sermo 334, 3.

3 De Trin. XV, 51.

3% Vel. En. in ps. 37, 14.

3 Sermo 80, 7; vgl. En. in ps. 37, 14.



Augustinus 209

Sich-Ausstrecken der Seele nach Gott“3® und erblickt gerade in der Be-
gegnung des Menschen mit Gott ein wichtiges Betitigungsfeld der Af-
fekte. Er bezeichnet sie deshalb als ,,die FiiBe* des Menschen auf sei-
nem Weg zu Gott. ,,Je nachdem, welchen Affekt und welche Liebe je-
mand besitzt, schreitet er auf Gott zu oder entfernt sich von ihm.“¥
Entscheidend ist fiir Augustinus, daB der Mensch Gott ,mit aufrichti-
gem Affekt und lauterer Liebe“ dient®, ja ,ihn mit seinem ganzen Af-
fekt anhangt“#!. In solcher ,affectio” besteht nach ihm das ,,gliickselige
Leben“#2. Erregt wendet sich der Prediger deshalb gegen die Auffas-
sung, daB es ,affectiones” Gott gegeniiber gar nicht gebe: ,,Wie wagst
du anzunehmen, daB die [iippige] Tafel, das Theater, die Jagd, der Vo-
gelfang und das Fischen starke Anziehungskraft (affectiones) besitzen,
daB dagegen die Werke Gottes solche nicht besitzen? Der Betrachtung
Gottes sollten innere ,affectiones‘ fehlen?“** Augustinus selbst ist iiber-
zeugt, daB der Christ zu einem geistlichen Gebédude erbaut wird ,,durch
den Affekt der Frommigkeit, durch die Lauterkeit seiner Bindung an
Gott (religio), sowie durch Glaube, Hoffnung und Liebe“*.

Auch sonst gebraucht Augustinus gerne die Termini ,Affekt der
Frommigkeit“4 und ,, Affekt des Gebetes“*S, um das affektive Element
des Betens auszudriicken. Was versteht er unter diesem ,,affectus pieta-
tis“ bzw. ,affectus orationis“? Er bezeichnet damit eine religios moti-
vierte Grundhaltung oder Grundneigung von unterschiedlicher Intensi-
tiat. Auch hebt er mehrfach hervor, daB sich der Mensch diesen ,,Affekt
der Frommigkeit* nicht selbst geben kann, sondern daB er ihm gnaden-
haft von Gott verliehen wird: Der Geist ist es, der ,den frommen Affekt
der geistlichen Gnade eingief3t*4".

Diese Grundhaltung des ,,affectus pietatis* duBert sich nach Augusti-
nus in verschiedenen Einzelaffekten. Vielfach zeigt sie sich in Sehnsucht
und Verlangen nach Gott und den ewigen Dingen. So bemerkt Augusti-

3% Th. A. Hand, St. Augustine on Prayer, Dublin 1963, 70.

3 En. in ps. 94, 2; vgl. In loannis evang. 56,4.

4 De vera rel. 6,11.

41 De doctr. christ. 1,22.21.

42 De lib. arb. 11, 52,196.

43 En. in ps. 76, 14.

4 En. in ps. 86, 3.

4 Vgl. Conf. 1X,6,14; X, 33,50; Contra Maximinum 1,9; Epist. 140, 10,27; 26,69; En. in
ps. 86,3; En. in ps. 145, 4; Contra Julianum 1V, 14,66.

46 Er spricht von ,,affectus orationis®, ,,affectus orantis®, ,affectus orandi“ und ,affectus
supplicandi“. Vgl. Epist. 130, 12,22; Epist. 194, 6,30; En. in ps. 108, 23; En. in ps. 118,
XXIX, 4; Sermo 56, 4,5; De div. quaest. ad Simpl. 11, 4; Contra duas epist. Pelag. 1, 20,38;
De corr. et grat. 5,7.

47 Contra Maximinum 1,9; vgl. unten Anm. 66.



Adolar Zumkeller 210

nus zu dem Psalmvers: ,,An den Stromen Babels saBen wir und weinten,
da wir Sions gedachten® (136,1): Wir Christen sollten diesen Vers nicht
nur beten, sondern auch ihm entsprechend handeln ,,mit frommem Af-
fekt des Herzens und religidser Sehnsucht nach der ewigen Stadt“#.
Ahnlich schreibt er in einem Brief, daB der Christ die Wiederkunft Chri-
sti ,,mit frommem Affekt ersehnt*. Ein andermal bezeugt er, daBl ein
Gebet mit starker innerer Anteilnahme ,,den starken Affekt eines von
Sehnsucht erfiillten Beters” zum Ausdruck bringt’®. Wieder an anderer
Stelle, wo Augustinus in einem Brief den ,affectus pietatis” der christli-
chen Mirtyrer erwihnt, versteht er darunter deren volle Ergebung in
Gottes Willen nach dem Vorbild Christi, der am Olberg betete (Mt
26,39): ,,Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst.*%!

Wiederholt ist der Ausdruck ,affectus pietatis“ aber auch ziemlich
gleichbedeutend mit der ,,Liebe zu Gott". So spricht Augustinus an zwei
Stellen seines Psalmenkommentars von dem ,Affekt der Liebe und
Frommigkeit“, mit dem wir unsere Seelen zu Gott erheben sollen’2. Ein
andermal berichtet er, dafl beim kirchlichen Gebet der Vigilien gelegent-
lich ,.die Gottesliebe in solch nichtlicher Stunde Wache hilt, und daB
man infolge des dringenden, starken Gebetsaffektes die Zeit des Gebe-
tes gar nicht abwartet, sondern ithr zavorkommt“>. Anderswo verlangt
er fiir ein gutes Gebet auBer der angespannten Aufmerksamkeit ,die
lautere Liebe und den einfiiltigen Affekt*s4,

Vor allem auch Freude und Dankbarkeit angesichts der empfangenen
Gnaden und Wohltaten sind in diesem augustinischen ,Affekt der
Frommigkeit“ eingeschlossen. In seiner Erkldrung zum Psalm 76 (77)
stellt der Kirchenvater seinen Gldubigen den Sidnger des Alten Bundes
vor Augen, der bei der Betrachtung der Werke der gottlichen Barmher-
zigkeit von grofier Freude erfaBt wird und dariiber in Jubel ausbricht®s.
So sollten wir, meint Augustinus, Gottes Werke beachten und iiber sie
frohlocken; ja, ,lafit auch uns mit den Affekten hiniiberschreiten und
nicht bei den zeitlichen Dingen unsere Freude suchen“¢. Augustinus
schlieBt: ,,Kehrt doch zuriick.... von euren [allzu irdischen] Anhédnglich-

“ En. in ps. 136,2;vgl. En. in ps. 86, 1; En. in ps. 122, 4.
4 Epist. 199, 1.

5% En. in ps. 118, XXIX, 1.

U Epist. 140, 10,27.

2 En. inps. 124, 1; En. in ps. 126, 1.

3 En. in ps. 118, XXIX, 4.

5% De serm. Domini in monte 11, 3,13,

% Vgl. En. in ps. 76, 13 und 15.

3 En. in ps. 76, 13.



Augustinus 211

keiten; kehrt zuriick zum Herzen (cf. Is 46,8).“57 Wiederholt spricht Au-
gustinus, im Anschluff an Psalmenworte, auch von jener liberstrémen-
den Freude des Beters, die keine Worte mehr findet und deshalb zum
wortlosen Jubilieren wird: ,,Wer jubiliert, spricht keine Worte. Es ist
vielmehr eine Art Freudengesang ohne Worte. Es ist die Stimme einer in
Freude aufgeldsten Seele, die soweit méglich ihrer Gemiitsbewegung
(affectus) Ausdruck zu geben sucht, auch wenn sie deren Bedeutung
nicht begreift... Offensichtlich tut hier [ein Mensch] mit der Stimme
seine Freude kund, vermag aber vor iibergroBer Freude mit Worten
nicht zu erkldren, was ihn mit Freude erfiillt.“*? ,,Vor wem®, fragt Augu-
stinus in einer anderen Predigt, ,,geziemt sich dieses Jubilieren? Doch
nur vor Gott, dem Unaussprechlichen. Ja, er ist unaussprechlich; er ent-
zieht sich deinem Wort. Wenn du aber von ihm nicht reden kannst, aber
auch nicht schweigen darfst, was bleibt dir anderes iibrig, als da8 du ju-
bilierst, als daB3 dein Herz sich ohne Worte freut und dafl die unermefli-
che Weite der Freude die Grenzen der Silben nicht mehr kennt?**® Ein
andermal fithrt Augustinus aus: ,,Wir bringen das Opfer des Jubels dar,
wir bringen das Opfer der Freude dar, das Opfer des Freudenfestes, das
Opfer der Danksagung, die sich nicht durch Worte ausdriicken 1463t...
Was bringen wir also zum Opfer? Uberstrémende, unaussprechliche
Freude. [Wir bringen sie dar] nicht mit Worten, sondern mit unaus-
sprechlicher Stimme.*¢°

Noch ein anderer Gesichtspunkt der augustinischen Theologie des
Gebets verdient hier erwidhnt zu werden. Der Kirchenvater hebt oftmals
als das Wesentliche an einem guten Gebet ,,das Rufen des Herzens* her-
vor, wobei er unter Herz (cor) das innere, personliche Leben des Men-
schen versteht, das Denken, Wollen und affektives Leben umschliefit.
Als Seelsorger war Augustinus sehr bemiiht, seinen Glaubigen klarzu-
machen, daB fiir den Wert des Gebetes nicht die wohlklingenden Worte
entscheidend sind, sondern was dabei im Herzen des Beters vor sich
geht: ,Der innere Mensch, in welchem Christus durch den Glauben
Wohnung genommen hat, soll ... nicht durch das Gerdusch der Lippen,
sondern mit dem Affekt des Herzens zum Herrn rufen.”“®! Wenn das
Herz nicht auf Gott gerichtet ist, erschallt die leibliche Stimme verge-
bens; dagegen dringt das Rufen des Herzens zu Gott, auch wenn die

57 En. in ps. 76, 15; vgl. En. in ps. 86, 9.

8 En. in ps. 99, 4.

59 En. in ps. 32, 1,8.

8 En. in ps. 26, 11, 12; vgl. En. in ps. 80, 3.

8t En. in ps. 141, 2; vgl. A. Maxsein, Philosophia cordis. Das Wesen der Personalitir bei Au-
gustinus, Salzburg 1966, 381.



Adolar Zumkeller 212

leibliche Stimme schweigt®?. Deshalb mahnt der Prediger Augustinus
seine Zuhorer: , LaBt uns den Herrn, unseren Gott, nicht nur mit der
Stimme loben, sondern auch mit dem Herzen. Denn wer mit dem Her-
zen lobt, lobt mit der Stimme des inneren Menschen. Die Stimme, die zu
den Menschen spricht, ist der duflere Laut; die Stimme, die zu Gott
spricht, ist der Affekt.“¢? Von dieser Stimme des inneren Menschen gilt:
.Dem Gersusch nach schweigt sie, dem Affekt nach ruft sie laut.”%

SchlieBlich ist auch die Erhérung des Gebetes nach Augustins Lehre
weithin vom Affekt des Betenden abhingig. Wiederholt bringt er diesen
Gedanken zum Ausdruck, indem er sich das lateinische Wortspiel ,,af-
fectus® — ,.effectus” (= Wirkung) zu eigen macht. So sagt er vom Gebet
der frommen Kénigin Esther: Dem ,affectus” ihres Gebetes folgte der
effectus® durch Gottes Erhorung®. Dafl aber Gott es ist, der beides,
den ,,Affekt des Gebetes und seine Wirkung®”, dem Menschen zu seinem
Heile mitteilt, hebt Augustinus in seinem bekannten Brief an den spite-
ren Papst Sixtus I11. ausdriicklich hervor®s.

Das Ergebnis dieser Untersuchung iiber Affekt und Gebet bei Augu-
stinus ist, kurz gefaBt, folgendes: Augustinus besafl eine personliche
Vorliebe fiir ein mehr affektiv bestimmtes Beten, was die einschldgigen
Mitteilungen seiner ,,Confessiones” und seine erhaltenen personlichen
Gebetstexte deutlich erkennen lassen. Aber auch seine Theologie des
Gebetes hat durch die Betonung des affektiven Elementes eine charakte-
ristische Note empfangen. Dies kommt wohl am deutlichsten darin zum
Ausdruck, daf} er als die Seele des Gebets, welche iiber dessen Wert ent-
scheidet, die Sehnsucht nach Gott bezeichnet. Fiir ihn ist eben Gebet ein
Tun aus der personalen Herzmitte des Menschen, d.h. nicht nur Tétig-
keit seines Verstandes und Willens, sondern auch seines Liebens und
Empfindens.

$2Vgl. En. in ps. 118, XXIX, 1.

3 Sermo 257, 1; vgl. De serm. Domini in monte 11, 3,13; En. in ps. 30, 111, 10.

s Conf. X, 2,2.

8 Contra duas epist. Pelag. 1,20,38; vgl. En. in ps. 118, XXIX, 1; Sermo 56, 4,5.
% Epist. 194, 6,30; vgl. En. in ps. 86, 1.





