
Affekt und Gebet beim hl. Augustinus 
Adolar Zumkeller, Würzburg 

Gebet ist Tätigkeit des ganzen Mensehen, nicht nur des Intellekts, son- 
dern auch des Willens und des affektiven Seelenlebens. Vielfalt und In- 
tensität der Affekte können dabei sehr unterschiedlich sein. Sie sind 
auch vom psychologischen Typ des Beters nicht unabhängig. Es gibt 
Menschen, deren Beten maßgeblich vom Denken bestimmt ist, während 
andere zu einem mehr affektiven Gebet neigen. Auch pflegt die Gebets- 
entwicklung in ein und demselben Menschen vom stärker intellektuell 
geformten Beten zu einem überwiegend von Affekten geprägten zu ver- 
laufen. Die aszetisch-mystische Theologie kennt eine eigene Stufe des 
inneren Gebetes, die sie als •Affektgebet" bezeichnet. •In diesem Sta- 
dium des inneren Gebetes tritt zwar das Denken nicht ganz, aber oft bis 
zur Unmerklichkeit zurück. Die Anmutungen dagegen drängen so über- 
wältigend in den Vordergrund, daß sie dem inneren Gebet ihr Gepräge 
geben."1 

Auch Augustinus hat dem affektiven Element eine nicht geringe Be- 
deutung für das christliche Gebet zugemessen. Zum rechten Verständnis 
dieser Tatsache erscheint es zweckmäßig, zunächst seine Lehre über die 
menschlichen Affekte im allgemeinen kurz darzustellen2. 

Augustins Affektenlehre im allgemeinen 

Zunächst sei festgestellt, daß die Termini •affectus" oder •affectio" bei 
Augustinus in vielfältiger Bedeutung verwendet werden. Zumeist ver- 
steht er darunter naturhafte seelische Regungen von unterschiedlicher 
Intensität, in denen sich ein Begehren kundtut. Wenn er nicht selten die 
erwähnten Termini synonym für •passio" (Leidenschaft) oder •pertur- 
batio" (heftige Erregung) gebraucht3, denkt er an •vernunftwidrige" see- 
lische Regungen4. Mit der antiken Philosophie unterscheidet er vier 
Hauptaffekte: Begierde (oder Liebe), Freude, Furcht und Traurigkeit5. 

' A. Mager, Mystik als seelische Wirklichkeit, Graz 1937, 296. - Vgl. Dictionnaire de Spiri- 
tuals, Bd. I, 235-246; Bd. IX, 837-839. 
2 Vgl. neuestens das Stichwort •Affectus (Passio, Perturbatio)", in: Augustinus-Lexikon, 
Bd. I, Basel-Stuttgart 1986, 166-180, und die dort verzeichnete Literatur. 
3 Vgl. De civ. Dei IX, 4. 
4 Vgl. De civ. Dei VIII, 17. 
5 Vgl. Deciv. Z>«XIV,5u,ö. 



Augustinus 203 

Er ordnet sie alle dem Willen zu und sieht in ihnen nur dessen verschie- 
dene Erscheinungsformen6. Auch lehrt er, daß sie teils dem Zusammen- 
wirken von Seele und Leib entstammen, teils aber der Seele allein, auch 
wenn sie den Leib affizieren. 

In seiner Bewertung dieser Hauptaffekte hat Augustinus eine gewisse 
Entwicklung durchgemacht. In seinen Frühschriften ist er vom stoischen 
Ideal der •apatheia" nicht unbeeinflußt. Jedenfalls meinte er, daß der 
wahre christliche Weise von der Furcht vor dem Tod und vor Schmerzen 
frei sein müsse7. Seit seiner Priesterweihe gelangte Augustinus jedoch, 
vor allem durch die eingehendere Beschäftigung mit der Heiligen 
Schrift, zu einer positiveren Beurteilung der Affekte. Für seine Überzeu- 
gung, daß sie durchaus der menschlichen Natur entsprechend sind, ver- 
weist er unter anderem auf Jesus Christus, der ihnen in seinem Leben 
•Raum gab, wo er es für richtig hielt", und auf den Apostel Paulus, •der 
sich mit den Fröhlichen freute und mit den Weinenden weinte, der von 
außen Streit hatte und im Inneren Furcht, der sich nach dem Tod 
sehnte, um bei Christus zu sein..., der sich über die Korinther ereiferte... 
und große Traurigkeit und Schmerzen ohne Unterlaß wegen der Israeli- 
ten im Herzen trug"8. Die Einzelbewertung der Affekte macht Augusti- 
nus von der guten oder schlechten Willensrichtung des Menschen bzw. 
von seiner guten oder schlechten Liebe abhängig. Dabei unterscheidet 
er zwei Gruppen von Menschen, •die einen, die nach dem Fleisch, und 
die anderen, die nach dem Geist zu leben suchen"». Das Gegensatzpaar 
•Fleisch" - •Geist" versteht er hier im paulinischen Sinn, wenn er die 
Fehlhaltung der ersten Gruppe mit der Feststellung erläutert: Ihr Leben 
ist nicht auf den Schöpfer ausgerichtet, sondern auf die Geschöpfe10. 
Deshalb werden sie von den Affekten •wie von Krankheiten und Wirr- 
nissen" erschüttert. Dagegen besitzen •die Bürger des Staates Gottes", 
•weil ihre Liebe wohlgeordnet ist, all diese Affekte in rechter Ord- 
nung"11. 

Worin sieht Augustinus die Aufgaben des Christen gegenüber seinem 
affektiven Leben? In seinem •Gottesstaat" schreibt er dazu: •Die Hei- 
lige Schrift unterwirft... die Leidenschaften dem Geist. Er soll sie so mä- 
ßigen und zügeln, daß sie zum Gebrauch der Gerechtigkeit gewendet 
werden."12 Für das alltägliche Leben des Christen bedeutet dies, daß er 

«Vgl. Deciv. Dei XIV, 6, 
' De beata vita 25. 
* De civ. Dei XIV, 9. 
"> Deciv. DeiXIV, 1. 
10 Vgl. Deciv. DeiXIV, 5. 
11 Deciv. DeiXIV,9. 
12 De civ. Dei IX, 5. 



Adolar Zumkeller 204 

seine Affekte auf das Gute richtet, indem er die Sünde und Gottes Strafe 
fürchtet, die Beharrlichkeit im Guten und das ewige Leben begehrt, über 
seine Fehltritte trauert und sich über seine guten Taten freut13; daß er 
ferner sein Affektleben auf Gott hinlenkt14, vor allem durch die Affekte 
des Glaubens, des Hoff ens und des Liebens15; daß er schließlich - voll 
Sorge um das Seelenheil der Mitmenschen - •wünscht, daß sie erlöst 
werden, und fürchtet, sie könnten zugrunde gehen, daß er Trauer emp- 
findet, wenn sie zugrunde gehen, und sich freut, wenn sie erlöst wer- 
den"1*. 

Die •Bekehrung" der Affekte in Augustins eigenem Leben 

Augustinus berichtet im 9. Buch seiner •Confessiones", wie er selbst - 
nach seiner Bekehrung - auf dem stillen Landgut Cassiciacum seine Af- 
fekte nicht nur zu zügeln, sondern auch auf Gott hinzulenken lernte. Bei 
der Lesung der Psalmen, schreibt er, •wurde ich für dich entflammt". 
•Heftiger Schmerz und Unmut erfüllten mich" über die Verblendung 
der Manichäer, •und gleichzeitig regte sich in mir Mitleid mit ihnen". 
•Ich erbebte in Furcht und erglühte zugleich in Hoffnung und Freude 
über deine Barmherzigkeit. ... Laut klagte ich im Schmerz der Erinne- 
rung" an die früheren Fehltritte. •Schon hatte ich gelernt, mir wegen der 
vergangenen Sünden zu zürnen. ... Tief drinnen in meinem Innern, wo 
mich das Gewissen quälte... und wo ich beim ersten Nachsinnen über 
meine geistige Erneuerung meine Hoffnung auf dich setzte, eben da hat- 
test du begonnen, mir lieb zu werden, und hattest mir Freude ge- 
schenkt... ,Herr, in Hoffnung hast du mich begründet'. Ich las es und er- 
glühte...; und pries im Glauben frohlockend deinen Namen."17 So schil- 
dert Augustinus rückblickend in seinen •Confessiones", wie damals bei 
der Lektüre des Psalters die verschiedenartigen Affekte - Liebe und 
Sehnsucht, Schmerz und Sorgen, Furcht und Freude - in ihm eine neue 
Ausrichtung empfingen. Zuvor hat er im 7. und 8. Buch der •Confessio- 
nes" ausführlich seine Bekehrung zum christlichen Glauben und zu ei- 
nem entschiedenen christlichen Leben geschildert. Was er nun hier im 9. 
Buch in Form einer Meditation über den 4. Psalm ausführt, hat man mit 
gutem Grund als den Bericht über die Bekehrung seiner Affekte und Ge- 
fühle bezeichnet - ein Geschehen, durch das seine •conversio" gleich- 
sam erst ihre Vollendung fand18. 

» Vgi. De civ. Dei XIV, 9. " Vgl. Conf. XI, 1. »s Vgl. Sermo 198, 2. 
'« De civ. Dei XIV, 9. »' Conf. IX, 4, 8-12. 

1S Vgl. H.-J. Sieben, Der Psalter und die Bekehrung der Voces und Affectus. Zu Augustinus, 
Conf. IX, 4.6 und X, 33, in: Theologie und Philosophie 52 (1977) 481^»97, hier 487f. 



Augustinus 205 

Zugleich läßt dieser Bericht ahnen, wie stark Augustins persönliches 
Gebet von vielfältigen Affekten begleitet und geformt war. Dies wird 
auch durch manche andere Äußerungen in seinen •Confessiones" bestä- 
tigt. Schon als Kind, berichtet er, habe er •mit nicht geringer Innigkeit" 
(non parvo affectu) zu Gott gefleht, er möge in der Schule vor Schlägen 
bewahrt bleiben19. Als er nach seiner Bekehrung in Cassiciacum eines 
Tages an heftigen Zahnschmerzen litt, hätten er selbst und seine Lieben, 
so erzählt er, sich •mit aufrichtigem Affekt" (simplici affectu) zum Ge- 
bet niedergekniet, um Gottes Hilfe zu erflehen20. Aus der Zeit seiner 
Taufe erinnert er sich •der Neigung zur Frömmigkeit" (affectus pieta- 
tis), die ihn beim Gesang der kirchlichen Hymnen und Lieder in Mai- 
land erfaßte21. Er verteidigt deshalb in seinen •Confessiones" •die sü- 
ßen Melodien", mit denen man die Psalmen damals zu singen pflegte, 
damit durch diese Ergötzung der Ohren auch eine schwächere Seele 
•zur Haltung der Frömmigkeit" (in affectum pietatis) geführt werde22. 
Als Augustinus einige Monate später in Ostia das bekannte religiöse Ge- 
spräch mit seiner Mutter Monika hatte, geschah es, daß sie sich zusam- 
men •mit gar großer Inbrunst" (ardentiori affectu) auf Gott hin aus- 
streckten23. Schließlich berichtet der Verfasser der •Confessiones", daß 
Gott ihn beim Gebet bisweilen auch jetzt noch •in eine ganz ungewöhn- 
liche Gemütserregung" (in affectum multum inusitatum) versetze24. 

Das Affektive in augustinischen Gebetstexten 

Das affektive Element wird auch in den persönlichen Gebetstexten 
deutlich, die uns von Augustinus erhalten geblieben sind. Das gilt schon 
von dem langen Gebet, mit dem der Neubekehrte seine •Soliloquia" be- 
ginnt. Liebe und Sehnsucht kommen in den Worten zum Ausdruck: 
•Schon liebe ich dich allein, dir allein folge ich, dich allein suche ich,... 
dein Eigentum begehre ich zu sein." Auch Reue und Schmerz über die 
vergangenen Fehltritte sind in dem Gebet enthalten: •Herr, mildester 
Vater, ich bitte dich, nimm deinen Flüchtling wieder auf. Mehr Strafe 
als genug habe ich gelitten, zu lange schon bin ich Knecht deiner Feinde 
gewesen... Daß ich zu dir zurückkehren muß, fühle ich." Außerdem wer- 
den die Affekte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe angespro- 

19 Conf. 1,9,14. 
20 Conf. IX, 4,12. 
21 Conf. IX, 6,14. 
22 Conf. X, 33,50. 
23 Conf. IX, 10,24. 
24 Conf. X, 40,65. 



Adolar Zumkeller 206 

chen: •Mehre in mir den Glauben, mehre die Hoffnung, mehre die 
Liebe. Wie wunderbar und einzigartig ist deine Güte."25 

Vor allem die •Confessiones" enthalten eine Fülle schöner Gebets- 
texte, die diese affektive Grundhaltung des Beters gut erkennen lassen. 
Affekte der Sehnsucht und Liebe, des Dankes und der Freude, der Reue 
und Beschämung, der Hoffnung und des Vertrauens und manche andere 
durchziehen das ganze Werk. Nur ein paar Beispiele seien zitiert. Sehn- 
sucht und Verlangen nach Gott sprechen aus folgendem Gebetstext: 
•Wer wird mir geben, daß ich Ruhe finde in dir? Wer wird mir geben, 
daß du kommst in mein Herz und es trunken machst vor Freude, so daß 
ich all mein Elend vergesse und dich umfange, mein einziges Gut? Was 
bist du mir? Habe Erbarmen, daß ich es sagen kann. Was bin ich selber 
dir, daß du von mir geliebt werden willst?... Herlaufen will ich hinter 
deiner Stimme und dich ergreifen. Verbirg doch nicht vor mir dein Ant- 
litz."26 Berühmt ist das Gebet, in welchem Augustinus über die Fehltritte 
seines vergangenen Lebens trauert und Gottes Gnadenwirken preist: 
•Spät habe ich dich geliebt, du Schönheit, ewig alt und ewig neu; spät 
habe ich dich geliebt. Und siehe, du warst in meinem Innern; ich aber 
lief hinaus und suchte dich draußen. Häßlich und mißgestaltet warf ich 
mich auf das Schöngestaltete, das du geschaffen hast. Du warst bei mir, 
ich aber war nicht bei dir. Was von dir so lange mich fernhielt, waren 
Dinge, die doch gar nicht existierten, wenn sie nicht in dir wären. Du 
aber riefst mich, und immer lauter riefst du mich und zerrissest meine 
Taubheit. Dein Licht ging mir auf, und immer strahlender leuchtetest du 
und verjagtest meine Blindheit... Gekostet habe ich dich, und nun hun- 
gere und dürste ich nach dir. Du hast mich angerührt, da bin ich ent- 
brannt in Sehnsucht nach deinem Frieden."27 

Ein schönes Gebet des Vertrauens und der Hoffnung auf Gottes Er- 
barmen findet sich im 10. Buch der •Confessiones": •Gütiger Vater, wie 
hast du uns geliebt! ,Du hast des einzigen Sohnes nicht geschont, son- 
dern ihn um unseretwillen den Sündern übergeben.' (Rom 8,32) Wie 
hast du uns geliebt!... Für uns ist er vor deinen Augen Sieger geworden 
und Opfer, und darum Sieger, weil er Opfer wurde; für uns ist er vor 
deinen Augen Priester geworden und Geopferter, und darum Priester, 
weil Geopferter... So tue ich gut, mein starkes Hoffen ganz auf ihn zu 
setzen; denn allein durch ihn wirst du alle meine Schwachheit heilen... 
Sonst müßte ich verzweifeln ohne Hoffnung."28 •Nur eine einzige Hoff- 

" Sot. 1,1,5. 26 Conf. 1,5,5. 
27 Conf. X, 27,38. 2a Conf. X, 43,69. 



Augustinus 207 

nung gibt es, ein Vertrauen, eine einzige sichere Verheißung, - dein Er- 
barmen."29 

Nun sei jener herrliche Text zitiert, den man mit Recht als Augustins 
Hoheslied der Liebe bezeichnen kann: •Ich liebe dich, Herr. Mit dei- 
nem Wort hast du mein Herz getroffen, und ich liebte dich. Auch Him- 
mel und Erde und alles, was sie erfüllt, sagt es mir, daß ich dich lieben 
soll... Was aber liebe ich, wenn ich dich liebe? Nicht Körperschönheit 
und nicht den Glanz der Welt, nicht das strahlend helle Licht des Tages, 
das dem Auge so lieb ist; nicht süße Melodien formenreicher Lieder, 
nicht Wohlgeruch von Blumen, Salben und Gewürzen, nicht Manna und 
Honig, nicht liebreizende Glieder in fleischlichem Umfangen. Das ist es 
nicht, was ich liebe, wenn ich meinen Gott liebe. Und doch liebe ich 
dich, als wärest du Licht und Melodie und Wohlgeruch und Speise und 
Umarmung meines inneren Menschen! Dort drin in meiner Seele strahlt 
ein Licht, das keine Welt erfaßt, dort klingen Melodien, die keine Zeit 
verschlingt, dort duften Wohlgerüche, die kein Wind verweht, dort mun- 
den Speisen, die nicht die Eßlust mindern, dort lächelt das Glück verein- 
ter Liebe, dem kein Überdruß folgt. Das ist es, was ich liebe, wenn ich 
meinen Gott liebe."30 

Aber auch in seine Predigten hat der Bischof von Hippo bisweilen 
kurze persönliche Gebete eingeflochten, in denen solche Affekte zum 
Ausdruck kommen. So findet sich folgendes innige Reuegebet: •Herr, 
mein Gott, gehe mit mir nicht ins Gericht! Denn mag ich mir noch so 
gut vorkommen, wenn du mich nach deiner Richtschnur mißt, werde ich 
doch als schlecht erfunden. Gehe mit deinem Knecht nicht ins Ge- 
richt!... Ja, ich bedarf deiner Barmherzigkeit. Ich war dir entflohen; nun 
kehre ich zurück. Ich suche den Frieden. Doch bin ich nicht wert, dein 
Sohn zu heißen (cf. Lk 15,21)."31 Ein andermal formuliert der Prediger 
einen Lobpreis auf Gottes Barmherzigkeit: •Du Namen, bei dem kein 
Mensch mehr zu verzweifeln braucht: Alles, was ich bin, stammt von 
deinem Erbarmen... Niemand ist ja besser als du, niemand mächtiger als 
du, niemand an Erbarmen reicher als du..., mein Gott, mein Erbarmen 
(cf. Ps 58/59, ll)."32 In einer anderen Predigt stößt man auf ein Dankge- 
bet für Gottes Heilswerk an der Menschheit: •Alles ist dein Eigentum, 
du hast es gemacht. Wir danken dir. Uns aber hast du herrlicher ge- 
macht als alles. Wir danken dir. Sind wir doch dein Bild und dein 
Gleichnis. Wir danken dir. Gesündigt haben wir, und du hast uns heim- 

M Conf. X, 32,48. 
30 Conf. X, 6,8. 
31 En. in ps. 142,6. 
n En.inps.58, 11, 11. 



Adolar Zumkeller 208 

gesucht. Wir danken dir. Nachlässig waren wir, und du hast uns nicht 
vernachlässigt. Wir danken dir. Wir haben dich verachtet, doch du hast 
uns nicht verschmäht. Damit wir nicht deine Gottheit vergäßen und dich 
verlören, hast du sogar unsere Menschheit angenommen. Wir danken 
dir."33 - Von der Liebe, der nur Gott genügt, spricht der Prediger in fol- 
gendem Gebetstext: •Herr, was immer du mir gibst, ist mir zu gering. Sei 
du selbst mein Erbteil! Ich liebe dich. Ich liebe dich mit meinem ganzen 
Sein: Aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemüte liebe 
ich dich. Was wäre mir alles, was du mir geben kannst, außer dir?"34 

Augustins Lieben, Sehnen und Hoffen kommen schließlich auch in je- 
nem Gebet zum Ausdruck, mit dem er um das Jahr 416 sein großes 
Werk •De Trinitate" beendete: •Herr, mein Gott, meine einzige Hoff- 
nung, erhöre mich, daß ich nicht müde werde, dich zu suchen, sondern 
voll Inbrunst dein Antlitz immerdar suche. Gib du die Kraft zu suchen, 
der du dich schon hast finden lassen und der du mir Hoffnung gegeben, 
dich mehr und mehr zu finden. Vor dir ist meine Kraft und meine 
Schwachheit: die eine bewahre, die andere heile. Vor dir ist mein Wis- 
sen und mein Unwissen: Wo du mir aufgetan hast, laß mich eintreten; 
wo du mir den Zugang verschlossen, öffne, wenn ich anklopfe. Deiner 
möchte ich mich erinnern, dich erkennen, dich lieben. Laß dies in mir 
wachsen, bis du mich zur Vollendung führst... Wenn wir zu dir gelan- 
gen, dann wird das Viele, das wir sagen und zu dem wir nicht gelangen, 
zu Ende sein und bleiben wirst du allein, der du alles in allem bist. Ohne 
Ende werden wir dann das Eine sagen, dich mit einer Stimme preisen, 
eins geworden in dir."35 

Affekt und Gebet in Augustins Theologie des Gebetes 

Die persönliche Vorliebe des hl. Augustinus für ein mehr affektiv be- 
stimmtes Beten gibt auch seiner theologischen Lehre über das Gebet ihr 
Gepräge. Das zeigt sich deutlich schon darin, daß er als das Wesentliche 
des Gebets die Sehnsucht nach Gott und den ewigen Dingen bezeich- 
net36. Er kann deshalb sagen: •Hast du immer Sehnsucht, so betest du 
immer. Wann also verstummt das Gebet? Wenn die Sehnsucht erkaltet 
ist."37 Im Gebet sieht Augustinus nichts anderes als •ein affektvolles 

33 Sermo Denis 20,6. 
34 Sermo 334, 3. 
35 De Trin. XV, 51. 
36 Vgl. En.inps.37, 14. 
37 Sermo 80, 7; vgl. En. in ps. 37, 14. 



Augustinus 209 

Sich-Ausstrecken der Seele nach Gott"38 und erblickt gerade in der Be- 
gegnung des Menschen mit Gott ein wichtiges Betätigungsfeld der Af- 
fekte. Er bezeichnet sie deshalb als •die Füße" des Menschen auf sei- 
nem Weg zu Gott. •Je nachdem, welchen Affekt und welche Liebe je- 
mand besitzt, schreitet er auf Gott zu oder entfernt sich von ihm."39 

Entscheidend ist für Augustinus, daß der Mensch Gott •mit aufrichti- 
gem Affekt und lauterer Liebe" dient40, ja •ihn mit seinem ganzen Af- 
fekt anhangt"41. In solcher •affectio" besteht nach ihm das •glückselige 
Leben"42. Erregt wendet sich der Prediger deshalb gegen die Auffas- 
sung, daß es •affectiones" Gott gegenüber gar nicht gebe: •Wie wagst 
du anzunehmen, daß die [üppige] Tafel, das Theater, die Jagd, der Vo- 
gelfang und das Fischen starke Anziehungskraft (affectiones) besitzen, 
daß dagegen die Werke Gottes solche nicht besitzen? Der Betrachtung 
Gottes sollten innere ,affectiones' fehlen?"43 Augustinus selbst ist über- 
zeugt, daß der Christ zu einem geistlichen Gebäude erbaut wird •durch 
den Affekt der Frömmigkeit, durch die Lauterkeit seiner Bindung an 
Gott (religio), sowie durch Glaube, Hoffnung und Liebe"44. 

Auch sonst gebraucht Augustinus gerne die Termini •Affekt der 
Frömmigkeit"45 und •Affekt des Gebetes"46, um das affektive Element 
des Betens auszudrücken. Was versteht er unter diesem •affectus pieta- 
tis" bzw. •affectus orationis"? Er bezeichnet damit eine religiös moti- 
vierte Grundhaltung oder Grundneigung von unterschiedlicher Intensi- 
tät. Auch hebt er mehrfach hervor, daß sich der Mensch diesen •Affekt 
der Frömmigkeit" nicht selbst geben kann, sondern daß er ihm gnaden- 
haft von Gott verliehen wird: Der Geist ist es, der •den frommen Affekt 
der geistlichen Gnade eingießt"47. 

Diese Grundhaltung des •affectus pietatis" äußert sich nach Augusti- 
nus in verschiedenen Einzelaffekten. Vielfach zeigt sie sich in Sehnsucht 
und Verlangen nach Gott und den ewigen Dingen. So bemerkt Augusti- 

38 Th. A. Hand, St. Augustine on Prayer, Dublin 1963, 70. 
39 En. in ps. 94, 2; vgl. In Ioannis evang. 56,4. 
40 De vera rel. 6,11. 
41 De doctr. christ. I, 22,21. 
42 De lib. arb. II, 52,196. 
43 En. inps. 76, 14. 
44 En. in ps. 86, 3. 
45 Vgl. Conf. IX, 6,14; X, 33,50; Contra Maximinum I, 9; Epist. 140, 10,27; 26,69; En. in 
ps. 86, 3; En. in ps. 145, 4; Contra Julianum IV, 14,66. 
46 Er spricht von •affectus orationis", •affectus orantis", •affectus orandi" und •affectus 
supplicandi". Vgl. Epist. 130, 12,22; Epist. 194, 6,30; En. in ps. 108, 23; En. in ps. 118, 
XXIX,4; Sermo 56,4,5; De div. quaest. ad Simpl. II, 4; Contra duas epist. Pelag. I, 20,38; 
De corr. et grat. 5,7. 

47 Contra Maximinum I, 9; vgl. unten Anm. 66. 



A dolar Zumkeller 210 

nus zu dem Psalmvers: •An den Strömen Babels saßen wir und weinten, 
da wir Sions gedachten" (136,1): Wir Christen sollten diesen Vers nicht 
nur beten, sondern auch ihm entsprechend handeln •mit frommem Af- 
fekt des Herzens und religiöser Sehnsucht nach der ewigen Stadt"48. 
Ähnlich schreibt er in einem Brief, daß der Christ die Wiederkunft Chri- 
sti •mit frommem Affekt" ersehnt49. Ein andermal bezeugt er, daß ein 
Gebet mit starker innerer Anteilnahme •den starken Affekt eines von 
Sehnsucht erfüllten Beters" zum Ausdruck bringt50. Wieder an anderer 
Stelle, wo Augustinus in einem Brief den •affectus pietatis" der christli- 
chen Märtyrer erwähnt, versteht er darunter deren volle Ergebung in 
Gottes Willen nach dem Vorbild Christi, der am Ölberg betete (Mt 
26,39): •Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst."51 

Wiederholt ist der Ausdruck •affectus pietatis" aber auch ziemlich 
gleichbedeutend mit der •Liebe zu Gott". So spricht Augustinus an zwei 
Stellen seines Psalmenkommentars von dem •Affekt der Liebe und 
Frömmigkeit", mit dem wir unsere Seelen zu Gott erheben sollen32. Ein 
andermal berichtet er, daß beim kirchlichen Gebet der Vigilien gelegent- 
lich •die Gottesliebe in solch nächtlicher Stunde Wache hält, und daß 
man infolge des drängenden, starken Gebetsaffektes die Zeit des Gebe- 
tes gar nicht abwartet, sondern ihr zuvorkommt"53. Anderswo verlangt 
er für ein gutes Gebet außer der angespannten Aufmerksamkeit •die 
lautere Liebe und den einfältigen Affekt"54. 

Vor allem auch Freude und Dankbarkeit angesichts der empfangenen 
Gnaden und Wohltaten sind in diesem augustinischen •Affekt der 
Frömmigkeit" eingeschlossen. In seiner Erklärung zum Psalm 76 (77) 
stellt der Kirchenvater seinen Gläubigen den Sänger des Alten Bundes 
vor Augen, der bei der Betrachtung der Werke der göttlichen Barmher- 
zigkeit von großer Freude erfaßt wird und darüber in Jubel ausbricht55. 
So sollten wir, meint Augustinus, Gottes Werke beachten und über sie 
frohlocken; ja, •laßt auch uns mit den Affekten hinüberschreiten und 
nicht bei den zeitlichen Dingen unsere Freude suchen"56. Augustinus 
schließt: •Kehrt doch zurück.,., von euren [allzu irdischen] Anhänglich- 

48 En. inps. 136,2; vgl. En. inps. 86, 1; En. inps. 122, 4. 
49 Epist. 199, 1. 
50 En.inps, 118, XXIX, 1. 
51 Epist. 140, 10,27. 
52 En. in ps. 124, 1; En. in ps. 126, 1. 
53 En. in ps. 118, XXIX, 4. 
54 De serm. Domini in monte II, 3,13. 
»Vgl. En. inps. 76, 13 und 15. 
56 En. in ps. 76, 13. 



Augustinus 211 

keiten; kehrt zurück zum Herzen (ef. Is 46,8)."" Wiederholt spricht Au- 
gustinus, im Anschluß an Psalmenworte, auch von jener überströmen- 
den Freude des Beters, die keine Worte mehr findet und deshalb zum 
wortlosen Jubilieren wird: •Wer jubiliert, spricht keine Worte. Es ist 
vielmehr eine Art Freudengesang ohne Worte. Es ist die Stimme einer in 
Freude aufgelösten Seele, die soweit möglich ihrer Gemütsbewegung 
(affectus) Ausdruck zu geben sucht, auch wenn sie deren Bedeutung 
nicht begreift... Offensichtlich tut hier [ein Mensch] mit der Stimme 
seine Freude kund, vermag aber vor übergroßer Freude mit Worten 
nicht zu erklären, was ihn mit Freude erfüllt."58 •Vor wem", fragt Augu- 
stinus in einer anderen Predigt, •geziemt sich dieses Jubilieren? Doch 
nur vor Gott, dem Unaussprechlichen. Ja, er ist unaussprechlich; er ent- 
zieht sich deinem Wort. Wenn du aber von ihm nicht reden kannst, aber 
auch nicht schweigen darfst, was bleibt dir anderes übrig, als daß du ju- 
bilierst, als daß dein Herz sich ohne Worte freut und daß die unermeßli- 
che Weite der Freude die Grenzen der Silben nicht mehr kennt?"59 Ein 
andermal führt Augustinus aus: •Wir bringen das Opfer des Jubels dar, 
wir bringen das Opfer der Freude dar, das Opfer des Freudenfestes, das 
Opfer der Danksagung, die sich nicht durch Worte ausdrücken läßt... 
Was bringen wir also zum Opfer? Überströmende, unaussprechliche 
Freude. [Wir bringen sie dar] nicht mit Worten, sondern mit unaus- 
sprechlicher Stimme."60 

Noch ein anderer Gesichtspunkt der augustinischen Theologie des 
Gebets verdient hier erwähnt zu werden. Der Kirchenvater hebt oftmals 
als das Wesentliche an einem guten Gebet •das Rufen des Herzens" her- 
vor, wobei er unter Herz (cor) das innere, persönliche Leben des Men- 
schen versteht, das Denken, Wollen und affektives Leben umschließt. 
Als Seelsorger war Augustinus sehr bemüht, seinen Gläubigen klarzu- 
machen, daß für den Wert des Gebetes nicht die wohlklingenden Worte 
entscheidend sind, sondern was dabei im Herzen des Beters vor sich 
geht: •Der innere Mensch, in welchem Christus durch den Glauben 
Wohnung genommen hat, soll... nicht durch das Geräusch der Lippen, 
sondern mit dem Affekt des Herzens zum Herrn rufen."61 Wenn das 
Herz nicht auf Gott gerichtet ist, erschallt die leibliche Stimme verge- 
bens; dagegen dringt das Rufen des Herzens zu Gott, auch wenn die 

57 En. inps. 76, 15; vgl. En. inps. 86, 9. 
58 En. in ps. 99, 4. 
» En. in ps. 32,1,8. 
60 En. inps. 26, II, 12; vgl. En. in ps. 80, 3. 
61 En. in ps. 141, 2; vgl. A. Maxsein, Philosophia cordis. Das Wesen der Personalität bei Au- 
gustinus, Salzburg 1966, 381. 



Adolar Zumkeller 212 

leibliche Stimme schweigt62. Deshalb mahnt der Prediger Augustinus 
seine Zuhörer: •Laßt uns den Herrn, unseren Gott, nicht nur mit der 
Stimme loben, sondern auch mit dem Herzen. Denn wer mit dem Her- 
zen lobt, lobt mit der Stimme des inneren Menschen. Die Stimme, die zu 
den Menschen spricht, ist der äußere Laut; die Stimme, die zu Gott 
spricht, ist der Affekt."63 Von dieser Stimme des inneren Menschen gilt: 
•Dem Geräusch nach schweigt sie, dem Affekt nach ruft sie laut."64 

Schließlich ist auch die Erhörung des Gebetes nach Augustins Lehre 
weithin vom Affekt des Betenden abhängig. Wiederholt bringt er diesen 
Gedanken zum Ausdruck, indem er sich das lateinische Wortspiel •af- 
fectus" - •effectus" (= Wirkung) zu eigen macht. So sagt er vom Gebet 
der frommen Königin Esther: Dem •affectus" ihres Gebetes folgte der 
•effectus" durch Gottes Erhörung65. Daß aber Gott es ist, der beides, 
den •Affekt des Gebetes und seine Wirkung", dem Menschen zu seinem 
Heile mitteilt, hebt Augustinus in seinem bekannten Brief an den späte- 
ren Papst Sixtus III. ausdrücklich hervor66. 

Das Ergebnis dieser Untersuchung über Affekt und Gebet bei Augu- 
stinus ist, kurz gefaßt, folgendes: Augustinus besaß eine persönliche 
Vorliebe für ein mehr affektiv bestimmtes Beten, was die einschlägigen 
Mitteilungen seiner •Confessiones" und seine erhaltenen persönlichen 
Gebetstexte deutlich erkennen lassen. Aber auch seine Theologie des 
Gebetes hat durch die Betonung des affektiven Elementes eine charakte- 
ristische Note empfangen. Dies kommt wohl am deutlichsten darin zum 
Ausdruck, daß er als die Seele des Gebets, welche über dessen Wert ent- 
scheidet, die Sehnsucht nach Gott bezeichnet. Für ihn ist eben Gebet ein 
Tun aus der personalen Herzmitte des Menschen, d.h. nicht nur Tätig- 
keit seines Verstandes und Willens, sondern auch seines Liebens und 
Empfindens. 

62 Vgl. En. in ps. 118, XXIX, 1. 
63 Sermo 257, 1; vgl. De serm. Domini in monte II, 3,13; En. in ps. 30, III, 10. 
64 Conf. X, 2,2. 
65 Contra duas epist. Pelag. I, 20,38; vgl. En. in ps. HS, XXIX, 1; Sermo 56, 4,5. 
66 Epist. 194, 6,30; vgl. En. in ps. 86, 1. 




