AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Christen in Jerusalem

Interview mit Abt Nikolaus Egender OSB, Dormition Abbey, Jerusalem*

Lieber Abt Nikolaus, Sie stehen dem Benediktinerkloster Dormitio Mariae auf
dem Zionsberg in Jerusalem vor. Konnten Sie uns ein wenig von den Anfiingen des
Christentums auf dem Zion erzihlen, das wohl bis auf den Ursprung der Kirche zu-
riickgeht?

Wir befinden uns hier in der Tat am Ort der allerersten Anfiinge, am Pfingstort.
Der heutige christliche Zionsberg ist nicht identisch mit dem alten Zion Davids.
Der eigentliche Zion war der Ophel mit der Davidsstadt; spéiter wechselte die
Bezeichnung auf den (nordlich davon gelegenen) Tempelberg und wurde dann
von den ersten Christen bewufBt auf den Ort der Urgemeinde iibertragen, den
Ort des Pfingstereignisses und der Abendmabhistradition. Auch das sogenannte
Apostelkonzil um 50 n. Chr. diirfte hier stattgefunden haben.

Auf dem christlichen Zion gab es fast ununterbrochen eine heilige Stitte — ab-
gesehen von der Zeit um 70, als die judenchristliche Gemeinde wegen des jiidi-
schen Aufstandes nach Pella im Ostjordanland geflohen war. Vermutlich wurde
auch das ,Obergemach® des Abendmahis Jesu bei der Zerstérung Jerusalems
verwiistet; einige Jahre nach 70 bauten es zuriickgekehrte Fliichtlinge wieder
auf. Der untere Teil des jetzigen Abendmahissaales stammt aus dem 1. Jahrhun-
dert, wobei die Apsis auf Golgotha zeigt — nicht auf den Tempelplatz!

Gibt es auch archiologische Funde, die darauf hinweisen, dafs hier schon frith und
konstant Christen gelebt haben?

Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Die Funde zeigen, daB dieses Gebiet
dicht besiedelt war; wieweit das Christen waren, ist schwer zu sagen. Bei den
jiingsten Ausgrabungen vor der Kirche haben wir verschiedene Schichten gefun-
den. Sie lassen sich datieren bis zur Periode des 2. Tempels (447 v. Chr. bis 70 n.
Chr.). Das bedeutet, bis hinunter auf den Felsen zu graben. In unserem Garten
haben wir viele Zisternen und eine Migve gefunden (eine Miqve ist ein jiidisches
Bad fiir rituelle Reinigungen), mehrere vor allem drauBen im Garten der grie-
chisch-orthodoxen Gemeinde, beim sogenannten Essener Tor, natiirlich wegen
der Wasserzufuhr. Es ist schwer zu sagen, ob hier nur Juden oder auch Juden-

* Abt Nikolaus Egender stammt aus dem ElsaB} und trat in das Benediktinerkioster Chéve-
togne in Belgien ein, dem er als Prior vorstand. 1979 wurde er nach Jerusalem gerufen,
weil er zum Abt des deutschen Klosters ,,Dormition Abbey*“ gewiahit worden war.

Die Redaktion



Aus dem Leben der Kirche 214

christen waren; jedenfalls weisen die alten Zeugnisse darauf hin, daB hier der
Sitz der Urgemeinde war. Auf Golgotha dagegen war nach 70 n. Chr. ein heidni-
scher Tempel errichtet worden; erst mit Kaiser Konstantin im 4. Jh. hat sich das
gedndert — vielleicht hat es auch dort eine judenchristliche Tradition gegeben;
man hat in der ehemaligen Steingrube neben dem Felsen Golgotha einige Funde
gemacht. Diese Steingrube ist 16 Meter tief und erstreckt sich bis unter die hen-
tige Erloserkirche. Zur Zeit Jesu war dort ein Garten mit einer Anlage fiir Gri-
ber. Es kann sein, daB es auch in dieser Senke christliche Urspriinge gab. Der
Mittelpunkt war jedenfalls hier auf dem Zion.

Am Zion wurde dann rasch - zwischen dem Jaffa-Tor und dem Zionsberg —
eine ganze Reihe von Kldstern errichtet, eins neben dem anderen. Die armeni-
schen Christen gedenken hier vor allem der beiden Heiligen Jakobus des Alte-
ren und Jakobus des Jiingeren. Ihre Uberlieferung reicht zuriick bis in die Urge-
meinde, der dlteste Teil ihrer Kirche stammt aus dem 5. Jh. Auch syrische Mon-
che gab es hier auf dem Zion; sie haben jedoch das Gedichtnis des Abendmahls
mitgenommen in ihre jetzige Kirche St. Markus und meinen, sie hitten dort den
Abendmabhlssaal.

Die ersten Christen, auch die Bischofe, stammten alle aus dem Judentum und
wohnten wohl in diesem Bereich?

Ja, das stimmt. Und auch Maria, die Mutter Gottes, ist wohl mit den Aposteln
hiergeblieben. Die alte Streitfrage, ob Maria in Jerusalem oder in Ephesus ge-
storben ist, muB wohl fiir die hiesige Tradition entschieden werden, denn diese
ist dlter. DaB8 Maria in Ephesus gestorben sei, kam wahrscheinlich erst im Zu-
sammenhang des Konzils von Ephesus (431) auf, das von Maria als Theotokos —
Gottesgebirerin — sprach und dadurch in Ephesus die Marienverehrung fér-
derte. Es ist auch verstdndlich, daB Maria hier bei der Urgemeinde gelebt hat
und gestorben ist; sie wurde in den Grabstitten im Kidrontal begraben, wo jetzt
die Marienkirche steht. Dort befindet sich tatséichlich ein Grab aus dem 1. Jh.

In Jerusalem ist der Ursprung der Christenheit. Heute erlebt man gerade hier die
Spaltung der Kirche in viele Konfessionen und Gruppen besonders schmerzhaft.
Wie kam es dazu, und wie sieht die Okumene heute hier aus?

Ich glaube, man kann hier nicht einfach von Okumene sprechen; man muB viel-
mehr den ganzen Hintergrund sehen. Hier im Heiligen Land hat das Christen-
tum gewissermaBen einen internationalen Charakter. Schon im 4. Jh. gab es hier
lateinische Niederlassungen abendlindischer Kldster (Hieronymus u. a.); auch
die Armenier kamen sehr frith. Im 5./6. Jh. war man in den Kldstern bereits vier-
sprachig, ndmlich griechisch, lateinisch, armenisch und ithiopisch. Dennoch
war es eine Kirche, die Kirche von Jerusalem. Von ihr haben praktisch alle Kir-
chen der damaligen Welt viel geerbt — vor allem auf dem Gebiet der Liturgie. So
iibernahm z. B. die rémische Kirche die Palmprozession, die Feier der Kar-
woche, ja fast alle Feste, vor allem die Marienfeste. Sehr vieles ist urspriinglich



Aus dem Leben der Kirche 215

hiesige Tradition. Denken Sie auch an den Kreuzweg, den die Franziskaner im
Abendland verbreiteten und der jetzt in allen Kirchen wieder auflebt — er war
nichts anderes als der Nachtgottesdienst vom Griindonnerstag auf den Karfrei-
tag in den verschiedenen Jerusalemer Stationskirchen. Damals wurde er noch
von allen Christen gemeinsam gefeiert, die Spaltung begann ja erst mit dem
Konzil von Chalkedon (451).

Auch durch den Bau der groBen Basiliken durch Kaiser Konstantin war der
internationale Charakter gegeben, in spiteren Zeiten sogar noch verstérkt, vor
allem im 18./19. Jh.: Als ,Heiliges Land*“ erhielt Paldstina vielfach Unterstiit-
zung von auBen - auch von den GroBmichten, hauptsidchlich von RuBland
(bzw. von den dort lebenden orthodoxen Christen), von Frankreich und von den
Katholiken anderer Linder, auch aus PreuBen und England. Im 19. und 20. Jh.
war es dann eine Zufluchtsstitte fir verfolgte Christen; man denke nur an die
Armenier oder die Syrer.

Alle Christen betrachten Jerusalem seit jeher als ihren Heimatort und versu-
chen, hier ansissig zu sein. Und zwar mit einer doppelten Zielsetzung: einmal,
um hier an den heiligen Orten Gottesdienst feiern zu konnen - freilich gab es in-
folge der Kirchenspaltung auch hier Rivalititen um den ,Besitz* der heiligen
Stitten, auch heute noch gibt es Zwischenfille —; die zweite Aufgabe besteht in
der Aufnahme von Pilgern der jeweiligen (Orts-)Kirche bzw. des jeweiligen Lan-
des. Zur Zeit konnen von den Ostlichen Christen allerdings nur noch die Grie-
chen in groBerer Zahl kommen, die Russen diirfen seit 1913 nicht mehr hierher
reisen, fiir die Athiopier ist es seit kurzem wieder moglich. Bis vor nicht allzu
langer Zeit kamen auch noch Armenier hierher, doch nun ist fast alles gestoppt.
Man muB bedenken, was eine solche Pilgerreise fiir die Menschen damals be-
deutete, z. B. fiir die Athiopier, die sich an Epiphanie zu FuB3 auf den Weg
machten - das ganze Niltal herunter, iiber den Sinai und dann ,,hinauf nach Je-
rusalem“ —, um zu Ostern hier anzukommen. Als Pilger war man dann froh,
Landsleute hier zu haben. Genauso gilt das fiir die Abendldnder: Im letzten
Jahrhundert haben die Pilgerfahrten stark zugenommen, so aus Frankreich, aus
Deutschland usw. Sicherlich gab es dabei auch Rivalititen zwischen Katholiken
und Protestanten: Jede Konfession wolite die groBere Zahl an Pilgern haben.

Beschreiben Sie uns bitte das konkrete Verhdltnis zwischen den einzelnen histori-
schen Kirchen, d. h. der Reprisentanten vieler Kirchen auf der ganzen Welt, meist
Ménche und Nonnen, die hier an den heiligen Stitien so stark wie sonst nirgends
prdsent sind.

Die Okumene bewegt sich bei uns - wie die Kirchenspaltung — auf zwei Ebenen:
Zum einen haben wir die historischen Kirchen. Das sind (a) die Vorchalkedonen-
ser, die man heute weitgehend als ,,Altorientalen® bezeichnet, vor allem die Kir-
chen mit monophysitischer Tradition: Athiopier, Kopten, Syrer und Armenier
(daneben gibt es noch die Maroniten, die aber heute mit der romisch-katholi-
schen Kirche uniert sind). Dazu kommt (b) die orthodoxe Kirche, die eigentliche
historische Mutterkirche der Stadt. Wenn seit dem 16. Jh. die orthodoxen Amts-



Aus dem Leben der Kirche 216

trager griechisch sind, kommt das daher, daB es unter den Tiirken wieder mog-
lich war, eine Hierarchie aufzubauen, die heute noch besteht. Die am Ort ansis-
sigen orthodoxen Christen — Palistinenser! — sprechen freilich arabisch. Sie ge-
horen zum arabischen Kulturkreis, wie auch die Syrer.

SchlieBlich gibt es (c) in Jerusalem zwei verschiedene katholische Kirchen, die
allerdings in keiner besonderen Harmonie zueinander stehen: eine lateinische,
rémisch-katholische arabische Kirche und eine griechisch-katholische (d. h. von
der griechischen Orthodoxie her »unierte”) arabische Kirche. Jede hat ihr eige-
nes Oberhaupt und ihren eigenen Ritus. Daneben bestehen (d) noch einige re-
formatorische Kirchen, also Lutheraner, Anglikaner und andere.

Die zweite Ebene ist die Zersplitterung der Ortskirche. Bis etwa zum Jahr 1850
war der grofBite Teil der ortlichen christlichen Bevalkerung orthodox. In den mei-
sten Dorfern gab es deshalb nur eine — orthodoxe — Kirche, mit arabischer Spra-
che und arabischem Pfarrer (der in der Regel verheiratet ist). Aus Griechenland
stammende Moénche bildeten daneben aber eine Maénchsgenossenschaft, die
»Bruderschaft vom Heiligen Grab*“, mit der vorrangigen Aufgabe, an den heili-
gen Stdtten den Gottesdienst zu feiern. Seit dem 16. Jh. hat sie das Patriarchat
inne, stellt auch simtliche Bischofe. Von den Katholiken waren in dieser Zeit
(bis 1850) 90 bis 95 Prozent Lateiner; es gab nur ganz wenige griechisch-katholi-
sche Christen im Norden Israels. Die Lateiner standen dabei unter der Obhut
der Franziskaner, die 1333 hierherkamen und einige Pfarreien griindeten, die sie
bis heute betreuen. Sie haben die meisten heiligen Orte, die in katholischer
Hand sind, in ihrer Obhut. Im 19. Jh. erreichte uns eine neue missionarische
Welle vom Abendland her. Durch Neugriindungen ergab sich eine weitere Auf-
splitterung der abendlandischen Kirchen: Die erste war ein anglopreuBisches
Bistum mit einem Bischof, der ein konvertierter Rabbiner war und Salomo Alex-
ander hieB (1841). Dahinter stand die Idee, bei Juden und Muslimen zu missio-
nieren; man sah aber auch bei den Christen groBBe Not, vielerorts gab es keinen
Pfarrer; auBerdem war die soziale Lage schwierig; man muB sich die groBen
Probleme nach Jahrhunderten islamischer Oberherrschaft vor Augen halten.

Gegen dieses anglopreuBische Bistum errichtete die katholische Kirche 1847
dann von Rom aus das lateinische Patriarchat. 1852 wurden durch staatliche An-
ordnung die alten Streitereien und Eifersiichteleien um die heiligen Stétten da-
durch beendet, dal man einfachhin in internationalen Vertrdgen den Status quo
festschrieb. Bis heute gilt diese Regelung, wodurch sich kaum mehr etwas verin-
dern 14Bt. Es gibt keine iibergeordnete Autoritiit, die im Konfliktfall vermitteln
kann - und vieles an dieser Regelung erscheint fiir uns heute vollig iiberholt.

Welche Folgen hatte dieses lateinische Patriarchat?

Durch die Einsetzung des lateinischen Partriarchats missionierte man im Geist
des 19. Jhs., griindete katholische Pfarreien neben den orthodoxen, praktisch auf
Kosten der Orthodoxie. Viele (arabische) Katholiken entschieden sich freilich
fur den byzantinischen Ritus mit der Begriindung: Wenn schon katholisch in
diesem Land, dann doch wenigstens in der Tradition des Landes, d. h. byzanti-



Aus dem Leben der Kirche 217

nisch. Heute sind nur noch etwa 30 Prozent der christlichen Bewohner des Heili-
gen Landes orthodox, 30 Prozent sind romisch-katholisch (Liturgiesprache ist
dabei alt-arabisch), 30 Prozent griechisch-katholisch und etwa zehn Prozent An-
glikaner und Lutheraner. Diese fiinf Kirchen haben jeweils eine volle hierarchi-
sche Struktur bis zum Episkopat: Wir haben hier also auch einen anglikanisch-
arabischen und einen lutherisch-arabischen Bischof; der letztere wurde erst 1979
eingesetzt, also schon in einer Zeit der Okumene! Die Kirchen, die meistens um
ihr Uberleben kiimpfen, bauen weiter an ihrer Struktur. Der Weg zur Einheit der
Kirchen ist von daher noch weit.

Der hiesige griechisch-katholische Erzbischof Lutfi Laham hat zwar ein wis-
senschaftliches ,,Centre Orient-Chrétien“ gegriindet und arbeitet mit Laien zu-
sammen, um die Kirche von Jerusalem wieder zu restrukturieren, aber es fehlt
immer noch an konkreter, praktischer Okumene. Das Anfangswort des Okume-
nismusdekrets: ,,Unitatis redintegratio*, dieses Wieder-Zusammenkommen, ist
hier in Jerusalem sehr anschaulich. Natirlich gibt es kleinere c6kumenische
Kreise und Kontakte, etwa wenn zu Weihnachten und zu Ostern die Bischofe
der verschiedenen Kirchen sich gegenseitig besuchen und auch freundschaftli-
che Beziehungen pflegen — ungeachtet der Spannungen, zu denen es hin und
wieder kommt. Die orthodoxe Kirche in Jerusalem betrachtet die griechisch-ka-
tholische Kirche als ihre gréBte Gefahr. So kommt es manchmal zu peinlichen
Zwischenfillen. Die orthodoxe Kirche hat ihre groBe Stiitze, namlich RuBland,
verloren und ist heute sehr stark auf den griechischen Staat angewiesen, der die
Gehiilter der Mdnchsgenossenschaft bezahlt. Daneben kdmpft sie mit zwei inne-
ren Problemen: einmal mit der Spannung zwischen der Minderheit der einge-
wanderten Griechen, etwa der Ménche der ,,Bruderschaft vom Heiligen Grab®,
und der orthodoxen arabischen — und arabisch denkenden! — Bevolkerung. Ein
Problem, das etwa auch in Jordanien zu spiiren ist. Zum anderen kommt bei der
Sorge um die vielen heiligen Stitten die pastorale Arbeit oftmals zu kurz. Die
anderen vier Kirchen haben dieses Problem nicht. Das lateinische Patriarchat
konnte sich von Anfang an gut der pastoralen Arbeit widmen. Die griechischen
Katholiken, die Anglikaner und die Lutheraner haben keine heiligen Stétten zu
betreuen. Die Sorge fiir diese Stitten ist eine groBe Last, vor allem wegen der ab-
nehmenden Zahl von Ménchen und Nonnen.

Woher kommen diese Schwierigkeiten der Ortskirche?

Es ist bezeichnend, daB3 die Christen in diesem Land - vielleicht hat das einen
tiefen Sinn — nie eine selbstindige Ortskirche bilden konnten, wie etwa die Kir-
che in Deutschland oder in Frankreich. Die christliche Bevolkerung stand im-
mer unter der Herrschaft Fremder: Zur Zeit Christi waren die Rémer hier, dann
kamen die Byzantiner; 614 haben die Perser hier alles zerschlagen; spéter ka-
men die Araber, danach die Kreuzfahrer, die Mamelucken, die Osmanen und
schlieBlich die Englinder. 1949 wurde dann die Altstadt Jerusalems jordanisch,
und heute ist sie in den Handen des Staates Israel. Die ganze Situation hier muf3
vor diesem Hintergrund gesehen werden. Es gab nie eine selbstindige Kirche



Aus dem Leben der Kirche 218

wie in Europa, nicht zuletzt aufgrund der Islamisierung nach der Kreuzfahrer-
zeit, ja bis ins 18. Jh. hinein. Viele hunderttausend Christen sind Muslime ge-
worden. Aber es gibt auch Hoffnung, durch die vorhandenen dkumenischen
Gruppen und durch viele kleine, konkrete Zeichen. Wir Abendlinder — ich
nenne uns immer ,,Gastarbeiter”, weil wir als auslindische Ménche hierher ein-
gewandert sind — haben die Aufgabe, den hiesigen Ortskirchen mit groBer Dis-
kretion und Geduld zu helfen, aber zugleich die vorhandenen Gelegenheiten
wahrzunehmen, ein biBchen 6kumenischen Geist einzubringen und damit eine
konkrete Perspektive fiir die Redintegratio der Kirche von Jerusalem zu schaf-
fen. Fiir uns ist das eine Verpflichtung, da wir ja unsere abendlindische Spal-
tung hierher mitgebracht haben.

Konnten Sie uns ein wenig von der Geschichte des Zions erziihlen? Die Abtei selbst
ist ja noch nicht so alt.

Ich habe schon zu Beginn erwihnt, daB wir uns hier am Ort der Urgemeinde be-
finden. Der Zion hat eine bewegte Geschichte. Seine grofie Bliitezeit war unter
den Byzantinern, die um 400 ndrdlich der judenchristlichen Apostelkirche die
damals groBte Kirche von Jerusalem - fiinfschiffig, mit 80 Siulen (am Marien-
altar in unserer Krypta steht noch der Rest einer solchen Siule) — errichteten:
die , Hagia Zion*“(Heilige Zion). ,, Freue dich, Heilige Zion, Mutter der Kirchen,
Wohnort Gottes“, steht in groBien Lettern im Heiligen Grab, ist aber auf diesen
Ort hier bezogen und wird heute noch im Gottesdienst der byzantinischen Litur-
gie gesungen. Diese Kirche wurde 1009 zerstort, dann aber von den Kreuzfah-
rern wieder aufgebaut als ziemlich groBe Kirche. Die Byzantiner hatten die alte
Kirche an den Abendmahlssaal angebaut; die Kreuzfahrer nahmen ihn nun mit
herein. 1219 abermals zerstort, wurde das Anwesen von den Franziskanern er-
worben, nochmals aufgebaut, jedoch 1517 wiederum zerstoért durch die Tiirken:
es blieb nur noch das Davidsgrab mit dem Abendmahlssaal erhalten, weil auch
die Muslime David als ihren Propheten verchren. Seit der Tiirkenzeit liegt der
Zionsberg auch auBerhalb der von ihnen errichteten Stadtmauer.

Und trotzdem sind hier einige Steine - sie sind in den heutigen Kirchenbau
eingemauert — immer wieder von Pilgern besucht worden: vor allem die Athio-
pier haben eine groBe Rolle gespielt und eine alte Tradition hochgehalten: Sie
feiern auch heute noch an Pfingsten mit ihrem Bischof hier Gottesdienst.

Das ist also die Geschichte. Der Zion blieb ohne christliche Niederlassung,
bis anldBlich der Einweihung der lutherischen deutschen Erldserkirche (in der
Altstadt) Kaiser Wilhelm II. 1898 Jerusalem besuchte und dieses Terrain vom
Sultan erwerben konnte. Er iibergab es den deutschen Katholiken als eine Stitte
fiir deutschsprachige Pilger und wiinschte, da eine kleine Klostergemeinschaft
zur Betreuung hier wirke. Vom ,,Deutschen Verein vom Heiligen Land* erbaut,
wurde 1910 die neue Kirche ,,Dormitio Mariae“ eingeweiht. In den israelisch-
arabischen Kriegen lagen Kirche und Kloster im Niemandsland zwischen Israel
und der (jordanischen) Altstadt und in der Feuerlinie. Die Geb4ude hatten wih-
rend der Kriegsereignisse viel zu leiden und muBten restauriert werden.



Aus dem Leben der Kirche 219
Wie viele Monche sind hier in der Dormitio?

Jetzt sind wir siebzehn, darunter einige Novizen; davon sind einige in unserer
Dependance in Tabgha am See Genezareth. Es gab eine Zeit, in der etwa dreiBig
Monche hier waren — ich wei nicht, wo diese bei so wenig Platz gewohnt ha-
ben. Aus diesem Grund haben wir in den letzten Jahren angebaut; das Geldnde
dazu konnten wir den Franziskanern abkaufen.

Haben Sie, da Sie sich an einem fiir die gesamte Christenheit so bedeutsamen Ort
befinden, besondere Akzente gesetzt?

Liturgisch haben wir hier immer drei Mysterien besonders gefeiert: zunichst das
Abendmahl. Wenn wir heute in der Karwoche die Griindonnerstagsliturgie
feiern, ist es fiir uns ein Skumenisches Zeichen, auch Nicht-Katholiken die Fiie
zu waschen, so den Lutheranern, Anglikanern. In jedem Jahr ist ein armenischer
Diakon dabei; er brancht dafiir allerdings die Erlaubnis seines Patriarchen. Das
sind kleine Zeichen. Dann Pfingsten, unser hochstes Fest, weil hier der Pfingst-
ort ist: An diesem Tag feiert der lateinische Patriarch mit uns die Eucharistie,
und ganz Jerusalem kommt zum Gottesdienst in vielen Sprachen. Und schlieB-
lich feiern wir den Heimgang Mariens am 15. August, das Fest, nach dem die
Kirche benannt ist.

Worin sehen Sie die Aufgaben der Dormition Abbey? Uber die Gkumenischen Be-
ziehungen haben Sie ja bereits gesprochen. Welche weiteren Schwerpunkte beste-
hen?

Seit 1967 ist der Westteil Jerusalems wiedervereinigt mit der arabischen Altstadt.
Der Zion ist jetzt die ,,Spitze“ des Staates Israel; das Kloster stand ja 20 Jahre
lang praktisch im Niemandsland (daher auch die kleine Zahl an Moénchen). Es
war eine schwierige Zeit. Israelisches Militar war auf dem Turm und dem Dach
der Kirche stationiert; 1948 und 1967 hat die Kirche gebrannt; die Mitbriider
waren dreimal interniert: fiir kurze Zeit war iiberhaupt niemand hier. Das hat
sich gedndert. Heute liegen wir — topographisch gesehen — zwischen dem Ost-
und dem Westteil Jerusalems. Ich mochte sagen: Der Zion kann wieder ein Ort
der Begegnung werden, und er ist es auch schon einigermafien geworden. War er
in der Geschichte immer ein Ort der Begegnung zwischen Christen verschiede-
ner Herkunft, so begegnen sich heute hier auch Christen und Juden. Dafir gibt
es Zeichen: Unsere Orgelkonzerte, die seit einigen Jahren stattfinden, bewirken,
daB die Israelis gerne zu Besuch kommen. Innerhalb der (arabischen) Altstadt
wiire so etwas schon schwieriger; hier jedoch haben wir die Méglichkeit eines
Treffpunktes, wie man ihn in Ost- und in West-Jerusalem nicht so leicht findet.
Wir wissen das und hoffen, auf diese Weise einen Beitrag leisten zu kénnen zum
Dienst der Verséhnung und des Friedens.

Wir versuchen auch, gerade hier am historischen Ort das Idealbild der Urge-
meinde zu pflegen — das liegt natiirlich bei einer Ménchsgemeinschaft sehr nahe
-, daB eben das, was in der Apostelgeschichte steht (,.Sie hatten alles gemein-



Aus dem Leben der Kirche 220

sam*), hier bewuBt gelebt wird und sich auch Méglichkeiten zu einer breiteren
Gemeinschaft eroffnen. So kénnen z. B. unsere Giste die Liturgie im Chorraum
mit uns feiern. Wir haben sogar an eine Gemeinschaft von Laien gedacht, die
hier im Kloster monastisch mitleben konnte - die Ménche wiirden dabei den
Kern bilden.

Auf dieser Grundlage und in der Kontinuitit zu den Urspriingen feiern wir
jahraus, jahrein Gottesdienst, fiinfmal am Tag. Jede Gemeinschaft macht ja die
Erfahrung, daB sie mehr ist als die Tradition von einzelnen. Als einzelne sind
wir ja alle schwache Menschen, aber eine Gemeinschaft hat etwas, das iiber die
Summe der Individuen hinausgeht; ein Element davon ist diese Kontinuitit, wo-
bei sich die Anliegen und Aufgaben im Laufe der Zeit dndern konnen. Friiher
einmal hatte das Kloster die Betreuung des lateinischen Priesterseminars (der
jetzige Patriarch Beltritti ist ein Schiiler von uns).

Was hat sich heute gedindert?

Gegenwiirtig haben wir vier Anliegen. Zu den beiden eher ,iuBeren” Aufgaben
zdhlt zum einen die Aufnahme und Betreuung von Pilgern, zum anderen das Stu-
dienjahr, das jetzt seit 14 Jahren besteht. Es ist ein hochst interessantes Anlie-
gen: Wir haben hier die Moglichkeit, etwa 30 Theologiestudenten und -studen-
tinnen pro Jahr, evangelische und katholische, Priesteramtskandidaten und
Laientheologen, fiir zwei Semester aufzunehmen. Dafiir wurde eigens das Jo-
sefshaus wiederaufgebaut durch den , Deutschen Verein vom Heiligen Land®.
Die Professoren kommen meist aus Deutschland und geben Blockvorlesungen,
iiber die sie anerkannte Examina abnehmen. Studienschwerpunkte liegen in der
biblischen Exegese; durchschnittlich haben wir im Jahr zehn Exegeten hier.
Dazu kommen Orientkunde, Judaistik, Islamkunde und Okumene, mit Akzent
auf der Ekklesiologie. Die Lehrveranstaltungen sind an einem thematischen
Leitfaden orientiert, den wir in jedem Jahr neu festlegen; im Studienjahr
1986/87 kam es zu einer neuen Initiative: eine Ringvorlesung mit 24 Referenten
iiber Jerusalem. Das Studienjahr ist so eingerichtet, daB wir Ende August begin-
nen; das erste Semester dauert bis Weihnachten, das zweite bis Ostern, so daB
Professoren, die in voller Titigkeit stehen, vor oder nach dem Wintersemester
der europdischen Universititen hierherkommen koénnen: in den Zwischenzeiten
sind andere Lehrende eingeplant, auch jiidische Professoren von der Hebri-
ischen Universitdt oder Professoren von der islamischen Universitit Birset.
Auch das konkrete Zusammenleben ist sehr wichtig: Die Studenten haben leicht
Kontakt mit der jiidischen und arabischen Bevolkerung. So existiert etwa ein
Austausch mit einem arabischen Dorf; die Studenten bleiben dort am Wochen-
ende, und im Gegenzug laden wir die Familien aus diesem Dorf fiir einen Tag
hierher zu uns ein.

Die beiden anderen Anliegen, die sich vor allem im Hinblick auf die Bevilke-
rung des Landes ergeben, sind die Okumene ~ die inner-christliche und die mit
den Juden, kaum mit dem Islam - und das soziale Engagement, das durch die
Kontakte mit der Bevélkerung fiir uns selbstverstindlich ist. Gerade dieses An-



Aus dem Leben der Kirche 221

liegen sollte man auch den abendlindischen Christen ans Herz legen: Wir miis-
sen das Abwandern der christlichen Bevolkerung dieses Landes verhindern,
sonst besteht die Gefahr, dafl nur noch auslindische christliche Institutionen
hier sind. Die Christen hier haben Existenzschwierigkeiten, Arbeits- und Woh-
nungsprobleme. Von katholischer Seite werden zur Zeit zwei Wohnsiedlungen
gebaut, eine vom griechisch-katholischen Patriarchat, die andere von den Fran-
ziskanern. Was uns auBerdem fehlt, ist eine moderne Infrastruktur; wir haben
hier zwar in Jerusalem Druckereien und Schreinereien und anch manche soziale
Einrichtung, aber alles ist etwas veraltet; es mii3te erneuert werden. Auf diesem
Gebiet ist die israelische Seite aktiver; hinzu kommt, daf3 sich die politischen
Verflechtungen bei jeder Kleinigkeit sich fiir uns 1dhmend auswirken - beson-
ders angesichts der arabischen Mentalitit, einfach zu warten, bis etwas kommt.

Die Spaltung der Christen wirkt sich im Sozialen aus: Es gibt keine gemein-
same Sozialarbeit der Kirchen. Viele kirchliche Wiirdentréger sind noch das alte
System gewohnt, auch wenn schon hoffnungsvolle Anldufe gemacht worden
sind, vor allem von unserem griechisch-katholischen Erzbischof.

Was erwarten Sie von uns, den Christen im Abendland?

Wir brauchen Ihre Unterstiitzung. Und zwar in fast jeder Hinsicht. Was das Ma-
terielle betrifft, so ist eine Erneuerung der kirchlichen und sozialen Infrastruktur
notwendig, etwa eine Modernisierung und ein Ausbau von Schulen und Kran-
kenhiusern. Was die Christen hier aber am meisten brauchen, ist die moralische
Unterstiitzung der abendldndischen Christen, die zwar als Pilger so zahlreich
hierherkommen, aber mit den Christen am Ort nur wenig Kontakt haben. Man
hetzt oft nur von einer heiligen Stitte zur anderen.

Wir haben hier ein Christentum mit wenig SelbstbewuBtsein. Wir sind eine
Minderheit; in Jerusalem leben heute nur noch etwas iiber 13000 Christen. Und
sie werden immer weniger.

Mit dem Wissen um unsere Probleme wire uns schon viel geholfen — und,
wenn jemand aus dem Westen hierherkommt: Vielleicht ist Ihnen ein Kontakt
moglich. Ein Letztes: Denken Sie an uns im Gebet.

Paul Imhof/Stefan Kiechle, Miinchen





