
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Christen in Jerusalem 
Interview mit Abt Nikolaus Egender OSB, Dormition Abbey, Jerusalem* 

Lieber Abt Nikolaus, Sie stehen dem Benediktinerkloster Dormitio Mariae auf 
dem Zionsberg in Jerusalem vor. Könnten Sie uns ein wenig von den Anfängen des 
Christentums auf dem Zion erzählen, das wohl bis auf den Ursprung der Kirche zu- 

rückgeht? 

Wir befinden uns hier in der Tat am Ort der allerersten Anfänge, am Pfingstort. 
Der heutige christliche Zionsberg ist nicht identisch mit dem alten Zion Davids. 
Der eigentliche Zion war der Ophel mit der Davidsstadt; später wechselte die 
Bezeichnung auf den (nördlich davon gelegenen) Tempelberg und wurde dann 
von den ersten Christen bewußt auf den Ort der Urgemeinde übertragen, den 
Ort des Pfingstereignisses und der Abendmahlstradition. Auch das sogenannte 
Apostelkonzil um 50 n. Chr. dürfte hier stattgefunden haben. 

Auf dem christlichen Zion gab es fast ununterbrochen eine heilige Stätte - ab- 
gesehen von der Zeit um 70, als die judenchristliche Gemeinde wegen des jüdi- 
schen Aufstandes nach Pella im Ostjordanland geflohen war. Vermutlich wurde 
auch das •Obergemach" des Abendmahls Jesu bei der Zerstörung Jerusalems 
verwüstet; einige Jahre nach 70 bauten es zurückgekehrte Flüchtlinge wieder 
auf. Der untere Teil des jetzigen Abendmahlssaales stammt aus dem 1. Jahrhun- 
dert, wobei die Apsis auf Golgotha zeigt - nicht auf den Tempelplatz! 

Gibt es auch archäologische Funde, die darauf hinweisen, daß hier schon früh und 

konstant Christen gelebt haben ? 

Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Die Funde zeigen, daß dieses Gebiet 
dicht besiedelt war; wieweit das Christen waren, ist schwer zu sagen. Bei den 
jüngsten Ausgrabungen vor der Kirche haben wir verschiedene Schichten gefun- 
den. Sie lassen sich datieren bis zur Periode des 2. Tempels (447 v. Chr. bis 70 n. 
Chr.). Das bedeutet, bis hinunter auf den Felsen zu graben. In unserem Garten 
haben wir viele Zisternen und eine Miqve gefunden (eine Miqve ist ein jüdisches 
Bad für rituelle Reinigungen), mehrere vor allem draußen im Garten der grie- 
chisch-orthodoxen Gemeinde, beim sogenannten Essener Tor, natürlich wegen 
der Wasserzufuhr. Es ist schwer zu sagen, ob hier nur Juden oder auch Juden- 

* Abt Nikolaus Egender stammt aus dem Elsaß und trat in das Benediktinerkloster Cheve- 
togne in Belgien ein, dem er als Prior vorstand. 1979 wurde er nach Jerusalem gerufen, 
weil er zum Abt des deutschen Klosters •Dormition Abbey" gewählt worden war. 

Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 214 

Christen waren; jedenfalls weisen die alten Zeugnisse darauf hin, daß hier der 
Sitz der Urgemeinde war. Auf Golgotha dagegen war nach 70 n. Chr. ein heidni- 
scher Tempel errichtet worden; erst mit Kaiser Konstantin im 4. Jh. hat sich das 
geändert - vielleicht hat es auch dort eine judenchristliche Tradition gegeben; 
man hat in der ehemaligen Steingrube neben dem Felsen Golgotha einige Funde 
gemacht. Diese Steingrube ist 16 Meter tief und erstreckt sich bis unter die heu- 
tige Erlöserkirche. Zur Zeit Jesu war dort ein Garten mit einer Anlage für Grä- 
ber. Es kann sein, daß es auch in dieser Senke christliche Ursprünge gab. Der 
Mittelpunkt war jedenfalls hier auf dem Zion. 

Am Zion wurde dann rasch - zwischen dem Jaffa-Tor und dem Zionsberg - 
eine ganze Reihe von Klöstern errichtet, eins neben dem anderen. Die armeni- 
schen Christen gedenken hier vor allem der beiden Heiligen Jakobus des Älte- 
ren und Jakobus des Jüngeren. Ihre Überlieferung reicht zurück bis in die Urge- 
meinde, der älteste Teil ihrer Kirche stammt aus dem 5. Jh. Auch syrische Mön- 
che gab es hier auf dem Zion; sie haben jedoch das Gedächtnis des Abendmahls 
mitgenommen in ihre jetzige Kirche St. Markus und meinen, sie hätten dort den 
Abendmahlssaal. 

Die ersten Christen, auch die Bischöfe, stammten alle aus dem Judentum und 
wohnten wohl in diesem Bereich ? 

Ja, das stimmt. Und auch Maria, die Mutter Gottes, ist wohl mit den Aposteln 
hiergeblieben. Die alte Streitfrage, ob Maria in Jerusalem oder in Ephesus ge- 
storben ist, muß wohl für die hiesige Tradition entschieden werden, denn diese 
ist älter. Daß Maria in Ephesus gestorben sei, kam wahrscheinlich erst im Zu- 
sammenhang des Konzils von Ephesus (431) auf, das von Maria als Theotokos - 
Gottesgebärerin - sprach und dadurch in Ephesus die Marienverehrung för- 
derte. Es ist auch verständlich, daß Maria hier bei der Urgemeinde gelebt hat 
und gestorben ist; sie wurde in den Grabstätten im Kidrontal begraben, wo jetzt 
die Marienkirche steht. Dort befindet sich tatsächlich ein Grab aus dem 1. Jh. 

In Jerusalem ist der Ursprung der Christenheit. Heute erlebt man gerade hier die 
Spaltung der Kirche in viele Konfessionen und Gruppen besonders schmerzhaft. 
Wie kam es dazu, und wie sieht die Ökumene heute hier aus? 

Ich glaube, man kann hier nicht einfach von Ökumene sprechen; man muß viel- 
mehr den ganzen Hintergrund sehen. Hier im Heiligen Land hat das Christen- 
tum gewissermaßen einen internationalen Charakter. Schon im 4. Jh. gab es hier 
lateinische Niederlassungen abendländischer Klöster (Hieronymus u. a.); auch 
die Armenier kamen sehr früh. Im 5./6. Jh. war man in den Klöstern bereits vier- 
sprachig, nämlich griechisch, lateinisch, armenisch und äthiopisch. Dennoch 
war es eine Kirche, die Kirche von Jerusalem. Von ihr haben praktisch alle Kir- 
chen der damaligen Welt viel geerbt - vor allem auf dem Gebiet der Liturgie. So 
übernahm z. B. die römische Kirche die Palmprozession, die Feier der Kar- 
woche, ja fast alle Feste, vor allem die Marienfeste. Sehr vieles ist ursprünglich 



A us dem Leben der Kirche 215 

hiesige Tradition. Denken Sie auch an den Kreuzweg, den die Franziskaner im 
Abendland verbreiteten und der jetzt in allen Kirchen wieder auflebt - er war 
nichts anderes als der Nachtgottesdienst vom Gründonnerstag auf den Karfrei- 
tag in den verschiedenen Jerusalemer Stationskirchen. Damals wurde er noch 
von allen Christen gemeinsam gefeiert, die Spaltung begann ja erst mit dem 
Konzil von Chalkedon (451). 

Auch durch den Bau der großen Basiliken durch Kaiser Konstantin war der 
internationale Charakter gegeben, in späteren Zeiten sogar noch verstärkt, vor 
allem im 18./19. Jh.: Als •Heiliges Land" erhielt Palästina vielfach Unterstüt- 
zung von außen - auch von den Großmächten, hauptsächlich von Rußland 
(bzw. von den dort lebenden orthodoxen Christen), von Frankreich und von den 
Katholiken anderer Länder, auch aus Preußen und England. Im 19. und 20. Jh. 
war es dann eine Zufluchtsstätte für verfolgte Christen; man denke nur an die 
Armenier oder die Syrer. 

Alle Christen betrachten Jerusalem seit jeher als ihren Heimatort und versu- 
chen, hier ansässig zu sein. Und zwar mit einer doppelten Zielsetzung: einmal, 
um hier an den heiligen Orten Gottesdienst feiern zu können - freilich gab es in- 
folge der Kirchenspaltung auch hier Rivalitäten um den •Besitz" der heiligen 
Stätten, auch heute noch gibt es Zwischenfälle -; die zweite Aufgabe besteht in 
der Aufnahme von Pilgern der jeweiligen (Orts-)Kirche bzw. des jeweiligen Lan- 
des. Zur Zeit können von den östlichen Christen allerdings nur noch die Grie- 
chen in größerer Zahl kommen, die Russen dürfen seit 1913 nicht mehr hierher 
reisen, für die Äthiopier ist es seit kurzem wieder möglich. Bis vor nicht allzu 
langer Zeit kamen auch noch Armenier hierher, doch nun ist fast alles gestoppt. 
Man muß bedenken, was eine solche Pilgerreise für die Menschen damals be- 
deutete, z. B. für die Äthiopier, die sich an Epiphanie zu Fuß auf den Weg 
machten - das ganze Niltal herunter, über den Sinai und dann •hinauf nach Je- 
rusalem" -, um zu Ostern hier anzukommen. Als Pilger war man dann froh, 
Landsleute hier zu haben. Genauso gilt das für die Abendländer: Im letzten 
Jahrhundert haben die Pilgerfahrten stark zugenommen, so aus Frankreich, aus 
Deutschland usw. Sicherlich gab es dabei auch Rivalitäten zwischen Katholiken 
und Protestanten: Jede Konfession wollte die größere Zahl an Pilgern haben. 

Beschreiben Sie uns bitte das konkrete Verhältnis zwischen den einzelnen histori- 
schen Kirchen, d. h. der Repräsentanten vieler Kirchen auf der ganzen Welt, meist 
Mönche und Nonnen, die hier an den heiligen Stätten so stark wie sonst nirgends 
präsent sind. 

Die Ökumene bewegt sich bei uns - wie die Kirchenspaltung - auf zwei Ebenen: 
Zum einen haben wir die historischen Kirchen. Das sind (a) die Vorchalkedonen- 
ser, die man heute weitgehend als •Altorientalen" bezeichnet, vor allem die Kir- 
chen mit monophysitischer Tradition: Äthiopier, Kopten, Syrer und Armenier 
(daneben gibt es noch die Maroniten, die aber heute mit der römisch-katholi- 
schen Kirche uniert sind). Dazu kommt (b) die orthodoxe Kirche, die eigentliche 
historische Mutterkirche der Stadt. Wenn seit dem 16. Jh. die orthodoxen Amts- 



A us dem Leben der Kirche 216 

träger griechisch sind, kommt das daher, daß es unter den Türken wieder mög- 
lich war, eine Hierarchie aufzubauen, die heute noch besteht. Die am Ort ansäs- 
sigen orthodoxen Christen - Palästinenser! - sprechen freilich arabisch. Sie ge- 
hören zum arabischen Kulturkreis, wie auch die Syrer. 

Schließlich gibt es (c) in Jerusalem zwei verschiedene katholische Kirchen, die 
allerdings in keiner besonderen Harmonie zueinander stehen: eine lateinische, 
/wnwcA-katholische arabische Kirche und eine griechisch-katholische (d. h. von 
der griechischen Orthodoxie her •unierte") arabische Kirche. Jede hat ihr eige- 
nes Oberhaupt und ihren eigenen Ritus. Daneben bestehen (d) noch einige re- 
formatorische Kirchen, also Lutheraner, Anglikaner und andere. 

Die zweite Ebene ist die Zersplitterung der Ortskirche. Bis etwa zum Jahr 1850 
war der größte Teil der örtlichen christlichen Bevölkerung orthodox. In den mei- 
sten Dörfern gab es deshalb nur eine - orthodoxe - Kirche, mit arabischer Spra- 
che und arabischem Pfarrer (der in der Regel verheiratet ist). Aus Griechenland 
stammende Mönche bildeten daneben aber eine Mönchsgenossenschaft, die 
•Bruderschaft vom Heiligen Grab", mit der vorrangigen Aufgabe, an den heili- 
gen Stätten den Gottesdienst zu feiern. Seit dem 16. Jh. hat sie das Patriarchat 
inne, stellt auch sämtliche Bischöfe. Von den Katholiken waren in dieser Zeit 
(bis 1850) 90 bis 95 Prozent Lateiner; es gab nur ganz wenige griechisch-katholi- 
sche Christen im Norden Israels. Die Lateiner standen dabei unter der Obhut 
der Franziskaner, die 1333 hierherkamen und einige Pfarreien gründeten, die sie 
bis heute betreuen. Sie haben die meisten heiligen Orte, die in katholischer 
Hand sind, in ihrer Obhut. Im 19. Jh. erreichte uns eine neue missionarische 
Welle vom Abendland her. Durch Neugründungen ergab sich eine weitere Auf- 
splitterung der abendländischen Kirchen: Die erste war ein anglopreußisches 
Bistum mit einem Bischof, der ein konvertierter Rabbiner war und Salomo Alex- 
ander hieß (1841). Dahinter stand die Idee, bei Juden und Muslimen zu missio- 
nieren; man sah aber auch bei den Christen große Not, vielerorts gab es keinen 
Pfarrer; außerdem war die soziale Lage schwierig; man muß sich die großen 
Probleme nach Jahrhunderten islamischer Oberherrschaft vor Augen halten. 

Gegen dieses anglopreußische Bistum errichtete die katholische Kirche 1847 
dann von Rom aus das lateinische Patriarchat. 1852 wurden durch staatliche An- 
ordnung die alten Streitereien und Eifersüchteleien um die heiligen Stätten da- 
durch beendet, daß man einfachhin in internationalen Verträgen den Status quo 
festschrieb. Bis heute gilt diese Regelung, wodurch sich kaum mehr etwas verän- 
dern läßt. Es gibt keine übergeordnete Autorität, die im Konfliktfall vermitteln 
kann - und vieles an dieser Regelung erscheint für uns heute völlig überholt. 

Welche Folgen hatte dieses lateinische Patriarchat? 

Durch die Einsetzung des lateinischen Partriarchats missionierte man im Geist 
des 19. Jhs., gründete katholische Pfarreien neben den orthodoxen, praktisch auf 
Kosten der Orthodoxie. Viele (arabische) Katholiken entschieden sich freilich 
für den byzantinischen Ritus mit der Begründung: Wenn schon katholisch in 
diesem Land, dann doch wenigstens in der Tradition des Landes, d. h. byzanti- 



Aus dem Leben der Kirche 217 

nisch. Heute sind nur noch etwa 30 Prozent der christlichen Bewohner des Heili- 
gen Landes orthodox, 30 Prozent sind römisch-katholisch (Liturgiesprache ist 
dabei alt-arabisch), 30 Prozent griechisch-katholisch und etwa zehn Prozent An- 
glikaner und Lutheraner. Diese fünf Kirchen haben jeweils eine volle hierarchi- 
sche Struktur bis zum Episkopat: Wir haben hier also auch einen anglikanisch- 
arabischen und einen lutherisch-arabischen Bischof; der letztere wurde erst 1979 
eingesetzt, also schon in einer Zeit der Ökumene! Die Kirchen, die meistens um 
ihr Überleben kämpfen, bauen weiter an ihrer Struktur. Der Weg zur Einheit der 
Kirchen ist von daher noch weit. 

Der hiesige griechisch-katholische Erzbischof Lutfi Laham hat zwar ein wis- 
senschaftliches •Centre Orient-Chretien" gegründet und arbeitet mit Laien zu- 
sammen, um die Kirche von Jerusalem wieder zu restrukturieren, aber es fehlt 
immer noch an konkreter, praktischer Ökumene. Das Anfangswort des Ökume- 
nismusdekrets: •Unitatis redintegratio", dieses Wieder-Zusammenkommen, ist 
hier in Jerusalem sehr anschaulich. Natürlich gibt es kleinere ökumenische 
Kreise und Kontakte, etwa wenn zu Weihnachten und zu Ostern die Bischöfe 
der verschiedenen Kirchen sich gegenseitig besuchen und auch freundschaftli- 
che Beziehungen pflegen - ungeachtet der Spannungen, zu denen es hin und 
wieder kommt. Die orthodoxe Kirche in Jerusalem betrachtet die griechisch-ka- 
tholische Kirche als ihre größte Gefahr. So kommt es manchmal zu peinlichen 
Zwischenfällen. Die orthodoxe Kirche hat ihre große Stütze, nämlich Rußland, 
verloren und ist heute sehr stark auf den griechischen Staat angewiesen, der die 
Gehälter der Mönchsgenossenschaft bezahlt. Daneben kämpft sie mit zwei inne- 
ren Problemen: einmal mit der Spannung zwischen der Minderheit der einge- 
wanderten Griechen, etwa der Mönche der •Bruderschaft vom Heiligen Grab", 
und der orthodoxen arabischen - und arabisch denkenden! - Bevölkerung. Ein 
Problem, das etwa auch in Jordanien zu spüren ist. Zum anderen kommt bei der 
Sorge um die vielen heiligen Stätten die pastorale Arbeit oftmals zu kurz. Die 
anderen vier Kirchen haben dieses Problem nicht. Das lateinische Patriarchat 
konnte sich von Anfang an gut der pastoralen Arbeit widmen. Die griechischen 
Katholiken, die Anglikaner und die Lutheraner haben keine heiligen Stätten zu 
betreuen. Die Sorge für diese Stätten ist eine große Last, vor allem wegen der ab- 
nehmenden Zahl von Mönchen und Nonnen. 

Woher kommen diese Schwierigkeiten der Ortskirche? 

Es ist bezeichnend, daß die Christen in diesem Land - vielleicht hat das einen 
tiefen Sinn - nie eine selbständige Ortskirche bilden konnten, wie etwa die Kir- 
che in Deutschland oder in Frankreich. Die christliche Bevölkerung stand im- 
mer unter der Herrschaft Fremder: Zur Zeit Christi waren die Römer hier, dann 
kamen die Byzantiner; 614 haben die Perser hier alles zerschlagen; später ka- 
men die Araber, danach die Kreuzfahrer, die Mamelucken, die Osmanen und 
schließlich die Engländer. 1949 wurde dann die Altstadt Jerusalems jordanisch, 
und heute ist sie in den Händen des Staates Israel. Die ganze Situation hier muß 
vor diesem Hintergrund gesehen werden. Es gab nie eine selbständige Kirche 



A us dem Leben der Kirche 218 

wie in Europa, nicht zuletzt aufgrund der Islamisierung nach der Kreuzfahrer- 
zeit, ja bis ins 18. Jh. hinein. Viele hunderttausend Christen sind Muslime ge- 
worden. Aber es gibt auch Hoffnung, durch die vorhandenen ökumenischen 
Gruppen und durch viele kleine, konkrete Zeichen. Wir Abendländer - ich 
nenne uns immer •Gastarbeiter", weil wir als ausländische Mönche hierher ein- 
gewandert sind - haben die Aufgabe, den hiesigen Ortskirchen mit großer Dis- 
kretion und Geduld zu helfen, aber zugleich die vorhandenen Gelegenheiten 
wahrzunehmen, ein bißchen ökumenischen Geist einzubringen und damit eine 
konkrete Perspektive für die Redintegratio der Kirche von Jerusalem zu schaf- 
fen. Für uns ist das eine Verpflichtung, da wir ja unsere abendländische Spal- 
tung hierher mitgebracht haben. 

Könnten Sie uns ein wenig von der Geschichte des Zions erzählen? Die Abtei selbst 
ist ja noch nicht so alt. 

Ich habe schon zu Beginn erwähnt, daß wir uns hier am Ort der Urgemeinde be- 
finden. Der Zion hat eine bewegte Geschichte. Seine große Blütezeit war unter 
den Byzantinern, die um 400 nördlich der judenchristlichen Apostelkirche die 
damals größte Kirche von Jerusalem - fünfschiffig, mit 80 Säulen (am Marien- 
altar in unserer Krypta steht noch der Rest einer solchen Säule) - errichteten: 
die •Hagia Zion "(Heilige Zion). •Freue dich, Heilige Zion, Mutter der Kirchen, 
Wohnort Gottes", steht in großen Lettern im Heiligen Grab, ist aber auf diesen 
Ort hier bezogen und wird heute noch im Gottesdienst der byzantinischen Litur- 
gie gesungen. Diese Kirche wurde 1009 zerstört, dann aber von den Kreuzfah- 
rern wieder aufgebaut als ziemlich große Kirche. Die Byzantiner hatten die alte 
Kirche an den Abendmahlssaal angebaut; die Kreuzfahrer nahmen ihn nun mit 
herein. 1219 abermals zerstört, wurde das Anwesen von den Franziskanern er- 
worben, nochmals aufgebaut, jedoch 1517 wiederum zerstört durch die Türken; 
es blieb nur noch das Davidsgrab mit dem Abendmahlssaal erhalten, weil auch 
die Muslime David als ihren Propheten verehren. Seit der Türkenzeit liegt der 
Zionsberg auch außerhalb der von ihnen errichteten Stadtmauer. 

Und trotzdem sind hier einige Steine - sie sind in den heutigen Kirchenbau 
eingemauert - immer wieder von Pilgern besucht worden; vor allem die Äthio- 
pier haben eine große Rolle gespielt und eine alte Tradition hochgehalten: Sie 
feiern auch heute noch an Pfingsten mit ihrem Bischof hier Gottesdienst. 

Das ist also die Geschichte. Der Zion blieb ohne christliche Niederlassung, 
bis anläßlich der Einweihung der lutherischen deutschen Erlöserkirche (in der 
Altstadt) Kaiser Wilhelm II. 1898 Jerusalem besuchte und dieses Terrain vom 
Sultan erwerben konnte. Er übergab es den deutschen Katholiken als eine Stätte 
für deutschsprachige Pilger und wünschte, daß eine kleine Klostergemeinschaft 
zur Betreuung hier wirke. Vom •Deutschen Verein vom Heiligen Land" erbaut, 
wurde 1910 die neue Kirche •Dormitio Mariae" eingeweiht. In den israelisch- 
arabischen Kriegen lagen Kirche und Kloster im Niemandsland zwischen Israel 
und der (jordanischen) Altstadt und in der Feuerlinie. Die Gebäude hatten wäh- 
rend der Kriegsereignisse viel zu leiden und mußten restauriert werden. 



Aus dem Leben der Kirche 219 

Wie viele Mönche sind hier in der Dormitio? 

Jetzt sind wir siebzehn, darunter einige Novizen; davon sind einige in unserer 
Dependance in Tabgha am See Genezareth. Es gab eine Zeit, in der etwa dreißig 
Mönche hier waren - ich weiß nicht, wo diese bei so wenig Platz gewohnt ha- 
ben. Aus diesem Grund haben wir in den letzten Jahren angebaut; das Gelände 
dazu konnten wir den Franziskanern abkaufen. 

Haben Sie, da Sie sich an einem für die gesamte Christenheit so bedeutsamen Ort 
befinden, besondere Akzente gesetzt? 

Liturgisch haben wir hier immer drei Mysterien besonders gefeiert: zunächst das 
Abendmahl. Wenn wir heute in der Karwoche die Gründonnerstagsliturgie 
feiern, ist es für uns ein ökumenisches Zeichen, auch Nicht-Katholiken die Füße 
zu waschen, so den Lutheranern, Anglikanern. In jedem Jahr ist ein armenischer 
Diakon dabei; er braucht dafür allerdings die Erlaubnis seines Patriarchen. Das 
sind kleine Zeichen. Dann Pfingsten, unser höchstes Fest, weil hier der Pfingst- 
ort ist: An diesem Tag feiert der lateinische Patriarch mit uns die Eucharistie, 
und ganz Jerusalem kommt zum Gottesdienst in vielen Sprachen. Und schließ- 
lich feiern wir den Heimgang Mariens am 15. August, das Fest, nach dem die 
Kirche benannt ist. 

Worin sehen Sie die Aufgaben der Dormition Abbey? Über die ökumenischen Be- 
ziehungen haben Sie ja bereits gesprochen. Welche weiteren Schwerpunkte beste- 
hen? 

Seit 1967 ist der Westteil Jerusalems wiedervereinigt mit der arabischen Altstadt. 
Der Zion ist jetzt die •Spitze" des Staates Israel; das Kloster stand ja 20 Jahre 
lang praktisch im Niemandsland (daher auch die kleine Zahl an Mönchen). Es 
war eine schwierige Zeit. Israelisches Militär war auf dem Turm und dem Dach 
der Kirche stationiert; 1948 und 1967 hat die Kirche gebrannt; die Mitbrüder 
waren dreimal interniert; für kurze Zeit war überhaupt niemand hier. Das hat 
sich geändert. Heute liegen wir - topographisch gesehen - zwischen dem Ost- 
und dem Westteil Jerusalems. Ich möchte sagen: Der Zion kann wieder ein Ort 
der Begegnung werden, und er ist es auch schon einigermaßen geworden. War er 
in der Geschichte immer ein Ort der Begegnung zwischen Christen verschiede- 
ner Herkunft, so begegnen sich heute hier auch Christen und Juden. Dafür gibt 
es Zeichen: Unsere Orgelkonzerte, die seit einigen Jahren stattfinden, bewirken, 
daß die Israelis gerne zu Besuch kommen. Innerhalb der (arabischen) Altstadt 
wäre so etwas schon schwieriger; hier jedoch haben wir die Möglichkeit eines 
Treffpunktes, wie man ihn in Ost- und in West-Jerusalem nicht so leicht findet. 
Wir wissen das und hoffen, auf diese Weise einen Beitrag leisten zu können zum 
Dienst der Versöhnung und des Friedens. 

Wir versuchen auch, gerade hier am historischen Ort das Idealbild der Urge- 
meinde zu pflegen - das liegt natürlich bei einer Mönchsgemeinschaft sehr nahe 
-, daß eben das, was in der Apostelgeschichte steht (•Sie hatten alles gemein- 



Aus dem Leben der Kirche 220 

sam"), hier bewußt gelebt wird und sich auch Möglichkeiten zu einer breiteren 
Gemeinschaft eröffnen. So können z. B. unsere Gäste die Liturgie im Chorraum 
mit uns feiern. Wir haben sogar an eine Gemeinschaft von Laien gedacht, die 
hier im Kloster monastisch mitleben könnte - die Mönche würden dabei den 
Kern bilden. 

Auf dieser Grundlage und in der Kontinuität zu den Ursprüngen feiern wir 
jahraus, jahrein Gottesdienst, fünfmal am Tag. Jede Gemeinschaft macht ja die 
Erfahrung, daß sie mehr ist als die Tradition von einzelnen. Als einzelne sind 
wir ja alle schwache Menschen, aber eine Gemeinschaft hat etwas, das über die 
Summe der Individuen hinausgeht; ein Element davon ist diese Kontinuität, wo- 
bei sich die Anliegen und Aufgaben im Laufe der Zeit ändern können. Früher 
einmal hatte das Kloster die Betreuung des lateinischen Priesterseminars (der 
jetzige Patriarch Beltritti ist ein Schüler von uns). 

Was hat sich heute geändert? 

Gegenwärtig haben wir vier Anliegen. Zu den beiden eher •äußeren" Aufgaben 
zählt zum einen die Aufnahme und Betreuung von Pilgern, zum anderen das Stu- 
dienjahr, das jetzt seit 14 Jahren besteht. Es ist ein höchst interessantes Anlie- 
gen: Wir haben hier die Möglichkeit, etwa 30 Theologiestudenten und -Studen- 
tinnen pro Jahr, evangelische und katholische, Priesteramtskandidaten und 
Laientheologen, für zwei Semester aufzunehmen. Dafür wurde eigens das Jo- 
sefshaus wiederaufgebaut durch den •Deutschen Verein vom Heiligen Land". 
Die Professoren kommen meist aus Deutschland und geben Blockvorlesungen, 
über die sie anerkannte Examina abnehmen. Studienschwerpunkte liegen in der 
biblischen Exegese; durchschnittlich haben wir im Jahr zehn Exegeten hier. 
Dazu kommen Orientkunde, Judaistik, Islamkunde und Ökumene, mit Akzent 
auf der Ekklesiologie. Die Lehrveranstaltungen sind an einem thematischen 
Leitfaden orientiert, den wir in jedem Jahr neu festlegen; im Studienjahr 
1986/87 kam es zu einer neuen Initiative: eine Ringvorlesung mit 24 Referenten 
über Jerusalem. Das Studienjahr ist so eingerichtet, daß wir Ende August begin- 
nen; das erste Semester dauert bis Weihnachten, das zweite bis Ostern, so daß 
Professoren, die in voller Tätigkeit stehen, vor oder nach dem Wintersemester 
der europäischen Universitäten hierherkommen können; in den Zwischenzeiten 
sind andere Lehrende eingeplant, auch jüdische Professoren von der Hebrä- 
ischen Universität oder Professoren von der islamischen Universität Birset. 
Auch das konkrete Zusammenleben ist sehr wichtig: Die Studenten haben leicht 
Kontakt mit der jüdischen und arabischen Bevölkerung. So existiert etwa ein 
Austausch mit einem arabischen Dorf; die Studenten bleiben dort am Wochen- 
ende, und im Gegenzug laden wir die Familien aus diesem Dorf für einen Tag 
hierher zu uns ein. 

Die beiden anderen Anliegen, die sich vor allem im Hinblick auf die Bevölke- 
rung des Landes ergeben, sind die Ökumene - die inner-christliche und die mit 
den Juden, kaum mit dem Islam - und das soziale Engagement, das durch die 
Kontakte mit der Bevölkerung für uns selbstverständlich ist. Gerade dieses An- 



Aus dem Leben der Kirche 221 

liegen sollte man auch den abendländischen Christen ans Herz legen: Wir müs- 
sen das Abwandern der christlichen Bevölkerung dieses Landes verhindern, 
sonst besteht die Gefahr, daß nur noch ausländische christliche Institutionen 
hier sind. Die Christen hier haben Existenzschwierigkeiten, Arbeits- und Woh- 
nungsprobleme. Von katholischer Seite werden zur Zeit zwei Wohnsiedlungen 
gebaut, eine vom griechisch-katholischen Patriarchat, die andere von den Fran- 
ziskanern. Was uns außerdem fehlt, ist eine moderne Infrastruktur; wir haben 
hier zwar in Jerusalem Druckereien und Schreinereien und auch manche soziale 
Einrichtung, aber alles ist etwas veraltet; es müßte erneuert werden. Auf diesem 
Gebiet ist die israelische Seite aktiver; hinzu kommt, daß sich die politischen 
Verflechtungen bei jeder Kleinigkeit sich für uns lähmend auswirken - beson- 
ders angesichts der arabischen Mentalität, einfach zu warten, bis etwas kommt. 

Die Spaltung der Christen wirkt sich im Sozialen aus: Es gibt keine gemein- 
same Sozialarbeit der Kirchen. Viele kirchliche Würdenträger sind noch das alte 
System gewohnt, auch wenn schon hoffnungsvolle Anläufe gemacht worden 
sind, vor allem von unserem griechisch-katholischen Erzbischof. 

Was erwarten Sie von uns, den Christen im Abendland? 

Wir brauchen Ihre Unterstützung. Und zwar in fast jeder Hinsicht. Was das Ma- 
terielle betrifft, so ist eine Erneuerung der kirchlichen und sozialen Infrastruktur 
notwendig, etwa eine Modernisierung und ein Ausbau von Schulen und Kran- 
kenhäusern. Was die Christen hier aber am meisten brauchen, ist die moralische 
Unterstützung der abendländischen Christen, die zwar als Pilger so zahlreich 
hierherkommen, aber mit den Christen am Ort nur wenig Kontakt haben. Man 
hetzt oft nur von einer heiligen Stätte zur anderen. 

Wir haben hier ein Christentum mit wenig Selbstbewußtsein. Wir sind eine 
Minderheit; in Jerusalem leben heute nur noch etwas über 13 000 Christen. Und 
sie werden immer weniger. 

Mit dem Wissen um unsere Probleme wäre uns schon viel geholfen - und, 
wenn jemand aus dem Westen hierherkommt: Vielleicht ist Ihnen ein Kontakt 
möglich. Ein Letztes: Denken Sie an uns im Gebet. 

Paul Imhof/Stefan Kiechle, München 




