
Buchbesprechungen 227 

Ob P. Mayer in seiner Verbannung mit der ersten Stophe das Jesuswort vom 
•nicht nach eigenem Willen gehen"an Petrus, den Ersten der Kirche, mithörte? 

Als du noch jung warst, hast du sich selbst gegürtet und konntest gehen, 
wohin du wolltest. Wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hände 
ausstrecken, und ein anderer wird dich gürten und dich führen, wohin du 

nicht willst. (Joh 21,18) 
P. Rupert Mayer, der vor Gericht bekannte, daß er nichts fürchte und dem Tod 
schon oft ins Auge geschaut habe, wußte, daß die Zeit des Willens Gottes immer 
schon auf die Zeit hin läuft, wann Gott uns endgültig rufen wird: 

Keiner von uns lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber: Leben wir, so 
leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Ob wir leben 
oder ob wir sterben, wir gehören dem Herrn. (Rom 14,7f) 

P. Mayer wußte von Gewinn und Verlust, wie es Paulus an seine Philipper 

schrieb: 
Doch was mir damals ein Gewinn war, das habe ich um Christi willen als 
Verlust erkannt. Ja noch mehr: ich sehe alles als Verlust an, weil die Er- 
kenntnis Christi Jesu, meines Herrn, alles übertrifft. (Phil 3,7f) 

Gegründet war die Haltung des neuen Seligen in der Erfahrung von der Güte 
Gottes, worüber er oftmals gepredigt und geschrieben hat: 

Als aber die Güte und Menschenliebe Gottes, unseres Retters, erschien, 
hat er uns gerettet - nicht weil wir Werke vollbracht hätten, die uns ge- 
recht machen können, sondern aufgrund seines Erbarmens - durch das 
Bad der Wiedergeburt und die Erneuerung im Heiligen Geist. Ihn hat er 
in reichem Maß über uns ausgegossen durch Jesus Christus, unseren Ret- 
ter, damit wir durch seine Gnade gerecht gemacht werden und das ewige 
Leben erben, das wir erhoffen. (Tit 3,4-7) 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologisches 

Spielt, Jörg: Freiheits-Erfahrung. Ver- sprechend diesem Grundsatz verfährt der 
gegenwärtigungen     christlicher     An- Verf. (Religionsphilosoph in Frankfurt und 
,°        ,     ,    T    _,     . -   .   T •      , . München). Die Grundsituation ist zunächst 

!   o?°;Sec    81u    • I«   ' die Erfahrung des unbedingten Anspruchs 
1986. 352 S., geb., DM 48,-. der Wam-heit: Wir stehen immer schon im 
•...ein Mensch, der Christ ist, reflektiert •Licht des Unbedingten" (Titel des 1. Kap., 
methodisch   kritisch,   argumentativ,   seine 19-95).   Mit   •sechs   Formen   versuchter 
Grundsituation in ihren wesentlichen Di- Flucht vor dem Licht" (25) setzt sich Splett 
mensionen und ist sich dabei seiner Be- unter der Rücksicht eines jeweils verfehlten 
stimmtheit durch sein Christsein ebenso be- Begriffs  von  Wahrheit  auseinander.   Für 
wüßt wie anderer historischer und sozialer alle   Opfer   des   verbreiteten   psychologi- 
Bestimmtheiten seines Denkens." (75) Ent- sehen Fragespiels: •Warum sagst Du, was 



Buchbesprechungen 

Du sagst, so, wie Du es sagst?", gibt der 
Verf. einen wichtigen Hinweis: •daß die 
Frage nach der Wahrheit eines Bekenntnis- 
ses nicht durch Hypothesen über dessen 
Motive geklärt werden kann - unabhängig 
davon, daß diese Hypothesen ihrerseits zu 
diskutieren wären: bzgl. ihrer Wahrheit wie 
- in ihrem Sinn - bzgl. ihrer eigenen Moti- 
vation" (87). Die •Bestimmtheit durch sein 
Christsein" wird im Abschnitt über •christ- 
liche Philosophie" (50-70) reflektiert. Be- 
sonders wichtig: •Philosophie und Theolo- 
gie sollte man ... nicht als Wissen und 
Glauben gegenüberstellen, da auch der 
Glaubende weiß (2 Tim 1,12) und es ande- 
rerseits kein Wissen ... gibt, das nicht Ge- 
samtinterpretation, also .philosophischen 
Glauben' (Jaspers) enthält." (75) 

Der Abschnitt •Grundbegriff Gott" 
(83-95) enthält eine kleine Gotteslehre, gip- 
felnd im unterscheidend christlichen Got- 
tesbild: •Liebe hat Dreigestalt: die je 
zweier zum dritten wie seiner zu ihnen. Sol- 
che Erfüllung kann für Gott selbst nicht 
erst Endliches sein." (95) Das zweite Kapi- 
tel: •Lebensbedingungen" (96-236), enthält 
Beiträge zur Anthropologie. Das •Wagnis 
der Freiheit" erweist sich letztlich als Ent- 
scheidungssituation entgegen einer schein- 
baren Auswahlsituation zwischen verschie- 
denen Angeboten, in der die geforderte 
Antwort auf die Erfahrung des Gewählt- 
seins als Grundsituation deutlich wird. 
•Wahl ist darum nicht ein irrationales Ge- 
schehen. Aber sie übersteigt oder besser: 
sie trägt erst die rationale Reflexion. Umge- 
kehrt bleibt Entscheidung nur dann verant- 
wortlich und human, ja überhaupt Ent- 
scheidung (statt bloß irrational gesteuerte 
Willkür), wenn sie sich selbstkritisch reflek- 
tiert." (74) Weitere ausführlich behandelte 
Themen des Anthropologie-Kapitels sind 
Sexualität, Kind-Sein (•ein Archetyp geleb- 
ter Offenheit", vgl. 177), Krankheit, Alter 
und Tod. 

Das 3. Kap. bringt Gegenwartskritik und 
darauf antwortende notwendige Imperative 
unter den Überschriften: Resignation und 
Zukunftshoffnung (237-260), Heimat 
(261-279), Frieden (280-304). Am an- 
spruchsvollsten ist das 4. Kapitel: •Trinita- 
rischer Sinnraum" (305-346). Ausgehend 
von einer Kritik an Rahners Konzeption 
des Verhältnisses von Gottes- und Näch- 

228 

stenliebe (•An die Stelle von Ich und Du 
und Christus zum Vater [und umgekehrt], 
die auch durch dimensionale Sprünge hin- 
durch der Denkform nach linear [ = einsin- 
nig] bleibt, sei das Bild des Drei-Bezugs ge- 
stellt", 314f) und in Auseinandersetzung 
mit den Dialogikern entfaltet Splett seine 
trinitarische Ontologie: •Nicht die Zwei- 
Einheit des Ich-Du ist... das Grundelement 
... von Interpersonalst, sondern die 
Dreieinigkeit eines ... Wir. Darum haben 
wir es auch für die .Einheit in Mannigfal- 
tigkeit' des Absoluten, Gottes, der die 
Liebe ist, anzusetzen." (339 f) 

Groß ist der Gewinn im Sinne einer Frei- 
heits-Erfahrung aus der Teilhabe am •fun- 
damental-theologischen Amt" (72) dieses 
Philosophen! Allseitig ertönt an Theologi- 
schen Fakultäten und an Priesterseminaren 
der (Hilfe-)Ruf nach einem Grundkurs: 
Hier ist dieser Grundkurs. Er vermittelt 
Freiheitserfahrung in der Reflexion auf 
Grundentscheide: Freiheit auf dem Weg zu 
ihrer Entschiedenheit. Dazu ist dieser Band 
durch die überaus differenzierte Unter- 
scheidungsgabe des Verf. hervorragend in 
der Lage. M. Karger 

Knauer, Peter: Unseren Glauben ver- 
stehen. Würzburg, Echter 1986. 247 S., 
brosch., DM 19,80. 

Einem Hinweis des Autors folgend, habe 
ich mir als Naturwissenschaftler zunächst 
eine Gesamtübersicht verschafft und das 
erste und das letzte Kapitel (über •Gottes 
gutes Wort" und •Glaube und Vernunft") 
intensiv gelesen. Ich halte das Buch für 
wertvoll, mußte mir allerdings trotz meines 
fortgeschrittenen Alters sagen lassen, daß 
ich wohl nicht einmal das Glaubens-Ni- 
veau des fünfjährigen Jungen erreicht 
habe, den Knauer zu Beginn erwähnt. 

Das Möchtegern-Glauben und der gute 
Wille zum Glauben sind eben noch nicht 
identisch mit dem eigentlichen Akt des 
Glaubens. Der agnostizistische Zweifel, 
dem man sich als Naturwissenschaftler nur 
schwer entziehen kann, erweist sich immer 
wieder als Bremsklotz für eine persönliche 
Glaubensentwicklung. Vielleicht hat Witt- 
genstein dazu beigetragen, insofern er ein 
reduziertes Modell der Wirklichkeit propa- 
gierte: •Was sich überhaupt sagen läßt, 



Buchbesprechungen 229 

läßt sich klar sagen: und wovon man nicht 
reden kann, darüber muß man schweigen." 
Und: •Die Grenzen meiner Sprache bedeu- 
ten die Grenzen meiner Welt." 

Zur immanenten Bewältigung der Pro- 
bleme unserer Welt können Wittgensteins 
Worte durchaus hilfreich sein. Knauer hin- 
gegen versteht es meisterhaft, das •gute 
Wort Gottes" als Medium der Kommuni- 
kation zu interpretieren, das über die Gren- 
zen der wissenschaftlich verständlichen 
Welt hinausführt. An seiner Hand lernt 
man mühelos zu transzendieren; es gelingt 
ihm, die umfassende, übergreifende Rolle 
des Glaubens im Verhältnis zur Vernunft 
zu veranschaulichen. Seine Argumente zur 
Erläuterung der komplexen Wechselwir- 
kung von Glaube und Vernunft halte ich 
vor allem aufgrund seiner exakten wissen- 
schaftlichen Sprache für überzeugend. 
Wahrscheinlich will Knauer hauptsächlich 
kritisch-rational orientierte Menschen an- 
sprechen. Die Argumentation ist an- 
spruchsvoll und zugleich provokativ für 
einen Menschen auf dem Weg zum Glau- 
ben. Die Zitate zu Beginn und die persönli- 
chen Gebete am Ende eines jeden Kapitels 
regen an zur Betrachtung. 

Wenn das höchste Glück eines Theolo- 
gen darin besteht, •einige überflüssige Fels- 
brocken aus dem Weg zu räumen, auf unse- 
rem gemeinsamen Weg, etwas mehr him- 
melwärts zu kommen" (P. Imhof), dann 
lebt Knauer offensichtlich überzeugend in 
dieser Rolle. Er ist als Theologe gleichzei- 
tig Teleologe, indem er ziel-bewußt seinen 
Lesern diese Ziel-Orientierung vermittelt. 

Sicherlich wird es Menschen geben, die 
sich gerade darüber ärgern; man kennt ja 
auch die Warnung des Informatikers Um- 
berto Eco: •Der Teufel ist: die Anmaßung 
des Geistes, der Glaube ohne ein Lächeln, 
die Wahrheit, die nie vom Zweifel erfaßt 
wird." Zwar vermisse ich bei Knauer nicht 
das Lächeln und die Liebe, hoffe aber wei- 
terhin darauf, daß er in den übrigen Kapi- 
teln (z. B. Dreifaltigkeit, Kreuz, Kirche, lee- 
res Grab, Leid, Wunder, Amt und Unfehl- 
barkeit) auch für den Zweifel der noch 
nicht ganz Glaubenden Verständnis zeigen 
wird. Ich spekuliere auf einen Etappenge- 
winn beim Mehrfachlesen.    /. H. Bernhard 

Schwager, Raymund: Der wunderbare 
Tausch. Zur Geschichte und Deutung 
der Erlösungslehre. München, Kösel 
1986. 327 S., kart., DM 34,-. 

R. Schwagers Buch liest man am besten 
von hinten. Nicht nur, weil sich das reich 
gegliederte und deshalb für eine schnelle 
Orientierung hilfreiche Inhaltsverzeichnis 
am Ende des Buches befindet. Auch der zu- 
sammenfassende Rückblick auf die vom 
Autor untersuchten Stationen der Ge- 
schichte der Erlösungslehre vermag dem 
Leser am ehesten die systematischen 
Schwerpunkte der vorliegenden Untersu- 
chung vorzustellen, bevor er sich en detail 
mit den subtilen Kontroversen um die Fra- 
gen von Gottes Güte und Gerechtigkeit, 
vom Kampf Christi mit dem Teufel, dem 
Recht des Teufels auf den Menschen, von 
der menschlichen Freiheit, von Natur, 
Sünde, Schöpfung und Opferproblematik 
befaßt. 

Die Vielfalt all dieser, für einen heutigen, 
am Thema •Erlösung" interessierten Leser 
ja durchaus nicht unbedingt gleichermaßen 
zentralen Fragen entfaltet Schwager in sei- 
ner Darstellung maßgeblicher Theologen 
von der Väterzeit (Markion, Irenäus von 
Lyon, Athanasius, Gregor von Nyssa, Pela- 
gius, Augustinus, Maximus Confessor) 
übers Mittelalter (Anselm von Canterbury, 
Thomas von Aquin) und Martin Luther bis 
hin zur Gegenwart (Karl Barth, Hans Urs 
von Balthasar) in Konfrontation mit den 
Theorien R. Girards, eines französischen 
Literatur- und Kulturwissenschaftlers. Die 
Grundaussagen Girards, die helfen sollen, 
•einen inneren Zugang zu den divergie- 
rendsten theologischen Welten zu finden 
und Querverbindungen herzustellen" (313), 
werden von Schwager im ersten Kapitel 
knapp dargestellt und tauchen im weiteren 
Verlauf der Untersuchungen gleichsam als 
Schwagers •ceterum censeo" in den zusam- 
menfassenden Würdigungen der theologi- 
schen Ansätze am Ende der einzelnen Ka- 
pitel wieder auf. 

Dabei auftretende Wiederholungen wird 
der Leser nicht unbedingt als lästig empfin- 
den. Da die im •Wunderbaren Tausch" zu- 
sammengefaßten Untersuchungen Schwa- 
gers zunächst als Artikelfolge von 1980 bis 
1986 in der Innsbrucker •Zeitschrift für 



Buchbesprechungen 230 

Katholische Theologie" erschienen, also 
eher für ein theologisch interessiertes und 
qualifiziertes Fachpublikum konzipiert 
sind, dürfte der rote Faden, der u.a. dank 
der Girardschen Thesen die einzelnen Ka- 
pitel verbindet, dem mit der Theologie und 
infolgedessen mit den von Schwager refe- 
rierten theologischen Interpretationen und 
Kontroversen weniger vertrauten Publikum 
eine hilfreiche Orientierung bei der Lektüre 
des Buches bieten. J. Baar SJ 

Dogmengeschichte und katholische 
Theologie. Hrsg. von Werner Löser, 
Karl Lehmann, Matthias Lutz-Bach- 
mann. Würzburg, Echter 1985. 539 S., 
Ln, DM 48,-. 

Die vorliegende Festschrift für drei Dog- 
matiker und Dogmengeschichtlicher aus 
dem Jesuitenorden besticht durch die (in 
dieser Art Literatur seltene) thematische 
Einheit, aber noch mehr durch die Aktuali- 
tät, die hinter dieser strengen Wissenschaft 
verborgen ist. Es geht nämlich um das 
•Bleibende" und das •Veränderliche" in 
den Aussagen der christlichen Wahrheit; es 
geht damit um den kirchlichen und päpstli- 
chen Anspruch auf •Unfehlbarkeit" (vgl. 
die beiden wichtigen Beiträge von K. 
Schatz, die beide nach dem Sinn der 
•päpstlichen Unfehlbarkeit" fragen); es 
geht letztlich also um die Frage: Was ist 
Wahrheit (dazu J. Splett), was ist christli- 
cher Glaube? 21 Wissenschaftler - auch 
Nicht-Katholiken - haben sich zusammen- 
getan, um eine Antwort zu versuchen, dar- 
unter auch K. Rahner mit einem nachgelas- 
senen Aufsatz: •Dogmengeschichte in mei- 
ner Theologie", in dem er in aller Ehrlich- 
keit sein •eher kühles Verhältnis zur Dog- 
mengeschichte" entfaltet. 

Ein erster Teil, Umfeld, geht philosophi- 
schen, historischen, auch evangelischen 
und griechisch-orthodoxen Grundfragen 
nach. Der zweite Teil, Geschichte, legt sein 
Schwergewicht auf das 1. Vatikanische 
Konzil. Der wichtigste, dritte Teil, Problem- 
aspekte, behandelt die aktuellen Fragen: 
Tradition, Unfehlbarkeit, Sakramente usw. 
Leider scheint mir der Beitrag über die 
•geistliche" Schriftauslegung, der für das 
Anliegen unserer Zeitschrift von Bedeu- 
tung wäre, doch recht mager zu sein. Er- 

staunlich ist, daß kein Exeget mitgearbeitet 
hat, obgleich W. Löser in einem wichtigen 
Artikel zeigt, wie zwei bedeutende Exege- 
ten, E. Peterson und H. Schlier, mit diesen 
Fragen umgegangen sind. 

Zu erwähnen bleibt noch besonders ein 
Artikel über die Befreiungstheologie und 
der Aufsatz von Bischof K. Lehmann über 
•Dogmengeschichte als Topologie des 
Glaubens", der in methodologischer Weg- 
bahnung etwas zeigt, in dem alle Autoren 
übereinkommen: daß nämlich eine leider 
immer noch zu hörende Polemik gegen den 
Anspruch der kirchlichen und päpstlichen 
Unfehlbarkeit als Integralismus weithin ins 
Leere stößt: •Dogmatische Aussagen ge- 
winnen, wenn man sie mit Hilfe topologi- 
scher Hermeneutik interpretiert, ein unver- 
krampftes Verhältnis zur Geschichte, ohne 
daß sie ihre Verbindlichkeit zu verlieren 
brauchen." (524) J. Sudbrack SJ 

Ohly, Friedrich: Gesetz und Evange- 
lium. Zur Typologie bei Luther und 
Lucas Cranach - Zum Blutstrahl der 
Gnade in der Kunst (Schriftenreihe 
der Westfälischen Wilhelms-Universi- 
tät Münster, Neue Folge - Heft 1). 
Münster, Aschendorff 1985. VI/125 S. 
+ 1 Farbtafel, kart., DM 16,-. 

Was ein Fachgermanist zu erstaunlich billi- 
gem Preis, gut lesbar, mit geschickt ausge- 
wählten Bildern (32 + 1 Farbtafel) vorlegt, 
muß jeden theologischen Spezialisten mit 
Neid erfüllen. Es sind vier zusammenhän- 
gende Ausführungen: Luthers Schriftausle- 
gung, die manchmal, in seiner christologi- 
schen Psalmenauslegung auch in reforma- 
torischer Zeit •typologischer" ist als seine 
mittelalterlichen Vorgänger; Cranachs Ge- 
setz-und-Evangelium-Bilder, wo Luther in 
eine Nähe zu Jesus gestellt wird, wie wohl 
kein anderer Nicht-Apostel zuvor; der 
Kelch für das Blut vom Kreuz Jesu, der in 
dieser Ikonographie nach Luther nicht 
mehr von der Kirche gehalten wird; das 
Strahlen des Passionsblutes Jesu, das jetzt 
direkt auf das Haupt des Christen fällt. All 
das ist mit einer ungeheuren Gelehrsamkeit 
(Anm. 82-124) dargelegt und in sauberen 
Zusammenhang gebracht. 

Es zeigt sich, daß die Bilddokumente der 
Frömmigkeit für die Mitte der Theologie 



Buchbesprechungen 231 

wichtiger sind, als man immer noch meint. 
Aber nicht nur für die theologische Aus- 
sage, sondern mehr noch für die Frömmig- 
keit des einfachen Christen lag (und liegt) 
hier ein Schatz verborgen, den es noch zu 
heben gilt. Ohly konnte vielleicht deshalb 
auch so unbekümmert auf seine erfolgrei- 
che Schatzsuche gehen, weil ihn - mit all 
seinem theologischen Fachwissen - kein 
theologischer Zunftzwang daran hinderte. 
Das Ergebnis zeigt sowohl die Traditions- 
gebundenheit (Typologie) wie den Neuan- 
satz (ohne Vermittlung der Kirche) Martin 
Luthers. J- Sudbrack SJ 

Zeit, Tod und Ewigkeit in der Renais- 
sance-Literatur, Bd. 2. Hrsg. von Ja- 
mes Hogg (Analecta Cartusiana, Bd. 
117). Salzburg, Institut für Anglistik 
und Amerikanistik, Universität Salz- 
burg 1986. 255 S., brosch., DM 65,-. 

Der umfangreiche Beitrag von Peter Din- 
zelbacher, Die tötende Gottheit: Pestbild 
und Todesikonographie ah Ausdruck der 
Mentalität des Spätmittelalters und der Re- 
naissance (5-138), prägt diesen aufschluß- 
reichen Band. Es ist bewundernswert, wie 
das überreiche literarische und ikonogra- 
phische Material (32 Bildtafeln, inhaltlich 
aufschlußreich, drucktechnisch weniger 
perfekt), in 65 Paragraphen gesammelt, ver- 
arbeitet und aufgeschlossen wurde. Das 
wohl bekannteste Bild aus der Zisterzien- 
serkirche in Heilsbronn illustriert die The- 
matik: Gott Vater steht drohend vor der 
Menschheit; sein Sohn als Leidensmann 
hält sein erhobenes Schwert fest und zeigt 
auf seine Seitenwunde. Maria aber breitet 
ihren Schutzmantel über der Menschheit 
gegen Gott aus. 

Dinzelbacher geht den vielfältigen Ur- 
sprüngen dieser Ikonographie nach, die in 
dieser Härte typisch für die Zeit um die Re- 
formation ist. Es finden sich dazu biblische 
Quellen wie Ps 22,15. Doch dahinter steht 
der Mentalitätswandel in dieser Zeit (vgl. 
•Religionsgeschichtliche und Mentalitäts- 
geschichtliche Einordnung", 79-101): eine 
•intensivere Wahrnehmung der eigenen 
Identität", damit die Wahrnehmung des ei- 
genen Todes und zugleich des •Gottes des 
Schreckens". Äußere Zeitumstände (Krieg, 
Pest, Naturkatastrophen) verstärken dies. 

Zugleich aber konkretisiert sich dieser 
Wandel im christlichen Glauben an die Er- 
lösung: Der Leidensmann, Maria, die Hei- 
ligen werden in ihrer Individualität bewuß- 
ter. 

Dinzelbacher hat damit einen wichtigen 
Zugang zum Verständnis der Reformation 
Martin Luthers (in Heilsbronn ist die glei- 
che Ikonographie noch einmal zu finden, 
wenige Jahrzehnte später, im Geist der Re- 
formation, ohne Maria) eröffnet - mit der 
Angst vor dem Gericht und der Abwen- 
dung vom zürnenden Gott hin zum Erbar- 
men des Sohnes. 

Auch die weiteren Aufsätze sind auf- 
schlußreich. James Hogg zeigt anhand 
eines Kartäuserkodex, wie konsequent man 
Gottes alleinige Bedeutung und die Nich- 
tigkeit der Welt lebte. Drei weitere Auf- 
sätze über Grabmäler der Renaissance un- 
terstreichen mit viel Detailwissen und ge- 
nauen Analysen die von Dinzelbacher auf- 
gezeigte Mentalität der Zeit. Auch sie sind 
mit Bildtafeln versehen, die zwar fototech- 
nisch nicht hervorragend sind, aber unent- 
behrliches Anschauungsmaterial zur The- 
matik liefern. 

Der Band ist ein Schmuckstück dieser 
Reihe, in der wichtige Dokumente der 
Frömmigkeit der Allgemeinheit zugänglich 
gemacht werden. J. Sudbrack SJ 

Adam, Adolf: Wo sich Gottes Volk ver- 
sammelt. Gestalt und Symbolik des 
Kirchenbaus. Freiburg/Basel/Wien, 
Herder 1984. 176 S., Pb., DM 26,-. 
In einer Zeit technisch-funktionaler Bauge- 
staltung, •säkularisierten Denkens und ge- 
fährdeten Glaubens" (83) ist es längst nicht 
mehr selbstverständlich, von Geist und der 
Bedeutung historischer und zeitgenössi- 
scher christlicher Kirchenbauten erfaßt zu 
werden. Eine moderne, d. h. ,neutrale' Hal- 
tung dem Ort der Gottverbundenheit ge- 
genüber wirkt sich häufig genug in der 
Konzeption •multifunktionaler Kirchen- 
räume" (82) aus, die nicht mehr Ort der Be- 
gegnung und des Gebetes sind, sondern zu 
Aktionsräumen sozialen Engagements und 
politischer Diskussion zu werden drohen. 
Auf diese Art ins Geflecht des Alltäglichen 
eingebunden und aufgesogen, sieht sich die 
Eucharistiefeier häufig im Abseits. Für den 



Buchbesprechungen 

Kirchenraum als Ort mit •Anruf- und Zei- 
chencharakter" (83) hinzuweisen und ihn 
im Selbstverständnis der Gemeinde wieder 
als Versammlungsraum um den Altar - in 
historischem wie existentiellem Sinn - wer- 
den zu lassen, ist Anliegen dieses Buches. 
So beschäftigt sich das vierte Kapitel aus- 
schließlich und ausführlich mit Symbol, 
Geschichte und Bedeutung des Altars und 
das Schlußwort mit der Botschaft des Kir- 
chengebäudes. Das überreiche Stoffange- 
bot zur Gestalt und Symbolik des Kirchen- 
baus, von der ,Hauskirche' bis zur moder- 
nen Betonkirche heute, drängt sich auf 80 
Seiten zusammen. Dennoch bleibt Raum 
für die Darlegung theologischer Beweg- 
und Hintergründe der Bauten in den ver- 
schiedenen Epochen sowie für ein Kapitel 
über die Ausstattung der Kirche, die das 
Buch als einen Anstoß und Bedenken ver- 
mittelnden Weg zu einem dargestellten 
Glauben abrunden. Hinzu kommt ein sorg- 
fältig erarbeiteter Literaturapparat, der 
zum Weiterstudium einlädt. P. Bajorat 

Das Priestertum in der Einen Kirche. 
Hrsg. von Albert Rauch und Paul Im- 
hof (KOINONIA, Bd. 4). Aschaffenburg 
1987. 239 S., geb., DM 32,-. 

In diesem Band haben die Herausgeber 
13 Aufsätze zur Theologie des kirchlichen 
Amtes (als Vorträge gehalten auf dem Öku- 
menischen Symposium in Regensburg 
1985) aus katholischer und orthodoxer 
Sicht zusammengefaßt. Hier soll nur im 
Sinne einer Anzeige auf das Themenspek- 
trum aufmerksam gemacht werden zur er- 
sten Information für den am Thema inter- 
essierten Leser. 

Das Priestertum Christi und das alttesta- 
mentliche Priestertum vergleicht A. Van- 
hoye anhand des Hebräerbriefes, der •die 
Bedeutung des Priesteramtes so vertieft, 
daß es eine völlig neue Gestalt bekam. Er 
konnte zeigen, daß Christus nicht nur das 
Priesteramt zu eigen ist, sondern daß er der 
alleinige und einzige Priester im vollen 
Sinne des Wortes ist, denn er allein hat den 
Menschen den Weg erschlossen, der zu 
Gott führt und sie untereinander vereint." 
(17) G. Galitis begründet in seinem Beitrag 
das Amt aus der trinitarisch verstandenen 
Sendung Christi, die sich im priesterlichen 

232 

Dienstamt fortsetzt, dessen Vollzüge auf 
die Heilsmitteilung in Christus transparent 
sind und sein müssen, besonders in den 
Grundfunktionen Verkündigung und Sa- 
kramentenspendung: •Diese zwei Aspekte 
des Wortes werden in der orthodoxen Eu- 
charistiefeier durch den kleinen und gro- 
ßen Einzug dargestellt: Im ersteren wird 
das Evangelienbuch, im zweiten werden 
Brot und Wein, die für die Eucharistie be- 
stimmt sind, feierlich durch die Kirche zum 
Altar gebracht, so daß auf ihm diese beiden 
Komponenten... liegen, die die Kirche auf- 
bauen und dem Priesteramt das Wesen sei- 
ner Existenz geben." (290 R- M. Hübner 
zeichnet die komplexe Entstehungsge- 
schichte des dreigestuften Amtes (Diako- 
nat, Presbyterat, Episkopat) sehr ausführ- 
lich nach. Die altkirchlichen Ordinationsli- 
turgien als Zeugnisse über das kirchliche 
Amt untersucht H.-J. Schulz. Zusammen- 
fassend stellt er positiv heraus, daß sich das 
II. Vatikanum doch wieder deutlich an die 
liturgische Überlieferung der frühen Kir- 
che angeschlossen hat, indem •das Bi- 
schofsamt wieder als Vollgestalt des Prie- 
stertums gesehen (wird), und zwar auf- 
grund der bei der Bischofsweihe selbst er- 
folgenden Konstituierung in der Weihe-, 
Lehr- und Leitungsvollmacht, welche von- 
einander nicht zu trennen sind" (93). 

Den Weiheritus nach byzantinischer Tra- 
dition beschreibt E. Theodorou. Allerdings 
läßt sich seine These: •Im byzantinischen 
Weiheritus gibt es auch die Weihe der Dia- 
konin ..., ein Spezifikum des byzantinischen 
kirchlichen Lebens" (100), die von besonde- 
rer Aktualität und Brisanz ist, so kaum 
halten. Dagegen sprechen die ostkirchliche 
Praxis und der fiktionale Charakter der an- 
gegebenen Quellentexte. Den Hinweisen 
auf ein Prophetenamt im NT geht K. Gam- 
ber nach. Er nimmt es für die Urkirche als 
wahrscheinlich an; zugleich betont er die 
Gemeinsamkeiten hinter den vielfältigen 
Amtsbezeichnungen: •Die Bezeichnungen 
für die Amtsinhaber (Apostel, Propheten, 
Lehrer, Bischöfe, Presbyter, Diakone) wa- 
ren demnach in apostolischer Zeit noch ei- 
nem gewissen Wandel unterworfen. Sie alle 
waren aber jedenfalls .Liturgen', die den 
Dienst vor Gott durch die Darbringung des 
eucharistischen Opfers und den Dienst des 
Evangeliums vollzogen haben." (119) Unter 



Buchbesprechungen 233 

dem Titel •Gewand und Gerät in der öster- 
lichen Liturgie" geht W. Nyssen zur Be- 
gründung der altkirchlichen liturgischen 
Kleidung von der •Himmlischen Liturgie" 
der Apokalypse aus. •Im Osten wie im We- 
sten hat sich aus dieser apokalyptischen 
Grundlage der Liturgie des Lammes ein 
Sinn liturgischer Gewandung entfaltet, die 
vor allem die Christuszugehörigkeit, aber 
auch die Christusfrömmigkeit und zudem 
die Christusdarstellung des Liturgen her- 
vorhob." (124) 

Der orthodoxe Bischof Longin Talypin 
beschreibt ausführlich die Entstehung der 
besonderen Dienste aus dem Wesen der 
Eucharistiefeier heraus. Ebenfalls von der 
Eucharistiefeier geht D. Dimitrijevic in sei- 
nem Beitrag über den •Dienst des Priesters 
am Aufbau der Kirche" aus. Sie •ist nicht 
bloß Nachahmung, nicht bloß Ikone der 
himmlischen Liturgie, sondern in jeder Eu- 
charistiefeier bricht etwas von jener Herr- 
lichkeit in die Welt ein, die einst am Ende 
der Zeit unverhüllt offenbar werden wird" 
(178). Von daher ist seine These zu verste- 
hen: •Der priesterliche Dienst, als Stellver- 
tretung des hohenpriesterlichen Handelns 
Christi, schafft somit die realen Bedingun- 
gen dafür, daß die trinitarische Kirchenge- 
meinschaft sich auf ihre Vollendung in der 
Trinität Gottes hin entwickeln kann." (177) 
Anhand einer Auslegung des Evangeliums 
von der Heilung der zehn Aussätzigen (Lk 
17,11-19) führt P. Imhof zum Verständnis 
des priesterlichen Dienstes der Versöhnung 
hin (vgl. GuL60 [1987] 134-144). Die Aus- 
sagen des Lima-Papieres zur Amtsfrage un- 
tersuchen A. Klein und I. Z. Dimitrov. Be- 
sonders Dimitrovs kritische Einwände aus 
orthodoxer Sicht verdienen Beachtung. 

Der abschließende Aufsatz von W. Hry- 
niewicz zum Stand des katholisch-orthodo- 
xen Dialogs faßt treffend zusammen, was 
für diesen Band insgesamt gilt: Das •ikoni- 
sche Denken" ist die gemeinsame theologi- 
sche Basis, konkret: eine trinitarisch-eucha- 
ristische Ekklesiologie, aus der sich für das 
Verständnis des Amtes die Konzentration 
auf die Eucharistie, seinen mystagogischen 
Charakter sowie dessen Antizipation der 
eschatologischen Wirklichkeit ableiten. 
Diese gemeinsame Grundtendenz und die 
Vielfalt der Aspekte lohnen die Beschäfti- 
gung mit diesem Band. M. Karger 

Genn, Felix: Trinität und Amt nach 
Augustinus (Sammlung Horizonte - 
Neue Folge, 23). Einsiedeln, Johannes 
Verlag 1986. 328 S., Pp., DM 47,-. 

Der 1. Teil dieser theol. Diss. enthält einen 
Überblick über den Stand der neueren For- 
schung zur Amtstheologie Augustins. Im 
Anschluß versucht der Verf. dessen inner- 
trinitarische Relationslehre auch für die 
Beziehungen zwischen Trinität und Kirche, 
speziell für die Amtstheologie des Kirchen- 
vaters, als grundlegend zu erweisen. 

Da A. keine eigene Abhandlung über das 
Amt verfaßt hat, untersucht F. Genn im 2. 
Teil die Bezeichnungen des Amtsträgers 
bei A. Seine These ist, daß sich das Amt bei 
A. - durch die Beziehungsaussagen in den 
Bezeichnungen der Amtsträger - als Seins- 
verhältnis zu Trinität und Kirche belegen 
läßt. 

Dazu einige Beispiele: Verkündigung 
und Sakramentenspendung sind Dienste, 
die der Priester zugleich als •Diener"Chri- 
sti und der Kirche ausübt. Der Priester ist 
•Knecht" (servus) Christi, der selbst 
Knechtsgestalt (forma servi) angenommen 
hat. Die Haltung des reinen Dienstes ist die 
bleibende Gestalt der Bezogenheit des 
Amtsträgers auf Christus, den Herrn der 
Kirche, der seine Knechte je nach dem 
bleibenden Maß seiner eigenen Hingabe 
bestellt. Diese Haltung bezeichnet A. als 
•libera servitus", als freien Dienst. Die Be- 
freiung zur Freiheit in der liebenden Hin- 
gabe, jenseits der Dialektik von Herr und 
Knecht, wird von A. klassisch definiert: 
•servum te Caritas faciat quia liberum te ve- 
rkäs fecit - möge dich die Liebe zum 
Knecht machen, da die Wahrheit dich zum 
Freien gemacht hat." (109 Anm. 133) A. 
nennt den Priester •///«"unter dem einen 
guten Hirten, dem eigentlichen Herrn der 
Herde. Zur Hirtenaufgabe gehört das Wei- 
den, die Spendung von Wort und Sakra- 
ment. Der Hirt gibt immer nur das, wovon 
er selbst lebt. Die Beziehung des Hirten zu 
Christus verwirklicht sich im selbstlosen 
Dienst für die Herde. Der Priester ist •Leh- 
rer" unter dem einen •magister" und zu- 
gleich •Mitschüler" in der einen •schola 
Christi". 

Die Bezeichnungen Diener, Knecht, Hirt 
und Lehrer für den Amtsträger wendet A. 



Buchbesprech ungen 234 

zugleich immer auch auf Christus an als das 
Haupt der Kirche. Damit wird die Teilhabe 
des Amtes am Wirken des dreifaltigen Got- 
tes als personale Beziehung deutlich. Hin- 
sichtlich der Weise des Zusammenwirkens 
von Christus und dem Amtsträger geht es 
im 3. Teil (•Amt als Repräsentanz") um die 
Frage nach dem Verhältnis von priesterli- 
chem Dienst an Wort und Sakrament zu 
Christus als dem Spender allen Heils. Der 
Verf. stellt dies anhand von Augustins Ver- 
ständnis der priesterlichen Grundfunktio- 
nen dar. Die Verkündigung ist Geistver- 
mittlung, Vermittlung von Gotteserkennt- 
nis, und wirkt auf diese Weise am Heil mit. 
Der Amtsträger kann nach A. für sich die 
Würde geistlicher Vaterschaft beanspru- 
chen, da er •kraft der Verbindung mit Chri- 
stus nicht bloß äußerlich mitwirkt, sondern 
Leben zeugt, so daß er die Söhne Gottes 
auch als seine Söhne bezeichnen kann" 
(210). Am Beispiel der Eucharistiefeier 
zeigt A. das Zueinander von Trinität und 
Kirche im Amt dadurch, daß er die Feier 
als Ereignis der Einigung der Gemeinde im 
Geiste Christi versteht, der die Heiligung 
bewirkt und als Geist der Liebe zwischen 
Vater und Sohn zugleich die innerste Wirk- 
lichkeit im Leib Christi ist. Die Opfergabe 
ist Christus selbst, •zugleich aber opfert die 
Kirche sich selbst als seinen Leib: Darin 
wird ihr immer wieder neu gezeigt, daß sie 
in dem, was sie darbringt, selbst darge- 
bracht wird." (229) 

F. Genn gelingt es insgesamt überzeu- 
gend, das geistliche Amt nach A. als Seins- 
verhältnis, den Amtsträger als Repräsen- 
tanten Christi und der Kirche und somit als 
Teilhaber am Geheimnis des Leibes Christi 
und des dreifaltigen Gottes zu erweisen. 
Dieses Ergebnis ist ein wichtiger Beitrag 
zur Überwindung jeglicher rein funktiona- 
len Amtstheorie. In diese Richtung weist 
auch das Fazit des Verf.: •...jeden Gedan- 
ken daran zurückweisen, das Amt nur von 
der Funktion her zu sehen... Funktion und 
Dienst gründen in der relationalen Dimen- 
sion des Seins: Das Amt ist aus dem Bezug 
zu Christus, weil sein Träger in ihm ist, 
Amt im Leib des Herrn." (166)     M. Karger 

Hentschel, Werner J.: Pastoralreferen- 
ten - Pastoralassistenten. Zur theolo- 
gischen  Grundlegung ihres  Dienstes 

im Umfeld der Gemeinsamen Synode 
der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland (Extemporalia, Bd. 4). 
Eichstätt/Wien, Franz-Sales-Verlag 
1986. 116 S., brosch., DM 12,40. 

•Da aufgrund des anwachsenden Priester- 
mangels immer mehr Pastoralreferenten als 
Ersatz von fehlenden Priestern deren Seel- 
sorgsdienst wahrnehmen und für viele Ge- 
meinden zu kirchlichen Bezugspersonen 
werden, wird die derzeitige Praxis... immer 
bedenklicher." (98) Von dieser Situations- 
beschreibung aus unternimmt es W. J. 
Hentschel, selbst Pastoralassistent, zu un- 
tersuchen, •wie im Umfeld und im Gefolge 
der Gemeinsamen Synode... der Dienst des 
Pastoralreferenten theologisch grundgelegt 
wird" (7). Zunächst folgt eine Zusammen- 
fassung der Aussagen über die Teilhabe der 
Laien an der Sendung der Kirche nach 
dem II. Vatikanum und der Würzburger 
Synode. Die Grundsätze für die Pastoralen 
Dienste der Bischofskonferenz (1977), in 
der die Sendung der Laien im kirchlichen 
Dienst von Taufe und Firmung her legiti- 
miert und in der Zuständigkeit für be- 
stimmte Sachgebiete aufgrund von Sach- 
kompetenz deutlich vom Amtsträger abge- 
grenzt wird, kritisiert der Verf. deswegen, 
weil sie eine weit darüber hinausgehende 
Praxis nicht mehr legitimieren können: 
•Vielmehr ergeben sich oft Situationen für 
Laien im pastoralen Dienst, in denen sie in 
all den Seelsorgsbereichen tätig sind, die 
früher besonders dem Dienst des Pfarrers 
zugeschrieben wurden." (56) Eine Schwä- 
che der vorliegenden Arbeit wird hier be- 
reits deutlich: der Undefinierte Gebrauch 
der Begriffe •Seelsorge" und •Seelsorger". 
Diese Unklarheit begünstigt den Irrtum, 
Klerus und hauptamtliche Laien seien als 
•Seelsorger" immer schon identisch. 

Anschließend referiert der Verf. die Posi- 
tionen verschiedener Theologen, die sich 
zur Frage nach dem Verhältnis von Amt 
und •Laienamt" geäußert haben, und faßt 
sie dann zu •Lösungsversuchen" zusam- 
men. Die einzelnen Positionen, die nicht 
gründlich diskutiert werden, bleiben mehr- 
fach merkwürdig unklar, z.B.: •Als Aus- 
weg schlägt Michael Seybold eine Entfä- 
cherung des kirchlichen Amtes vor bzw. 
eine Resakramentalisierung der aus dem 



Buchbesprechungen 235 

Sakrament herausführenden Entfäche- 
rung." (95) Es ist nicht plausibel, warum 
die Arbeit von der Sendung des Laien her 
aufgebaut wird, da nicht nur die Mehrzahl 
der angeführten Theologen, sondern auch 
der Verf. (•Die Beschreibung des Dienstes 
vom Weltort des Laien ist theologisch se- 
kundär und wenig einsichtig", 79) das Pro- 
blem des Pastoralassistenten für ein Amts- 
problem hält. Dies hätte allerdings den An- 
satz beim Wesen des kirchlichen Amtes 
zwingend erfordert. 

Die Meinung des Verf. läßt sich aus der 
Frage, die plötzlich als einzige übrigbleibt, 
erschließen: •wie der Dienst des Pastoral- 
referenten konkret in das gestufte Weihesa- 
krament hineingeführt werden kann" (97). 
Seine Antwort auf die Befürchtung einer 
•Klerikalisierung des Laien", daß der Be- 
griff Klerikalismus •primär soziologisch 
geprägt und damit auf unser theologisches 
Problem nicht anwendbar" ist (96), kann 
angesichts des Einbruchs sozialwissen- 
schaftlichen Denkens nur als blauäugig be- 
zeichnet werden. 

Die •eigentlichen" Fragen sind Ehelosig- 
keit und Frauenpriestertum. Da man hier 
keine Veränderung der Haltung der Kirche 
erwarten konnte, suchte man über die glei- 
che Qualifikation (ermöglicht völlige Aus- 
tauschbarkeit der Funktionsträger) die glei- 
che (sakramentale) Funktion zu erreichen. 
Da aber die Funktion ihrerseits von einem 
Sein lebt, das durch die Funktion nicht de- 
finiert werden kann, ist dieser Ansatz zu- 
gleich die Zerstörung der Funktion. Es geht 
darum, die seinshaft-personale Kategorie 
der Repräsentation zurückzugewinnen, 
denn diese unterscheidet den Priester und 
macht ihn zu einem für die heutige Welt ge- 
rade in seiner unaustauschbaren persona- 
len und je einmaligen Verwirklichung zu ei- 
nem Zeugen. Von hierher erscheint der 
Kampf um das Amt in einem neuen Licht. 
Der Vorschlag von G. Greshake: •Die Bi- 
schöfe beauftragen keine Laientheologen 
mehr zu Gemeindeleitern. Oder möglichst 
viele Pastoralreferenten entschließen sich 
,um der Sache wegen zur Ehelosigkeit um 
des Reiches Gottes willen'" (66), ist darum 
keineswegs •irgendwie illusorisch" (66), 
sondern einzig realistisch im Sinne von: 
diese Wirklichkeit bezeugend. Der Haupt- 
einwand gegen die •Lösungsmodelle" und 

das Verfahren des Verf. ist, daß unter der 
Fragestellung: Wen hat man aufgrund 
welcher Funktion mit einer Weihe (nach- 
träglich) zu versehen, weil nun mal die Kir- 
che •sakramental strukturiert" ist?, Weihe 
rein gegenständlich gedacht wird. Gresha- 
kes •um der Sache wegen" bleibt ebenfalls 
zu apersonal. Allein im Raum des von Gott 
eröffneten Dialogs fällt die Entscheidung 
zwischen Ich und Du, steht die Wahl an in 
der Frage: •Berufen wozu?" Die Antwort, 
die dem Ruf (= Berufung als messianische 
Kategorie) entspricht, zu geben und sie 
selbst sein zu wollen ist die Weise der 
Gleichgestaltung an Jesus, und nur auf 
diese Weise läßt sich deutlich machen, 
warum heute und überhaupt jemand Prie- 
ster wird. M. Karger 

Schürmann, Heinz: Im Knechtsdienst 
Christi. Priesterliche Lebensform. 
Freiburg/Basel/Wien, Herder 1985. 
104 S., kart., DM 13,80. 
Nur eines habe ich auszusetzen an diesem 
Buch: Die Lektüre erfordert höchste Kon- 
zentration. Schürmann schreibt überaus 
dicht; man muß jedes Wort einzeln abwä- 
gen und im Gesamtzusammenhang verste- 
hen - dann aber vermitteln die wenige Sei- 
ten Werte, die man sonst nur in dickleibi- 
gen und hochwissenschaftlichen Veröffent- 
lichungen findet. 

Eine vorangehende Analyse der Situa- 
tion bekennt sich zur Schuld des •Christen- 
tums", nicht desjenigen der Bibel, sondern 
eines •vom Gott der Offenbarung personal 
gelöste(n), säkularisierte(n), innerweltliche 
Gegebenheiten verabsolutierende(n) und 
den Fortschritt anbetende(n)" Christen- 
tums. Die exegetische Besinnung auf Ur- 
sprung und Gestalt der Kirche und ihrer 
Vertreter zeigt die •Affinität des Diözesan- 
und Weltpriesters zu den evangelischen Rä- 
ten". Dies wird in einem zweiten Hauptteil 
exegetisch und immer mit Bezug auf die 
Gegenwart entfaltet. 

Über die reichen Anregungen für das 
konkrete Leben des Priesters hinaus öffnet 
Schürmann einen Weg aus der •heute oft 
wenig erleuchteten Zölibatsdiskussion": 
sich wegwenden von dem •isolierten Fi- 
xiertsein auf die Frage der Ehelosigkeit" 
und   anerkennen,   daß   jeder   kirchliche 



Buchbesprechungen 

Dienst und überhaupt jedes bewußte 
Christsein etwas von dem Verzicht (Dou- 
los-Existenz) einer •eschatologisch-alterna- 
tiven Lebensweise in proexistentem Ein- 
satz" realisieren muß. Was in sichtbarer 
Vollform im Ordensstand gelebt wird, muß 
in analoger Graduierung überall dort sicht- 
bar werden, wo Christen dem Ruf Jesu fol- 
gen. J. Sudbrack SJ 

Jelich, Georg: Kirchliches Ordensver- 
ständnis im Wandel. Untersuchungen 
zum Ordensverständnis des Zweiten 
Vatikanischen Konzils in der Dogma- 
tischen Konstitution über die Kirche 
•Lumen gentium" und im Dekret über 
die zeitgemäße Erneuerung des Or- 
denslebens •Perfectae Caritatis" (Er- 
furter Theologische Studien, Bd. 49). 
Leipzig, St.-Benno-Verlag 1983. XVI/ 
289 S., kart. (im Westen nicht erhält!.). 

In zwei großen Überblicken werden das 
Entstehen und die Aussage der Ordens- 
theologie des Zweiten Vatikanischen Kon- 
zils dargestellt. Ein vorgeschalteter erster 
Teil gibt einen Rückblick (Thomas von 
Aquin, Pius XII.) über die vorkonziliare 
Ordenstheologie. Dann folgt eine genaue 
Darstellung der Entstehungsgeschichte der 
beiden Konzilstexte über das Ordensleben: 
die Dogmatische Konstitution über die 
Kirche und das eigentliche Ordensdekret. 
Damals ging es um die Überwindung einer 
alten Ordenstheologie, die die Unter- 
schiede des •Ordensstandes" zum •Welt- 
stand" hervorhob: Stand der Vollkommen- 
heit, Stand der Heiligkeit, Befolgung der 
Räte, übertriebene Unterscheidung von Ge- 
lübde und Versprechen, Ausrichtung nach 
dem kontemplativen Leben. Der neue Ent- 
wurf, der sich nach heftigen Diskussionen 
durchsetzte, verstand das Ordensleben un- 
ter dem Gesichtspunkt •eschatologisches 
Zeichen", d. h. gelebter und die Welt über- 
steigender Hinweis auf Gott. Der dritte 
Teil entwirft die Theologie des Ordensle- 
bens nach dem Zweiten Vatikanum, wieder 
in ständigem Vergleich der verschiedenen 
Entwicklungsstadien der Diskussion: Über- 
eignung an Gott, Teilnahme an den Aufga- 
ben der Kirche, Nachfolge und Charisma. 

Was die Arbeit auszeichnet, sind die ge- 
nauen Aufzeichnungen der Diskussionen 

236 

in der Konzilsaula und die klare Gliede- 
rung des umfangreichen Stoffes. Auch wer 
weniger an den inhaltlichen Aussagen über 
das Ordensleben interessiert ist, kann an- 
hand der Debatten einen Einblick in die 
Arbeitsweise und innere Entwicklung des 
Zweiten Vatikanischen Konzils bekommen. 
Dieses Buch, das viel Sekundärliteratur 
verarbeitet hat (die englischsprachige 
fehlt), ist eine ausgezeichnete Hilfe, um die 
Vergangenheit zu verstehen, und damit 
auch ein Fundament für mögliche Weiter- 
entwicklungen, die von Jelich noch kaum 
angesprochen werden. J. Sudbrack SJ 

Kehl, Medard: Eschatologie. Würz- 
burg, Echter Verlag 1986. 364 S., kart., 
DM 34,- (geb., DM 46,-). 

Der Frankfurter Jesuit legt hier eine syste- 
matische Darstellung und Erörterung der 
Probleme und Lösungsversuche einer ka- 
tholischen Eschatologie vor. Er ist dabei 
geleitet von dem Bemühen, ein möglichst 
breites Feld heute aktueller Hoffnungswei- 
sen und des Umgangs mit Sterben und Tod 
im kirchlichen Raum sowie in dessen Um- 
feld in den Blick zu bekommen. So werden 
in einem 1. Teil (39-88) nicht nur liturgi- 
sche und kirchliche Dokumente auf die in 
ihnen sich artikulierende Hoffnung befragt, 
sondern auch die Lehre von der •Seelen- 
wanderung" oder parapsychologische Un- 
tersuchungen über ein Leben nach dem 
Tod sowie die eschatologische Hoffnung 
im Koran. Der 2. Teil (91-212) entwickelt 
die Geschichte christlicher Hoffnung auf 
das Reich Gottes, ausgehend von ihrer bi- 
blischen Grundlage. Dabei wird das spezi- 
fische Anliegen des Autors deutlich: Er be- 
müht sich um eine angemessene Berück- 
sichtigung der irdisch-geschichtlichen Zu- 
kunft des Reiches Gottes als Dimension 
christlicher Hoffnung. Das schlägt sich 
auch bei der systematischen Begründung 
einer heute verantwortbaren Eschatologie 
im 3. Teil (215-298) nieder. Zunächst wer- 
den die sozialen und universalen Aspekte 
der christlichen Heilshoffnung dargestellt 
und daran anschließend die Stellung des 
einzelnen im Vollendungsgeschehen des 
Reiches Gottes. Diese Reihenfolge hat 
einen systematischen Grund: •Auf christli- 
che Weise hoffen ,für mich' kann ich nur in 



Buchbesprechungen 237 

der Teilnahme an der gemeinsamen Hoff- 
nung derer, die in Christus leben und ster- 
ben, indem ich also meine privaten Sehn- 
süchte aufgehen lasse in der weiteren und 
größeren Hoffnung für die anderen und 
mit ihnen." (238) Erst in dieser umfassen- 
den communio-Gestalt des Reiches Gottes 
lassen sich die traditionellen Aspekte der 
Eschatologie (Gericht, Läuterung, Himmel, 
Hölle) sowie die heute besonders kontro- 
verse Frage nach dem individuellen Sub- 
jekt der Vollendung angemessen verstehen. 
In einem 4. Teil (301-355) schließlich wird 
die christliche Hoffnung im Gespräch mit 
einigen Zukunftsentwürfen neuzeitlicher 
Philosophie (Kant, Hegel, Marx, Benjamin, 
Bloch, Nietzsche) einer Bewährungsprobe 
unterzogen, in der ihr Spezifikum, das in 
keiner Philosophie Aufgehende nochmals 
pointiert zum Ausdruck kommt: •die ,Ge- 
lassenheit des Beschenkten' mit der Lei- 
denschaft für das Mögliche' zu verbinden" 
(356 f). 

M. Kehl bietet mit diesem Buch nicht 
nur eine durch ausführliche Darlegung der 
Problemlage und redliche Argumentation 
überzeugende Lehr- und Studienhilfe. Das 
Bemühen um eine ehrliche Bestandsauf- 
nahme gegenwärtig aktueller Hoffnungs- 
weisen und die gut verständliche Darstel- 
lung machen das Buch darüber hinaus zu 
einer Informations- und Orientierungshilfe 
für die in der Verkündigung Tätigen. Ob- 
wohl der Verfasser bewußt vom mitteleuro- 
päischen Kontext und der theologischen 
Diskussion hier ausgeht, ist sein Entwurf 
durch besondere Betonung der gesell- 
schaftlichen Dimension der christlichen 
Reich-Gottes-Hoffnung auf einen fruchtba- 
ren Dialog mit verschiedenen Theologien 
aus der •Dritten Welt" hin angelegt. Nicht 
zuletzt darin dürfte seine besondere, viel- 
leicht wegweisende Bedeutung im gegen- 
wärtigen theologischen Gespräch liegen. 

M. Knapp 

Klein, Wolfgang M.: Christliches Ster- 
ben als Gabe und Aufgabe. Ansätze zu 
einer Theologie des Sterbens (Disputa- 
tiones Theologicae, 13). Frankfurt/ 
Bern/New York, Verlag P. Lang 1983. 
XIX/499 S., brosch., sFr 83,-. 

Die vorliegende Doktorarbeit (Kath.- 
Theol. Fakultät Bonn, 1982) ist eine umfas- 
sende Studie über den (im Grunde durch 
das ganze Leben sich hinziehenden) Vor- 
gang des Sterbens und seine personale 
Übernahme. Wenn dieser Vorgang auch 
nicht ganz gegen den Tod als Zustand^abge- 
setzt werden kann, so bleibt er doch das 
eigentliche Thema, das nach allen Seiten 
hin - theologisch, anthropologisch, sozio- 
psychologisch und religiös-spirituell - aus- 
geleuchtet wird. 

Der Aufbau der Arbeit mit seinen drei 
Teilen, zehn Kapiteln und zahllosen Unter- 
gliederungen scheint bei der ersten Durch- 
sicht sehr kompliziert, stellt sich aber we- 
gen der Mehrdimensionalität des Themas 
als berechtigt heraus. Unter der Über- 
schrift: Prolegomena zu einer Theologie des 
Sterbens (I. Teil) wird der theologische Ho- 
rizont nach ersten, grundsätzlichen Fragen 
zu Sterben und Tod abgeschritten (Kap. 1), 
wird eine Phänomenologie des Sterbens in 
einer veränderten Welt skizziert (Kap. 2) 
und werden anthropologische Ansätze zum 
Verständnis des Sterbens aufgezeigt (Kap. 
3). - Im II. Teil: Das Sterben aus der Sicht 
des christlichen Glaubens, wird das Alte und 
Neue Testament befragt (Kap. 4), über die 
theologische Mehrdimensionalität des Ster- 
bens gehandelt (Kap. 5), die Heilsdimension 
des Sterbens Christi erläutert (Kap. 6) sowie 
das christliche Sterben als Nachfolge des ge- 
kreuzigten und verherrlichten Herrn betrach- 
tet (Kap. 7). - Der III. Teil endlich: Das 
Verständnis christlichen Sterbens als Auf- 
Gabe - Konkretionen, führt die Abschnitte 
auf: Sterben in der Einheit von Aktivität und 
Passivität (Kap. 8), Sterben als Vollendung 
eines christlichen Lebens (Kap. 9) und 
schließlich: Die Vorbereitung auf das eigene 
Sterben {Kap. 10). 

Wie man sieht, eine wahre Summa über 
das Thema •Sterben und Tod". Dabei 
bleibt nicht aus, daß mancherlei Wiederho- 
lungen der gleichen Tatbestände und Fra- 
gen, wenn auch immer wieder unter neuen 
Gesichtspunkten, in Kauf genommen wer- 
den. In dem so unterschiedlichen genus lit- 
terarium, wie es die vorliegende Untersu- 
chung verlangt - philosophischer, theologi- 
scher, anthropologischer, soziologischer 
und spiritueller Art -, wird (unter Heran- 
ziehung einer ungeheuren  Literaturfülle) 



Buchbesprechungen 238 

durchweg ein hohes, kritisch unterbautes 
Niveau erreicht. 

Trotz der Fülle des Stoffes werden ein- 
zelne, besonders aktuelle oder kontroverse 
Themen (etwa das •Wann" der individuel- 
len Auferstehung im Hinblick auf die allge- 
meine Auferstehung; oder: •Auferstehung 
des Fleisches" gegen •Unsterblichkeit der 
Seele"; oder: der •Tod als Endentschei- 
dung" im Sinne von L. Boros) sehr ausführ- 
lich behandelt. Die schon erwähnten rei- 
chen Literaturangaben machen fast die 
Hälfte des ganzen Bandes aus. Für den Le- 
ser ist das störend, und auch für den, der 
die Arbeit wirklich durchstudiert, ist das 
nicht immer hilfreich, weil das Zuviel nicht 
immer zum gedanklichen Fortschritt bei- 
trägt (die Autoren wiederholen oft nur das 
gleiche). - Noch eine Schwäche soll bei al- 
ler magistralen Belesenheit notiert werden: 
Die vielen, ungewöhnlichen Latinismen 
wirken maniriert, vor allem wenn sie sich 
häufen (unikal, iterativ, kompassionell, per- 
sistieren, sein Wesen mutieren, agapische 
Nachfolge [welche sonst?] usw.). - Anson- 
sten aber eine überaus gründliche und um- 
fassende Studie, die man mit Gewinn 
durcharbeitet. F. WulfSJ 

Greshake, Gisbert: Gott in allen Din- 
gen finden. Schöpfung und Gotteser- 
fahrung. Freiburg/Basel/Wien, Her- 
der 1986. 94 S., Pb., DM 12,-. 

Es gehört inzwischen zum Allgemeinwis- 
sen, daß wir in Gefahr sind, die Lebens- 
möglichkeiten auf unserer Erde zu zerstö- 
ren - sei es durch allmähliches Vergiften, 
sei es durch die Folgen eines Krieges oder 
Unfalls. Wir leben mit diesem Wissen; es 
gibt bisher keine Lösung. Haben wir uns 
als Christen schon zu sehr an diese Situa- 
tion gewöhnt, sind wir nur noch zu Appel- 
len fähig? Wie wirkt sich unser Glaube 
aus? 

Wer grundlegend theologisch danach fra- 
gen will, wie wir Christen in dieser Schöp- 
fung und vor Gott stehen, dem möchte ich 
das Büchlein von G. Greshake empfehlen. 
•Gott in allen Dingen (suchen und) fin- 
den" (vgl. 7) - der Titel beantwortet bereits 
die Ausgangsfrage. Greshake erläutert die- 
sen alten Grundsatz christlicher Spirituali- 
tät mit Hilfe einer •neuzeitlichen Freiheits- 

und Symbolontologie" (26), die jeweils von 
der Erfahrung des menschlichen Miteinan- 
der ausgeht. 

Die Freiheit der Person entfaltet sich 
konkret nur dadurch, daß sie sich aus- 
drückt, Gestalt annimmt, daß sie sich in ein 
•Symbol" ihrer selbst hineingibt. Menschli- 
che Gemeinschaft wächst dort, wo ich die 
•Symbole" des anderen, angefangen bei 
seinem Leib bis hin zu seinen Entscheidun- 
gen, als Ausdruck seiner Freiheit in Ehr- 
furcht anerkenne, sie schätze als Weise des 
Mitgestaltens an unserer gemeinsamen 
Welt (vgl. 28-32, 510- 

Weil Gott sich uns nun als einer gezeigt 
hat, der sich mitteilt, der Anteil nimmt, gilt 
das Gesagte trotz der unfaßlichen Anders- 
heit Gottes in besonderer Weise von unse- 
rer Beziehung zu ihm. Die Schöpfung ist 
ein Ausdruck der Freiheit Gottes uns ge- 
genüber. Sie ist sein •Symbol" und damit 
Sakrament (vgl. 33-46). Das gilt auch dann, 
wenn wir diese Schöpfung verändern und 
gestalten (vgl. 52 f), ja sogar dort, wo wir sie 
(und uns) verletzen. Gott distanziert sich 
nicht vom Leidenden, scheinbar Scheitern- 
den, hat er das Leid doch im Kreuz Christi 
zu seinem •Symbol" gemacht (vgl. 55-59). 

Diese Einführung in das zentrale Bezie- 
hungsverhältnis Gott - Mensch - Schöp- 
fung ist die Stärke des Büchleins. Entstan- 
den aus der Freiburger Antrittsvorlesung 
des Dogmatikers im Herbst 1985, ist es 
knapp gehalten und verfolgt konzentriert 
den thematischen Faden. Als erste Orien- 
tierung lädt es ein zu einem tieferen Nach- 
denken. Greshake bietet dazu weiterfüh- 
rende inhaltliche und (auch neueste) biblio- 
graphische Hinweise an, so in den Anmer- 
kungen und den drei Exkursen am Ende 
des Buches. Wenn das praktische Schluß- 
kapitel (•Wie geht das - ,Gott finden in al- 
len Dingen'?", 60-69) auch nicht mehr als 
Hinweise geben kann, bleibt zu hoffen, daß 
wir in unserer täglichen Weltgestaltung ler- 
nen wahrzunehmen: Sie ist uns von Gott 
anvertraut, in jedem Augenblick. 

P. Jaumann 

Werner, Hans-Joachim: Eins mit der 
Natur. Mensch und Natur bei Franz 
von Assisi, Jakob Böhme, Albert 
Schweitzer,    Teilhard    de    Chardin. 



Buchbesprechungen 

München, C. H. Beck 1986. 164 S., 
Pb., DM 19,80. 
Das von der abendländischen Tradition ge- 
prägte Verhältnis des Menschen zu seiner 
Umwelt wird heute oft als eine der tieferen 
Ursachen für die immer weiter fortschrei- 
tende Zerstörung der Natur benannt; die 
Wege, die empfohlen werden, um zu einem 
anderen Verständnis des Gefüges von 
Mensch und Natur zu gelangen, führen je- 
doch häufig in Kulturen und Traditionen, 
die dem europäischen Menschen letztlich 
fremd sind. Dagegen bildet den Ausgangs- 
punkt dieses Buches die Überlegung, •daß 
wir uns in unserer eigenen Tradition um- 
schauen müssen, wenn wir nach Ansätzen 
zu neuen Antworten auf die Frage nach 
dem Verhältnis des Menschen zur Natur 
suchen wollen" (7). Mit Franz von Assisi, 
Jakob Böhme, Albert Schweitzer und 
Pierre Teilhard de Chardin werden vier 
Persönlichkeiten vorgestellt, in deren Le- 
ben und Werk sich die angefragten Ant- 
worten in unterschiedlicher Ausprägung 
finden. Der Hauptteil des Buches gliedert 
sich in die vier entsprechenden Kapitel, 
wobei der Darstellung des Verhältnisses 
von Mensch und Natur im Denken und 
Handeln jeweils ein knapper Abriß der Le- 
bensgeschichte, die bereits im Hinblick auf 
das Thema des Buches gesehen wird, vor- 
angestellt ist. 

Die allen gemeinsame Sichtweise, die 
Mensch und Natur als eine Einheit be- 
greift, deren Teile in ihrer Entwicklung und 
in ihrem Fortbestand aufeinander verwie- 
sen sind, wird vom Autor als •ganzheitlich" 
charakterisiert und benannt. Obwohl der 
Begriff der Ganzheit durch den allzu häufi- 
gen Gebrauch oft im Grunde nur noch eine 
Worthülse ist, die je nach Interessen und 
weltanschaulicher Position mit den ver- 
schiedensten Inhalten gefüllt wird, gelingt 
es H.-J. Werner damit, dem Buch einen 
sinnvollen begrifflichen Rahmen zu geben. 
Als sehr hilfreich empfinde ich, daß die in- 
haltlichen Merkmale dieses Begriffs bereits 
im einleitenden Kapitel bestimmt und ab- 
gegrenzt werden. 

Während die Darstellung der Ideenwelt 
und der Denkansätze Jakob Böhmes und 
Teilhard de Chardins vor allem im Hin- 
blick auf eine gedankliche Durchdringung 
der Welt interessant sind, wird am Leben 

239 

Franz von Assisis deutlich, daß ein neues 
Verhältnis zur Natur und damit auch eine 
Bewältigung der Umweltkrise nicht allein 
Sache des Verstandes sein kann, sondern 
auch die persönliche Erfahrung mit der 
Umwelt in ihrer heilen und zerstörten Ge- 
stalt ernstgenommen werden muß. Am Bei- 
spiel Albert Schweitzers läßt sich ablesen, 
wie Denken und Handeln einander ergän- 
zen und vermitteln können. 

Das Buch zeichnet sich durch eine wohl- 
tuende Differenziertheit aus; Widersprüche 
und Ungereimtheiten werden nicht unter- 
schlagen, die vorgestellten Personen blei- 
ben der Kritik zugänglich. Der Text ist i. a. 
sehr flüssig und ohne größere Schwierig- 
keiten zu lesen, jedoch erfordert insbeson- 
dere das Kapitel über Jakob Böhme wegen 
der ungewöhnlichen begrifflichen Termi- 
nologie dieses Denkers einige Anstren- 
gung. Freilich läßt sich auf 150 Seiten nicht 
alles in der vielleicht gebotenen Ausführ- 
lichkeit darstellen; doch lädt diese Unvoll- 
ständigkeit den Leser auch ein, an den vor- 
gestellten Entwürfen und Impulsen von 
christlich-abendländischem Boden aus 
selbständig weiterzudenken und weiterzu- 
handeln. R- Kaiser 

Mittlinger, Karl: du bist eine von uns. 
neue mariengedichte. Mit einem 
Nachwort von Marianne und Walter 
Dirks (Reihe •frauenforum"). Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1987. 64 S., 
Pp., DM 12,80. 
Mittlingers Marienverse sind bahnbre- 
chend fromm. Sie gehen unter die Haut 
und zu Herzen. Sie bahnen sich einen bis- 
her kaum vorstellbaren Weg zu einem er- 
staunlichen Bild: zum Gnadenbild Unserer 
Lieben Frau von den achtziger Jahren. 

Wenn die Frau aus Nazareth auch him- 
melweit entfernt zu sein scheint von den 
Frauenfragen dieser Jahre, so gelingt es 
doch dem Lyriker aus Graz, die scheinbar 
unüberbrückbare Kluft zwischen ihr und 
uns in einen Katzensprung zu verwandeln, 
in einen kühnen poetischen Gedanken- 
sprung, in einen Sprung über unseren eige- 
nen Schatten. 

Die Rolle, die der Frau aus Nazareth zu- 
fiel, hat viel ins Rollen gebracht im Laufe 
von zweitausend  Jahren.   Marianne  und 



Buchbesprech ungen 

Walter Dirks steuern ein Nachwort zu Mitt- 
lingers Gedichten bei, in dem sie aus der 
Perspektive zweier sich ergänzender Stand- 
punkte berichten und bekennen, wie es ih- 
nen ergangen ist mit jener Frau, die man 
nach der Lektüre dieses Bändchens die 
•große alte Dame" der Christenheit nen- 
nen möchte. 

Daß Maria im •Frauenforum" zu Wort 
kommt, und zwar in eigener Sache und in 
unserer, muß als verheißungsvoller Glücks- 
fall gewertet werden. M. Kampik SJ 

Maria - Eine ökumenische Herausfor- 
derung. Beitr. von Wolfgang Beinert 
u.a. Regensburg, F. Pustet 1984. 184 
S., kart., DM 22,80. 

Das Buch spiegelt gut den ökumenischen 
Diskussionsstand in der Frage nach Maria 
wider. Ob allerdings der von teilweise ob- 
skuren Privatmythologien durchsetzte Bei- 
trag von Ch. Mulack den Rahmen nicht 
schon sprengt? Doch sie interpretiert sich 
als Christin, im Gegensatz zu einer radika- 
len Feministin wie etwa Mary Daly, deren 
•furchtbare" Bücher sich jenseits davon 
Raum schaffen möchten. Für eine grundso- 
lide Exegese, wie sie F. Mußner bietet, 
wäre bei radikalen Feministinnen kein 
Platz mehr (9-30). Auch eine spekulativ 
tiefe Durchdringung der Mariologie und 
Marienverehrung, die U. Wickert vorlegt, 
fände vor ihren Augen keine Gnade. Die 
mariologischen Überlegungen von G. 
Heintze, wie Wickert evangelischer Christ, 
wirken im Vergleich zu dessen Gedanken 
restriktiv. H. Schütte verdeutlicht in seiner 
thesenartig gefaßten Antwort an Landes- 
bischof i. R. G. Heintze die kath. Position. 

W. Beinert gelingt ein recht guter ge- 
schichtlicher Überblick über die Wandlun- 
gen des katholischen Marienbildes von der 
Gegenreformation an bis zum Ende des 20. 
Jhs. (75-116). Besonders beachtenswert 
sind seine Literaturhinweise. Wohltuend ist 
der sehr persönlich gehaltene Beitrag von 
M. Dirks über Maria als Königin, Magd 
und Schwester im Glauben. Sie reißt Maria 
nicht aus ihrem geschichtlichen Ort heraus, 
opfert sie nicht einer der üblichen Mystifi- 
zierungen. Ein Buch, das nicht nur für 
Theologinnen und Theologen lesenswert 
ist. P. ImhofSJ 

240 

Congar, Yves: Im Geist und im Feuer. 
Glaubensperspektiven. Freiburg/ 
Basel/Wien, Herder 1987. 159 S., Pb., 
DM 19,80. 
Nach einer biographischen Einführung 
und einigen kurzen Texten zum Thema 
•Gebet" handelt der erste Aufsatz über die 
Psalmen (22-34): Reflexionen aus der Er- 
fahrung eines langen Ordens- und Priester- 
lebens. Der folgende Aufsatz enthält eine 
Interpretation von Dei Verbum. Nach einer 
Begriffsbestimmung umreißt C. dann in 
wenigen Strichen die Geschichte der Pneu- 
matologie im Westen, deren Einklamme- 
rung in eine privatisierte Aszetik fatale Fol- 
gen hatte: •Man sprach dann tiefsinnig... 
von der Einwohnung des Heiligen Geistes 
in den Seelen ... Doch dies hatte keinen 
Einfluß auf die Ekklesiologie, weil die An- 
thropologie ... aus ihr ausgewandert war, 
und diese infolgedessen manchmal nur 
noch eine juridische Institutionstheorie 
darstellte." (68) C. benennt auch heutige 
Tendenzen kritisch: •... das Desinteresse an 
Institution überhaupt und generell an al- 
lem, was vorgegeben, überliefert und nicht 
selbst gemacht ist" (70). Besonders empfeh- 
lenswert sind seine zukunftsweisenden fünf 
Thesen zu einer pneumatologischen Ekkle- 
siologie (vgl. 75-81). Der Beitrag •Theolo- 
gie des Heiligen Geistes und charismati- 
sche Erneuerungsbewegung" (84-101) 
bringt eine Würdigung der charismatischen 
Bewegung unter Hinweis auf ihre Ver- 
wandtschaft mit der englischen Erwek- 
kungsbewegung und daraus sich ergeben- 
den Gefahren. C. faßt zum Thema •filio- 
que" zusammen: •Mein Ergebnis ist, daß 
derselbe Glaube im Osten und im Westen 
geglaubt und gelebt wird, daß er aber in 
zwei unterschiedlichen Theologien formu- 
liert worden ist." (98) Von besonderer Ak- 
tualität sind die beiden Aufsätze zur Litur- 
gie. (140) Abschließend entwickelt C. eine 
•Theologie der Dankbarkeit" (152), die 
sehr gut das Zueinander von Himmel und 
Erde zum Ausdruck bringt, denn der •Him- 
mel wird Dankbarkeit sein" (152). 

M. Karger 




