Buchbesprechungen 227

Ob P. Mayer in seiner Verbannung mit der ersten Stophe das Jesuswort vom
,,hicht nach eigenem Willen gehen “an Petrus, den Ersten der Kirche, mithorte?

Als du noch jung warst, hast du sich selbst gegiirtet und konntest gehen,
wohin du wolltest. Wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hénde
ausstrecken, und ein anderer wird dich giirten und dich fithren, wohin du

nicht willst. (Joh 21,18)

P. Rupert Mayer, der vor Gericht bekannte, daB er nichts fiirchte und dem Tod
schon oft ins Auge geschaut habe, wuBte, daB die Zeit des Willens Gottes immer
schon auf die Zeit hin lauft, wann Gott uns endgiiltig rufen wird:
Keiner von uns lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber: Leben wir, so
leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Ob wir leben
oder ob wir sterben, wir gehdren dem Herrn. (R6m 14,7f)
P. Mayer wuBte von Gewinn und Verlust, wie es Paulus an seine Philipper

schrieb:

Doch was mir damals ein Gewinn war, das habe ich um Christi willen als
Verlust erkannt. Ja noch mehr: ich sehe alles als Verlust an, weil die Er-
kenntnis Christi Jesu, meines Herrn, alles Uibertrifft. (Phil 3,7f)
Gegriindet war die Haltung des neuen Seligen in der Erfahrung von der Giite
Gottes, worliber er oftmals gepredigt und geschrieben hat:
Als aber die Giite und Menschenliebe Gottes, unseres Retters, erschien,
hat er uns gerettet — nicht weil wir Werke vollbracht hitten, die uns ge-
recht machen koénnen, sondern aufgrund seines Erbarmens - durch das
Bad der Wiedergeburt und die Erneuerung im Heiligen Geist. Thn hat er
in reichem MaB iiber uns ausgegossen durch Jesus Christus, unseren Ret-
ter, damit wir durch seine Gnade gerecht gemacht werden und das ewige
Leben erben, das wir erhoffen. (Tit 3,4-7)

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologisches

Splett, Jorg: Freiheits-Erfahrung. Ver-
gegenwiirtigungen christlicher An-
thropo-theologie. Frankfurt, J. Knecht
1986. 352 S., geb., DM 43,-.

... ein Mensch, der Christ ist, reflektiert
methodisch kritisch, argumentativ, seine
Grundsituation in ihren wesentlichen Di-
mensionen und ist sich dabei seiner Be-
stimmtheit durch sein Christsein ebenso be-
wult wie anderer historischer und sozialer
Bestimmtheiten seines Denkens.* (75) Ent-

sprechend diesem Grundsatz verfahrt der
Verf. (Religionsphilosoph in Frankfurt und
Miinchen). Die Grundsituation ist zundchst
die Erfahrung des unbedingten Anspruchs
der Wahrheit: Wir stehen immer schon im
,»Licht des Unbedingten* (Titel des 1. Kap.,
19-95). Mit ,sechs Formen versuchter
Flucht vor dem Licht* (25) setzt sich Splett
unter der Riicksicht eines jeweils verfehlten
Begriffs von Wahrheit aunseinander. Fiir
alle Opfer des verbreiteten psychologi-
schen Fragespiels: ,Warum sagst Du, was



Buchbesprechungen

Du sagst, so, wie Du es sagst?“, gibt der
Verf. einen wichtigen Hinweis: ,,daB die
Frage nach der Wahrheit eines Bekenntnis-
ses nicht durch Hypothesen iiber dessen
Motive geklirt werden kann - unabhingig
davon, daB diese Hypothesen ihrerseits zu
diskutieren wiren: bzgl. ihrer Wahrheit wie
- in ihrem Sinn - bzgl. ihrer eigenen Moti-
vation” (87). Die ,,Bestimmtheit durch sein
Christsein“ wird im Abschnitt tiber ,,christ-
liche Philosophie“ (50-70) reflektiert. Be-
sonders wichtig: ,,Philosophie und Theolo-
gie sollte man ... nicht als Wissen und
Glauben gegeniiberstellen, da auch der
Glaubende weiB (2 Tim 1,12) und es ande-
rerseits kein Wissen ... gibt, das nicht Ge-
samtinterpretation, also ,philosophischen
Glauben* (Jaspers) enthilt. (75)

Der Abschnitt ,Grundbegriff Gott“
(83-95) enthilt eine kleine Gotteslehre, gip-
felnd im unterscheidend christlichen Got-
tesbild: ,Liebe hat Dreigestalt: die je
zweier zum dritten wie seiner zu ihnen. Sol-
che Erfiilllung kann fiir Gott selbst nicht
erst Endliches sein.“ (95) Das zweite Kapi-
tel: ,Lebensbedingungen* (96-236), enthilt
Beitrige zur Anthropologie. Das , Wagnis
der Freiheit* erweist sich letztlich als Ent-
scheidungssitnation entgegen einer schein-
baren Auswahlsituation zwischen verschie-
denen Angeboten, in der die geforderte
Antwort auf die Erfahrung des Gewihlt-
seins als Grundsituation deutlich wird.
»Wahl ist darum nicht ein irrationales Ge-
schehen. Aber sie iibersteigt oder besser:
sie trigt erst die rationale Reflexion. Umge-
kehrt bleibt Entscheidung nur dann verant-
wortlich und human, ja tiberhaupt Ent-
scheidung (statt blo8 irrational gesteuerte
Willkiir), wenn sie sich selbstkritisch reflek-
tiert.” (74) Weitere ausfiihrlich behandelte
Themen des Anthropologie-Kapitels sind
Sexualitdt, Kind-Sein (,,ein Archetyp geleb-
ter Offenheit”, vgl. 177), Krankheit, Alter
und Tod.

Das 3. Kap. bringt Gegenwartskritik und
darauf antwortende notwendige Imperative
unter den Uberschriften: Resignation und
Zukunftshoffnung  (237-260), Heimat
(261-279), Frieden (280-304). Am an-
spruchsvollsten ist das 4. Kapitel: ,, Trinita-
rischer Sinnraum® (305-346). Ausgehend
von einer Kritik an Rahners Konzeption
des Verhiltnisses von Gottes- und Nich-

228

stenliebe (,,An die Stelle von Ich und Du
und Christus zum Vater [und umgekehrt],
die auch durch dimensionale Spriinge hin-
durch der Denkform nach linear [= einsin-
nig] bleibt, sei das Bild des Drei-Bezugs ge-
stellt, 314f) und in Auseinandersetzung
mit den Dialogikern entfaltet Splett seine
trinitarische Ontologie: ,,Nicht die Zwei-
Einheit des Ich-Du ist ... das Grundelement

von Interpersonalitit, sondern die
Dreieinigkeit eines ... Wir. Darum haben
wir es auch fiir die ,Einheit in Mannigfal-
tigkeit’ des Absoluten, Gottes, der die
Liebe ist, anzusetzen.“ (339f)

Grof3 ist der Gewinn im Sinne einer Frei-
heits-Erfahrung aus der Teilhabe am ,,fun-
damental-theologischen Amt“ (72) dieses
Philosophen! Allseitig ertént an Theologi-
schen Fakultiten und an Priesterseminaren
der (Hilfe-)Ruf nach einem Grundkurs:
Hier ist dieser Grundkurs. Er vermittelt
Freiheitserfahrung in der Reflexion auf
Grundentscheide: Freiheit auf dem Weg zu
ihrer Entschiedenheit. Dazu ist dieser Band
durch die iiberaus differenzierte Unter-
scheidungsgabe des Verf. hervorragend in
der Lage. M. Karger

Knauer, Peter: Unseren Glauben ver-
stehen. Wiirzburg, Echter 1986. 247 S.,
brosch., DM 19,80.

Einem Hinweis des Autors folgend, habe
ich mir als Naturwissenschaftler zunichst
eine Gesamtilbersicht verschafft und das
erste und das letzte Kapitel (iiber ,,Gottes
gutes Wort* und ,,Glaube und Vernunft*)
intensiv gelesen. Ich halte das Buch fiir
wertvoll, mufite mir allerdings trotz meines
fortgeschrittenen Alters sagen lassen, daB
ich wohl nicht einmal das Glanbens-Ni-
veau des funfjahrigen Jungen erreicht
habe, den Knauer zu Beginn erwihnt.

Das Mochtegern-Glauben und der gute
Wille zum Glauben sind eben noch nicht
identisch mit dem eigentlichen Akt des
Glaubens. Der agnostizistische Zweifel,
dem man sich als Naturwissenschaftler nur
schwer entziehen kann, erweist sich immer
wieder als Bremsklotz fiir eine persénliche
Glaubensentwicklung. Vielleicht hat Witt-
genstein dazu beigetragen, insofern er ein
reduziertes Modell der Wirklichkeit propa-
gierte: ,Was sich iiberhaupt sagen liBt,



Buchbesprechungen

148t sich kiar sagen: und wovon man nicht
reden kann, dariiber mufl man schweigen.*
Und: ,,Die Grenzen meiner Sprache bedeu-
ten die Grenzen meiner Welt.*

Zur immanenten Bewiltigung der Pro-
bleme unserer Welt kdnnen Wittgensteins
Worte durchaus hilfreich sein. Knauer hin-
gegen versteht es meisterhaft, das ,gute
Wort Gottes* als Medium der Kommuni-
kation zu interpretieren, das iiber die Gren-
zen der wissenschaftlich verstindlichen
Welt hinausfiihrt. An seiner Hand lernt
man miihelos zu transzendieren; es gelingt
ihm, die umfassende, iibergreifende Rolle
des Glanbens im Verhiltnis zur Vernunft
zu veranschaulichen. Seine Argumente zur
Erlduterung der komplexen Wechselwir-
kung von Glaube und Vernunft halte ich
vor allem aunfgrund seiner exakten wissen-
schaftlichen Sprache fiir iiberzeugend.
Wahrscheinlich will Knauer hauptséchlich
kritisch-rational orientierte Menschen an-
sprechen. Die Argumentation ist an-
spruchsvoll und zugleich provokativ fiir
einen Menschen auf dem Weg zum Glau-
ben. Die Zitate zu Beginn und die personli-
chen Gebete am Ende eines jeden Kapitels
regen an zur Betrachtung.

Wenn das hochste Gliick eines Theolo-
gen darin besteht, ,.einige iiberfliissige Fels-
brocken ans dem Weg zu rdumen, auf unse-
rem gemeinsamen Weg, etwas mehr him-
melwirts zu kommen* (P. Imhof), dann
lebt Knauer offensichtlich iiberzeugend in
dieser Rolle. Er ist als Theologe gleichzei-
tig Teleologe, indem er ziel-bewuBt seinen
Lesern diese Ziel-Orientierung vermittelt.

Sicherlich wird es Menschen geben, die
sich gerade dariiber drgern; man kennt ja
anch die Warnung des Informatikers Um-
berto Eco: ,,Der Teufel ist: die Anmalung
des Geistes, der Glaube ohne ein Licheln,
die Wahrheit, die nie vom Zweifel erfafit
wird.“ Zwar vermisse ich bei Knauer nicht
das Licheln und die Liebe, hoffe aber wei-
terhin daranf, daB er in den iibrigen Kapi-
teln (z. B. Dreifaltigkeit, Kreuz, Kirche, lee-
res Grab, Leid, Wunder, Amt und Unfehl-
barkeit) auch fiir den Zweifel der noch
nicht ganz Glaubenden Verstindnis zeigen
wird. Ich spekuliere auf einen Etappenge-
winn beim Mehrfachlesen. J. H. Bernhard

229

Schwager, Raymund: Der wunderbare
Tausch. Zur Geschichte und Deutung
der Erldésungslehre. Miinchen, Kosel
1986. 327 S., kart., DM 34,

R. Schwagers Buch liest man am besten
von hinten. Nicht nur, weil sich das reich
gegliederte und deshalb fiir eine schnelle
Orientierung hilfreiche Inhaltsverzeichnis
am Ende des Buches befindet. Auch der zu-
sammenfassende Riickblick auf die vom
Autor untersuchten Stationen der Ge-
schichte der Erlésungslehre vermag dem
Leser am chesten die systematischen
Schwerpunkte der vorliegenden Untersu-
chung vorzustellen, bevor er sich en detail
mit den subtilen Kontroversen um die Fra-
gen von Gottes Giite und Gerechtigkeit,
vom Kampf Christi mit dem Teufel, dem
Recht des Teufels auf den Menschen, von
der menschlichen Freiheit, von Natur,
Siinde, Schopfung und Opferproblematik
befallt.

Die Vielfalt all dieser, fiir einen heutigen,
am Thema ,,Erldsung” interessierten Leser
ja durchaus nicht unbedingt gleichermallen
zentralen Fragen entfaltet Schwager in sei-
ner Darstellung maBgeblicher Theologen
von der Viterzeit (Markion, Irendus von
Lyon, Athanasius, Gregor von Nyssa, Pela-
gius, Augustinus, Maximus Confessor)
iibers Mittelalter (Anselm von Canterbury,
Thomas von Aquin) und Martin Luther bis
hin zur Gegenwart (Karl Barth, Hans Urs
von Balthasar) in Konfrontation mit den
Theorien R. Girards, eines franzdsischen
Literatur- und Kulturwissenschaftlers. Die
Grundaussagen Girards, die helfen sollen,
einen inneren Zugang zu den divergie-
rendsten theologischen Welten zu finden
und Querverbindungen herzustellen® (313),
werden von Schwager im ersten Kapitel
knapp dargestellt und tauchen im weiteren
Verlauf der Untersuchungen gleichsam als
Schwagers ,,ceterum censeo” in den zusam-
menfassenden Wiirdigungen der theologi-
schen Ansitze am Ende der einzelnen Ka-
pitel wieder auf.

Dabei auftretende Wiederholungen wird
der Leser nicht unbedingt als l4stig empfin-
den. Da die im ,,Wunderbaren Tausch* zu-
sammengefafiten Untersuchungen Schwa-
gers zunichst als Artikelfolge von 1980 bis
1986 in der Innsbrucker . Zeitschrift fiir



Buchbesprechungen

Katholische Theologie“ erschienen, also
eher fiir ein theologisch interessiertes und
qualifiziertes Fachpublikum konzipiert
sind, dirfte der rote Faden, der u.a. dank
der Girardschen Thesen die einzelnen Ka-
pitel verbindet, dem mit der Theologie und
infolgedessen mit den von Schwager refe-
rierten theologischen Interpretationen und
Kontroversen weniger vertrauten Publikum
eine hilfreiche Orientierung bei der Lektiire
des Buches bieten. J. Baar SJ

Dogmengeschichte und  katholische
Theologie. Hrsg. von Werner Léser,
Karl Lehmann, Matthias Lutz-Bach-
mann. Wiirzburg, Echter 1985. 539 S,
Ln., DM 48,-.

Die vorliegende Festschrift fiir drei Dog-
matiker und Dogmengeschichtlicher aus
dem Jesuitenorden besticht durch die (in
dieser Art Literatur seltene) thematische
Einheit, aber noch mehr durch die Aktuali-
tdt, die hinter dieser strengen Wissenschaft
verborgen ist. Es geht ndmlich um das
»Bleibende“ und das ,,Verdnderliche* in
den Aussagen der christlichen Wahrheit; es
geht damit um den kirchlichen und papstli-
chen Anspruch auf ,Unfehlbarkeit (vgl.
die beiden wichtigen Beitrige von K.
Schatz, die beide nach dem Sinn der
»pépstlichen Unfehlbarkeit* fragen); es
geht letztlich also um die Frage: Was ist
Wabhrheit (dazu J. Splett), was ist christli-
cher Glaube? 21 Wissenschaftler - auch
Nicht-Katholiken — haben sich zusammen-
getan, um eine Antwort zu versuchen, dar-
unter auch K. Rahner mit einem nachgelas-
senen Aufsatz: ,,Dogmengeschichte in mei-
ner Theologie“, in dem er in aller Ehrlich-
keit sein ,,eher kithles Verhiltnis zur Dog-
mengeschichte® entfaltet.

Ein erster Teil, Umfeld, geht philosophi-
schen, historischen, auch evangelischen
und griechisch-orthodoxen Grundfragen
nach. Der zweite Teil, Geschichte, legt sein
Schwergewicht auf das 1. Vatikanische
Konzil. Der wichtigste, dritte Teil, Problem-
aspekte, behandelt die aktuellen Fragen:
Tradition, Unfehlbarkeit, Sakramente usw.
Leider scheint mir der Beitrag iiber die
»geistliche” Schriftauslegung, der fiir das
Anliegen unserer Zeitschrift von Bedeu-
tung wire, doch recht mager zu sein. Er-

230

staunlich ist, da} kein Exeget mitgearbeitet
hat, obgleich W. Laser in einem wichtigen
Artikel zeigt, wie zwei bedeutende Exege-
ten, E. Peterson und H. Schlier, mit diesen
Fragen umgegangen sind.

Zu erwihnen bieibt noch besonders ein
Artikel iiber die Befreiungstheologie und
der Aufsatz von Bischof K. Lehmann iiber
»Dogmengeschichte als Topologie des
Glaubens®, der in methodologischer Weg-
bahnung etwas zeigt, in dem alle Autoren
dbereinkommen: daB ndmlich eine leider
immer noch zu hérende Polemik gegen den
Anspruch der kirchlichen und pépstlichen
Unfehlbarkeit als Integralismus weithin ins
Leere stoBt: ,Dogmatische Aussagen ge-
winnen, wenn man sie mit Hilfe topologi-
scher Hermeneutik interpretiert, ein unver-
krampftes Verhiltnis zur Geschichte, ohne
daB} sie ihre Verbindlichkeit zu verlieren
brauchen.“ (524) J. Sudbrack SJ

Ohly, Friedrich: Gesetz und Evange-
lium. Zur Typologie bei Luther und
Lucas Cranach — Zum Blutstrahl der
Gnade in der Kunst (Schriftenreihe
der Westfilischen Wilhelms-Universi-
tdt Miinster, Neue Folge - Heft 1).
Miinster, Aschendorff 1985. VI/125 S.
+ 1 Farbtafel, kart., DM 16,-.

Was ein Fachgermanist zu erstaunlich billi-
gem Preis, gut lesbar, mit geschickt ausge-
wihlten Bildern (32 + 1 Farbtafel) vorlegt,
mufl jeden theologischen Spezialisten mit
Neid erfiillen. Es sind vier zusammenhiin-
gende Ausfithrungen: Luthers Schriftausle-
gung, die manchmal, in seiner christologi-
schen Psalmenauslegung auch in reforma-
torischer Zeit ,,typologischer* ist als seine
mittelalterlichen Vorginger; Cranachs Ge-
setz-und-Evangelium-Bilder, wo Luther in
eine Nihe zu Jesus gestellt wird, wie wohl
kein anderer Nicht-Apostel zuvor; der
Kelch fiir das Blut vom Kreuz Jesu, der in
dieser lkonographie nach Luther nicht
mehr von der Kirche gehalten wird; das
Strahlen des Passionsblutes Jesu, das jetzt
direkt auf das Haupt des Christen fallt. All
das ist mit einer ungeheuren Gelehrsamkeit
(Anm. 82-124) dargelegt und in sauberen
Zusammenhang gebracht.

Es zeigt sich, daB} die Bilddokumente der
Frommigkeit fir die Mitte der Theologie



Buchbesprechungen

wichtiger sind, als man immer noch meint.
Aber nicht nur fiir die theologische Aus-
sage, sondern mehr noch fiir die Frommig-
keit des einfachen Christen lag (und liegt)
hier ein Schatz verborgen, den es noch zu
heben gilt. Ohly konnte vielleicht deshalb
auch so unbekiimmert auf seine erfolgrei-
che Schatzsuche gehen, weil ihn — mit all
seinem theologischen Fachwissen - kein
theologischer Zunftzwang daran hinderte.
Das Ergebnis zeigt sowohl die Traditions-
gebundenheit (Typologie) wie den Neuan-
satz (ohne Vermittlung der Kirche) Martin
Luthers. J. Sudbrack SJ

Zeit, Tod und Ewigkeit in der Renais-
sance-Literatur, Bd. 2. Hrsg. von Ja-
mes Hogg (Analecta Cartusiana, Bd.
117). Salzburg, Institut fur Anglistik
und Amerikanistik, Universitdt Salz-
burg 1986. 255 S., brosch., DM 65,-.

Der umfangreiche Beitrag von Peter Din-
zelbacher, Die tétende Gottheit: Pestbild
und Todesikonographie als Ausdruck der
Mentalitit des Spdtmittelalters und der Re-
naissance (5-138), prigt diesen aufschluf3-
reichen Band. Es ist bewundernswert, wie
das iberreiche literarische und ikonogra-
phische Material (32 Bildtafeln, inhaltlich
aufschluBreich, drucktechnisch weniger
perfekt), in 65 Paragraphen gesammelt, ver-
arbeitet und aufgeschlossen wurde. Das
wohl bekannteste Bild aus der Zisterzien-
serkirche in Heilsbronn illustriert die The-
matik: Gott Vater steht drohend vor der
Menschheit; sein Sohn als Leidensmann
hilt sein erhobenes Schwert fest und zeigt
auf seine Seitenwunde. Maria aber breitet
jhren Schutzmantel tber der Menschheit
gegen Gott aus.

Dinzelbacher geht den vielfiltigen Ur-
spriingen dieser Ikonographie nach, die in
dieser Hiirte typisch fiir die Zeit um die Re-
formation ist. Es finden sich dazu biblische
Quellen wie Ps 22,15. Doch dahinter steht
der Mentalititswandel in dieser Zeit (vgl.
,Religionsgeschichtliche und Mentalitéts-
geschichtliche Einordnung®, 79-101): eine
.intensivere Wahrnehmung der eigenen
Identitat“, damit die Wahrnehmung des ei-
genen Todes und zugleich des ,,Gottes des
Schreckens®. AuBere Zeitumstinde (Krieg,
Pest, Naturkatastrophen) verstirken dies.

231

Zugleich aber konkretisiert sich dieser
Wandel im christlichen Glauben an die Er-
16sung: Der Leidensmann, Maria, die Hei-
ligen werden in ihrer Individualitit bewuB-
ter.

Dinzelbacher hat damit einen wichtigen
Zugang zum Verstindnis der Reformation
Martin Luthers (in Heilsbronn ist die glei-
che Ikonographie noch einmal zy finden,
wenige Jahrzehnte spiter, im Geist der Re-
formation, ohne Maria) er6ffnet — mit der
Angst vor dem Gericht und der Abwen-
dung vom ziirnenden Gott hin zum Erbar-
men des Sohnes.

Auch die weiteren Aufsitze sind auf-
schluBreich. James Hogg zeigt anhand
eines Kartiuserkodex, wie konsequent man
Gottes alleinige Bedeutung und die Nich-
tigkeit der Welt lebte. Drei weitere Auf-
sétze liber Grabmiler der Renaissance un-
terstreichen mit viel Detailwissen und ge-
nauen Analysen die von Dinzelbacher auf-
gezeigte Mentalitdt der Zeit. Auch sie sind
mit Bildtafeln versehen, die zwar fototech-
nisch nicht hervorragend sind, aber unent-
behrliches Anschauungsmaterial zur The-
matik liefern.

Der Band ist ein Schmuckstiick dieser
Reihe, in der wichtige Dokumente der
Frommigkeit der Allgemeinheit zugénglich
gemacht werden. J. Sudbrack SJ

Adam, Adolf: Wo sich Gottes Volk ver-
sammelt. Gestalt und Symbolik des
Kirchenbaus. Freiburg/Basel/Wien,
Herder 1984. 176 S., Pb., DM 26,

In einer Zeit technisch-funktionaler Bauge-
staltung, ,sikularisierten Denkens und ge-
fihrdeten Glaubens“ (83) ist es langst nicht
mehr selbstverstindlich, von Geist und der
Bedeutung historischer und zeitgendssi-
scher christlicher Kirchenbauten erfalit zu
werden. Eine moderne, d.h. ,neutrale’ Hal-
tung dem Ort der Gottverbundenheit ge-
geniiber wirkt sich hiufig genug in der
Konzeption ,multifunktionaler Kirchen-
riume* (82) aus, die nicht mehr Ort der Be-
gegnung und des Gebetes sind, sondern zu
Aktionsrdumen sozialen Engagements und
politischer Diskussion zu werden drohen.
Auf diese Art ins Geflecht des Alltiglichen
eingebunden und aufgesogen, sieht sich die
Eucharistiefeier hiaufig im Abseits. Fir den



Buchbesprechungen

Kirchenraum als Ort mit ,Anruf- und Zei-
chencharakter* (83) hinzuweisen und ihn
im Selbstverstindnis der Gemeinde wieder
als Versammlungsraum um den Altar - in
historischem wie existentiellem Sinn — wer-
den zu lassen, ist Anliegen dieses Buches.
So beschiftigt sich das vierte Kapitel aus-
schlieBlich und ausfiihrlich mit Symbol,
Geschichte und Bedeutung des Altars und
das SchluBwort mit der Botschaft des Kir-
chengebdudes. Das iiberreiche Stoffange-
bot zur Gestalt und Symbolik des Kirchen-
baus, von der ,Hauskirche* bis zur moder-
nen Betonkirche heute, dringt sich auf 80
Seiten zusammen. Dennoch bleibt Raum
fiur die Darlegung theologischer Beweg-
und Hintergriinde der Bauten in den ver-
schiedenen Epochen sowie fiir ein Kapitel
iiber die Ausstattung der Kirche, die das
Buch als einen AnstoB und Bedenken ver-
mittelnden Weg zu einem dargestellten
Glauben abrunden. Hinzu kommt ein sorg-
filtig erarbeiteter Literaturapparat, der
zum Weiterstudium einlidt. P. Bajorat

Das Priestertum in der Einen Kirche.
Hrsg. von Albert Rauch und Paul Im-
hof (KoiNoNIa, Bd. 4). Aschaffenburg
1987. 239 S., geb., DM 32,—.

In diesem Band haben die Herausgeber
13 Aufsitze zur Theologie des kirchlichen
Amtes (als Vortriige gehalten auf dem Oku-
menischen Symposium in Regensburg
1985) aus katholischer und  orthodoxer
Sicht zusammengefaBt. Hier soll nur im
Sinne einer Anzeige auf das Themenspek-
trum aufmerksam gemacht werden zur er-
sten Information fiir den am Thema inter-
essierten Leser.

Das Priestertum Christi und das alttesta-
mentliche Priestertum vergleicht A. Van-
hoye anhand des Hebrierbriefes, der , die
Bedeutung des Priesteramtes so vertieft,
daf} es eine vollig neue Gestalt bekam. Er
konnte zeigen, daB Christus nicht nur das
Priesteramt zu eigen ist, sondern daB er der
alleinige und einzige Priester im vollen
Sinne des Wortes ist, denn er allein hat den
Menschen den Weg erschlossen, der zu
Gott fiihrt und sie untereinander vereint.*
(17) G. Galitis begriindet in seinem Beitrag
das Amt aus der trinitarisch verstandenen
Sendung Christi, die sich im priesterlichen

232

Dienstamt fortsetzt, dessen Vollziige auf
die Heilsmitteilung in Christus transparent
sind und sein miissen, besonders in den
Grundfunktionen Verkiindigung und Sa-
kramentenspendung: ,,Diese zwei Aspekte
des Wortes werden in der orthodoxen Eu-
charistiefeier durch den kleinen und gro-
Ben Einzug dargestellt: Im ersteren wird
das Evangelienbuch, im zweiten werden
Brot und Wein, die fiir die Eucharistie be-
stimmt sind, feierlich durch die Kirche zum
Altar gebracht, so daB auf ihm diese beiden
Komponenten... liegen, die die Kirche auf-
bauen und dem Priesteramt das Wesen sei-
ner Existenz geben.“ (29f) R. M. Hiibner
zeichnet die komplexe Entstehungsge-
schichte des dreigestuften Amtes (Diako-
nat, Presbyterat, Episkopat) sehr ausfiihr-
lich nach. Die altkirchlichen Ordinationsli-
turgien als Zeugnisse iiber das kirchliche
Amt untersucht H.-J. Schulz. Zusammen-
fassend stellt er positiv heraus, daB sich das
IL. Vatikanum doch wieder deutlich an die
liturgische Uberlieferung der frithen Kir-
che angeschlossen hat, indem ,das Bi-
schofsamt wieder als Vollgestalt des Prie-
stertums gesehen (wird), und zwar auf-
grund der bei der Bischofsweihe selbst er-
folgenden Konstituierung in der Weihe-,
Lehr- und Leitungsvollmacht, welche von-
einander nicht zu trennen sind* (93).

Den Weiheritus nach byzantinischer Tra-
dition beschreibt E. Theodorou. Allerdings
146t sich seine These: ,,Im byzantinischen
Weiheritus gibt es auch die Weihe der Dia-
konin ..., ein Spezifikum des byzantinischen
kirchlichen Lebens* (100), die von besonde-
rer Aktualitit und Brisanz ist, so kaum
halten. Dagegen sprechen die ostkirchliche
Praxis und der fiktionale Charakter der an-
gegebenen Quellentexte. Den Hinweisen
auf ein Prophetenamt im NT geht K. Gam-
ber nach. Er nimmt es fiir die Urkirche als
wahrscheinlich an; zugleich betont er die
Gemeinsamkeiten hinter den vielfiltigen
Amtsbezeichnungen: ,,Die Bezeichnungen
fiir die Amtsinhaber (Apostel, Propheten,
Lehrer, Bischofe, Presbyter, Diakone) wa-
ren demnach in apostolischer Zeit noch ei-
nem gewissen Wandel unterworfen. Sie alle
waren aber jedenfalls ,Liturgen‘, die den
Dienst vor Gott durch die Darbringung des
eucharistischen Opfers und den Dienst des
Evangeliums vollzogen haben.* (119) Unter



Buchbesprechungen

dem Titel ,,Gewand und Gerit in der dster-
lichen Liturgie“ geht W. Nyssen zur Be-
grindung der altkirchlichen liturgischen
Kleidung von der ,,Himmlischen Liturgie“
der Apokalypse aus. ,,Im Osten wie im We-
sten hat sich aus dieser apokalyptischen
Grundlage der Liturgie des Lammes ein
Sinn liturgischer Gewandung entfaltet, die
vor allem die Christuszugehérigkeit, aber
auch die Christusfrommigkeit und zudem
die Christusdarstellung des Liturgen her-
vorhob.* (124)

Der orthodoxe Bischof Longin Talypin
beschreibt ausfiihrlich die Entstehung der
besonderen Dienste aus dem Wesen der
Encharistiefeier herans. Ebenfalls von der
Eucharistiefeier geht D. Dimitrijevi¢ in sei-
nem Beitrag iiber den ,,Dienst des Priesters
am Aufbau der Kirche* aus. Sie ,,ist nicht
bloB Nachahmung, nicht bloB Ikone der
himmlischen Liturgie, sondern in jeder Eu-
charistiefeier bricht etwas von jener Herr-
lichkeit in die Welt ein, die einst am Ende
der Zeit unverhiillt offenbar werden wird“
(178). Von daher ist seine These zu verste-
hen: ,,Der priesterliche Dienst, als Stellver-
tretung des hohenpriesterlichen Handelns
Christi, schafft somit die realen Bedingun-
gen dafiir, daB die trinitarische Kirchenge-
meinschaft sich auf ihre Vollendung in der
Trinitit Gottes hin entwickeln kann.“ (177)
Anhand einer Auslegung des Evangelinms
von der Heilung der zehn Aussitzigen (Lk
17,11-19) fiihrt P. Imhof zum Verstindnis
des priesterlichen Dienstes der Versdhnung
hin (vgl. GuL 60 [1987] 134-144). Die Aus-
sagen des Lima-Papieres zur Amtsfrage un-
tersuchen A. Klein und 1. Z. Dimitrov. Be-
sonders Dimitrovs kritische Einwinde aus
orthodoxer Sicht verdienen Beachtung.

Der abschlieBende Aufsatz von W. Hry-
niewicz zum Stand des katholisch-orthodo-
xen Dialogs faBit treffend zusammen, was
fiir diesen Band insgesamt gilt: Das ,,ikoni-
sche Denken* ist die gemeinsame theologi-
sche Basis, konkret: eine trinitarisch-eucha-
ristische Ekklesiologie, aus der sich fiir das
Verstindnis des Amtes die Konzentration
auf die Eucharistie, seinen mystagogischen
Charakter sowie dessen Antizipation der
eschatologischen  Wirklichkeit ableiten.
Diese gemeinsame Grundtendenz und die
Vietfalt der Aspekte lohnen die Beschifti-
gung mit diesem Band. M. Karger

233

Genn, Felix: Trinitit und Amt nach
Augustinus (Sammlung Horizonte -
Neue Folge, 23). Einsiedeln, Johannes
Verlag 1986. 328 S., Pp., DM 47,—.

Der 1. Teil dieser theol. Diss. enthilt einen
Uberblick iiber den Stand der neueren For-
schung zur Amtstheologie Augustins. Im
AnschluB versucht der Verf. dessen inner-
trinitarische Relationslehre auch fir die
Beziehungen zwischen Trinitét nnd Kirche,
speziell fir die Amtstheologie des Kirchen-
vaters, als grundlegend zu erweisen.

Da A. keine eigene Abhandlung iiber das
Amt verfal3t hat, untersucht F. Genn im 2.
Teil die Bezeichnungen des Amtstréigers
bei A. Seine These ist, daB sich das Amt bei
A. - durch die Beziehungsaussagen in den
Bezeichnungen der Amtstriger — als Seins-
verhiltnis zu Trinitdt und Kirche belegen
146t.

Dazu einige Beispiele: Verkiindigung
und Sakramentenspendung sind Dienste,
die der Priester zugleich als ,, Diener” Chri-
sti und der Kirche ausiibt. Der Priester ist
. Knecht” (servus) Christi, der selbst
Knechtsgestalt (forma servi) angenommen
hat. Die Haltung des reinen Dienstes ist die
bleibende Gestalt der Bezogenheit des
Amtstrigers anf Christus, den Herrn der
Kirche, der seine Knechte je nach dem
bleibenden MaB seiner eigenen Hingabe
bestellt. Diese Haltung bezeichnet A. als
Llibera servitus®, als freien Dienst. Die Be-
freiung zur Freiheit in der licbenden Hin-
gabe, jenseits der Dialektik von Herr und
Knecht, wird von A. klassisch definiert:
,Servum te caritas faciat quia liberum te ve-
ritas fecit — moge dich die Liebe zum
Knecht machen, da die Wahrheit dich zum
Freien gemacht hat.“ (109 Anm. 133) A.
nennt den Priester ,, Hirt“ unter dem einen
guten Hirten, dem eigentlichen Herrn der
Herde. Zur Hirtenaunfgabe gehort das Wei-
den, die Spendung von Wort und Sakra-
ment. Der Hirt gibt immer nur das, wovon
er selbst lebt. Die Beziehung des Hirten zu
Christus verwirklicht sich im selbstlosen
Dienst fiir die Herde. Der Priester ist ,, Leh-
rer unter dem einen ,,magister“ und zu-
gleich ,Mitschiiler“ in der einen ,schola
Christi*.

Die Bezeichnungen Diener, Knecht, Hirt
und Lehrer fiir den Amtstriger wendet A.



Buchbesprechungen

zugleich immer auch auf Christus an als das
Haupt der Kirche. Damit wird die Teilhabe
des Amtes am Wirken des dreifaltigen Got-
tes als personale Beziehung deutlich. Hin-
sichtlich der Weise des Zusammenwirkens
von Christus und dem Amtstriger geht es
im 3. Teil (,Amt als Reprisentanz®) um die
Frage nach dem Verhiltnis von priesterli-
chem Dienst an Wort und Sakrament zu
Christus als dem Spender allen Heils. Der
Verf. stellt dies anhand von Augustins Ver-
stindnis der priesterlichen Grundfunktio-
nen dar. Die Verkiindigung ist Geistver-
mittlung, Vermittlung von Gotteserkennt-
nis, und wirkt auf diese Weise am Heil mit.
Der Amtstriger kann nach A. fiir sich die
Wiirde geistlicher Vaterschaft beanspru-
chen, da er ,kraft der Verbindung mit Chri-
stus nicht blo duBerlich mitwirkt, sondern
Leben zeugt, so daB er die S6hne Gottes
auch als seine Sohne bezeichnen kann*
(210). Am Beispiel der Eucharistiefeier
zeigt A. das Zueinander von Trinitidt und
Kirche im Amt dadurch, daB er die Feier
als Ereignis der Einigung der Gemeinde im
Geiste Christi versteht, der die Heiligung
bewirkt und als Geist der Liebe zwischen
Vater und Sohn zugleich die innerste Wirk-
lichkeit im Leib Christi ist. Die Opfergabe
ist Christus selbst, ,,zugleich aber opfert die
Kirche sich selbst als seinen Leib: Darin
wird ihr immer wieder neu gezeigt, daf} sie
in dem, was sie darbringt, selbst darge-
bracht wird.” (229)

F. Genn gelingt es insgesamt iiberzeu-
gend, das geistliche Amt nach A. als Seins-
verhédltnis, den Amtstriger als Reprisen-
tanten Christi und der Kirche und somit als
Teilhaber am Geheimnis des Leibes Christi
und des dreifaltigen Gottes zu erweisen.
Dieses Ergebnis ist ein wichtiger Beitrag
zur Uberwindung jeglicher rein funktiona-
len Amtstheorie. In diese Richtung weist
auch das Fazit des Verf.: ,,...jeden Gedan-
ken daran zuriickweisen, das Amt nur von
der Funktion her zu sehen... Funktion und
Dienst griinden in der relationalen Dimen-
sion des Seins: Das Amt ist aus dem Bezug
zu Christus, weil sein Triger in ihm ist,
Amt im Leib des Herrn.“ (166) M. Karger

Hentschel, Werner J.: Pastoralreferen-
ten - Pastoralassistenten. Zur theolo-
gischen Grundlegung ihres Dienstes

234

im Umfeld der Gemeinsamen Synode
der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland (Extemporalia, Bd. 4).
Eichstatt/Wien,  Franz-Sales-Verlag
1986. 116 S., brosch., DM 12,40.

»Da aufgrund des anwachsenden Priester-
mangels immer mehr Pastoralreferenten als
Ersatz von fehlenden Priestern deren Seel-
sorgsdienst wahrnehmen und fiir viele Ge-
meinden zu kirchlichen Bezugspersonen
werden, wird die derzeitige Praxis... immer
bedenklicher.“ (98) Von dieser Situations-
beschreibung aus unternimmt es W. J.
Hentschel, selbst Pastoralassistent, zu un-
tersuchen, ,,wie im Umfeld und im Gefolge
der Gemeinsamen Synode ... der Dienst des
Pastoralreferenten theologisch grundgelegt
wird“ (7). Zunichst folgt eine Zusammen-
fassung der Aussagen iiber die Teilhabe der
Laien an der Sendung der Kirche nach
dem II. Vatikanum und der Wiirzburger
Synode. Die Grundsdtze fiir die Pastoralen
Dienste der Bischofskonferenz (1977), in
der die Sendung der Laien im kirchlichen
Dienst von Taufe und Firmung her legiti-
miert und in der Zustindigkeit fiir be-
stimmte Sachgebiete aufgrund von Sach-
kompetenz deutlich vom Amtstriager abge-
grenzt wird, kritisiert der Verf. deswegen,
weil sie eine weit dariiber hinausgehende
Praxis nicht mehr legitimieren kénnen:
. Vielmehr ergeben sich oft Situationen fiir
Laien im pastoralen Dienst, in denen sie in
all den Seelsorgsbereichen titig sind, die
friher besonders dem Dienst des Pfarrers
zugeschrieben wurden.“ (56) Eine Schwi-
che der vorliegenden Arbeit wird hier be-
reits deutlich: der undefinierte Gebrauch
der Begriffe ,,Seelsorge” und ,,Seelsorger*.
Diese Unklarheit begiinstigt den Irrtum,
Klerus und hauptamtliche Laien seien als
»Seelsorger” immer schon identisch.
AnschlieBend referiert der Verf. die Posi-
tionen verschiedener Theologen, die sich
zur Frage nach dem Verhiltnis von Amt
und ,Laienamt* geduBert haben, und faBt
sie dann zu ,Lésungsversuchen“ zusam-
men. Die einzelnen Positionen, die nicht
griindlich diskutiert werden, bleiben mehr-
fach merkwiirdig unklar, z. B.: ,Als Aus-
weg schligt Michael Seybold eine Entfi-
cherung des kirchlichen Amtes vor bzw.
eine Resakramentalisierung der aus dem



Buchbesprechungen

Sakrament herausfiihrenden Entfache-
rung.“ (95) Es ist nicht plausibel, warum
die Arbeit von der Sendung des Laien her
aufgebaut wird, da nicht nur die Mehrzahl
der angefiihrten Theologen, sondern auch
der Verf. (,Die Beschreibung des Dienstes
vom Weltort des Laien ist theologisch se-
kundir und wenig einsichtig”, 79) das Pro-
blem des Pastoralassistenten fiir ein Amts-
problem hilt. Dies hiitte allerdings den An-
satz beim Wesen des kirchlichen Amtes
zwingend erfordert.

Die Meinung des Verf. 145t sich aus der
Frage, die plotzlich als einzige iibrigbleibt,
erschlieBen: ,wie der Dienst des Pastoral-
referenten konkret in das gestufte Weihesa-
krament hineingefithrt werden kann* (97).
Seine Antwort auf die Befiirchtung einer
,Klerikalisierung des Laien“, daB der Be-
griff Klerikalismus ,,primér soziologisch
geprigt und damit auf unser theologisches
Problem nicht anwendbar® ist (96), kann
angesichts des Einbruchs sozialwissen-
schaftlichen Denkens nur als blandugig be-
zeichnet werden.

Die ,eigentlichen“ Fragen sind Ehelosig-
keit und Franenpriestertum. Da man hier
keine Verinderung der Haltung der Kirche
erwarten konnte, suchte man iiber die glei-
che Qualifikation (erméglicht véllige Aus-
tauschbarkeit der Funktionstriger) die glei-
che (sakramentale) Funktion zu erreichen.
Da aber die Funktion ihrerseits von einem
Sein lebt, das durch die Funktion nicht de-
finiert werden kann, ist dieser Ansatz zu-
gleich die Zerstorung der Funktion. Es geht
darum, die seinshaft-personale Kategorie
der Reprisentation zuriickzugewinnen,
denn diese unterscheidet den Priester und
macht ihn zu einem fiir die heutige Welt ge-
rade in seiner unaustauschbaren persona-
len und je einmaligen Verwirklichung zu ei-
nem Zeugen. Von hierher erscheint der
Kampf um das Amt in einem neuen Licht.
Der Vorschlag von G. Greshake: ,,Die Bi-
schofe beauftragen keine Laientheologen
mehr zu Gemeindeleitern. Oder moglichst
viele Pastoralreferenten entschlieBen sich
,um der Sache wegen zur Ehelosigkeit um
des Reiches Gottes willen‘“ (66), ist darum
keineswegs ,irgendwie illusorisch® (66),
sondern einzig realistisch im Sinne von:
diese Wirklichkeit bezengend. Der Haupt-
einwand gegen die ,Losungsmodelle* nnd

235

das Verfahren des Verf. ist, daB unter der
Fragestellung: Wen hat man aufgrund
welcher Funktion mit einer Weihe (nach-
traglich) zu versehen, weil nun mal die Kir-
che ,sakramental strukturiert” ist?, Weihe
rein gegenstindlich gedacht wird. Gresha-
kes ,,um der Sache wegen*“ bleibt ebenfalls
zu apersonal. Allein im Raum des von Gott
erdffneten Dialogs fillt die Entscheidung
zwischen Ich und Du, steht die Wahl an in
der Frage: ,,Berufen wozu?“ Die Antwort,
die dem Ruf (= Berufung als messianische
Kategorie) entspricht, zu geben und sie
selbst sein zu wollen ist die Weise der
Gleichgestaltung an Jesus, und nur auf
diese Weise 1aBt sich deutlich machen,
warum heute und iiberhaupt jemand Prie-
ster wird. M. Karger

Schiirmann, Heinz: Im Knechtsdienst
Christi.  Priesterliche  Lebensform.
Freiburg/Basel/Wien, Herder 1985.
104 S., kart.,, DM 13,80.

Nur eines habe ich auszusetzen an diesem
Buch: Die Lektiire erfordert hochste Kon-
zentration. Schiirmann schreibt iiberaus
dicht; man muB jedes Wort einzeln abwé-
gen und im Gesamtzusammenhang verste-
hen — dann aber vermitteln die wenige Sei-
ten Werte, die man sonst nur in dickleibi-
gen und hochwissenschaftlichen Veroffent-
lichungen findet.

Eine vorangehende Analyse der Situa-
tion bekennt sich zur Schuld des ,,Christen-
tums*, nicht desjenigen der Bibel, sondern
eines ,,vom Gott der Offenbarung personal
geldste(n), sikularisierte(n), innerweltliche
Gegebenheiten verabsolutierende(n) und
den Fortschritt anbetende(n)* Christen-
tums. Die exegetische Besinnung auf Ur-
sprung und Gestalt der Kirche und ihrer
Vertreter zeigt die ,,Affinitidt des Didzesan-
und Weltpriesters zu den evangelischen Ré-
ten“. Dies wird in einem zweiten Hauptteil
exegetisch und immer mit Bezug auf die
Gegenwart entfaltet.

Uber die reichen Anregungen fiir das
konkrete Leben des Priesters hinaus 6ffnet
Schiirmann einen Weg aus der ,heute oft
wenig erleuchteten Zélibatsdiskussion®:
sich wegwenden von dem ,isolierten Fi-
xiertsein auf die Frage der Ehelosigkeit”
und anerkennen, daB jeder kirchliche



Buchbesprechungen

Dienst und iiberhaupt jedes bewnBte
Christsein etwas von dem Verzicht (Dou-
los-Existenz) einer ,,eschatologisch-alterna-
tiven Lebensweise in proexistentem Ein-
satz* realisieren muB3. Was in sichtbarer
Vollform im Ordensstand gelebt wird, muB
in analoger Graduierung iiberall dort sicht-
bar werden, wo Christen dem Ruf Jesu fol-
gen. J. Sudbrack SJ

Jelich, Georg: Kirchliches Ordensver-
stindnis im Wandel. Untersuchungen
zum Ordensverstindnis des Zweiten
Vatikanischen Konzils in der Dogma-
tischen Konstitution iiber die Kirche
»Lumen gentium* und im Dekret iiber
die zeitgemiBe Erneuerung des Or-
denslebens ,,Perfectae Caritatis* (Er-
furter Theologische Studien, Bd. 49).
Leipzig, St.-Benno-Verlag 1983. XVI1/
289 S., kart. (im Westen nicht erhaltl.).

In zwei groBen Uberblicken werden das
Entstehen und die Aussage der Ordens-
theologie des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils dargestellt. Ein vorgeschalteter erster
Teil gibt einen Riickblick (Thomas von
Aquin, Pius XII.) iiber die vorkonziliare
Ordenstheologie. Dann folgt eine genaue
Darstellung der Entstehungsgeschichte der
beiden Konzilstexte iiber das Ordensleben:
die Dogmatische Konstitution iiber die
Kirche und das eigentliche Ordensdekret.
Damals ging es um die Uberwindung einer
alten Ordenstheologie, die die Unter-
schiede des ,,Ordensstandes“ zum , Welt-
stand“ hervorhob: Stand der Vollkommen-
heit, Stand der Heiligkeit, Befolgung der
Riite, tibertriebene Unterscheidung von Ge-
liibde und Versprechen, Ausrichtung nach
dem kontemplativen Leben. Der neue Ent-
wurf, der sich nach heftigen Diskussionen
durchsetzte, verstand das Ordensleben un-
ter dem Gesichtspunkt »~eschatologisches
Zeichen®, d.h. gelebter und die Welt iiber-
steigender Hinweis auf Gott. Der dritte
Teil entwirft die Theologie des Ordensle-
bens nach dem Zweiten Vatikanum, wieder
in stindigem Vergleich der verschiedenen
Entwicklungsstadien der Diskussion: Uber-
eignung an Gott, Teilnahme an den Aufga-
ben der Kirche, Nachfolge und Charisma.

Was die Arbeit auszeichnet, sind die ge-
nauen Aufzeichnungen der Diskussionen

236

in der Konzilsaula und die klare Gliede-
rung des umfangreichen Stoffes. Auch wer
weniger an den inhaltlichen Aussagen iiber
das Ordensleben interessiert ist, kann an-
hand der Debatten einen Einblick in die
Arbeitsweise und innere Entwicklung des
Zweiten Vatikanischen Konzils bekommen.
Dieses Buch, das viel Sekundirliteratur
verarbeitet hat (die englischsprachige
fehlt), ist eine ausgezeichnete Hilfe, um die
Vergangenheit zu verstehen, und damit
auch ein Fundament fir mogliche Weiter-
entwicklungen, die von Jelich noch kaum
angesprochen werden. J. Sudbrack SJ

Kehl, Medard: Eschatologie. Wiirz-
burg, Echter Verlag 1986. 364 S., kart.,
DM 34,— (geb., DM 46,-).

Der Frankfurter Jesuit legt hier eine syste-
matische Darstellung und Erérterung der
Probleme und Losungsversuche einer ka-
tholischen Eschatologie vor. Er ist dabei
geleitet von dem Bemiihen, ein moglichst
breites Feld heute aktueller Hoffnungswei-
sen und des Umgangs mit Sterben und Tod
im kirchlichen Raum sowie in dessen Um-
feld in den Blick zu bekommen. So werden
in einem 1. Teil (39-88) nicht nur liturgi-
sche und kirchliche Dokumente auf die in
ihnen sich artikulierende Hoffnung befragt,
sondern auch die Lehre von der ,Seelen-
wanderung” oder parapsychologische Un-
tersuchungen iiber ein Leben nach dem
Tod sowie die eschatologische Hoffnung
im Koran. Der 2. Teil (91-212) entwickelt
die Geschichte christlicher Hoffnung auf
das Reich Gottes, ausgehend von ihrer bi-
blischen Grundlage. Dabei wird das spezi-
fische Anliegen des Autors deutlich: Er be-
miiht sich um eine angemessene Beriick-
sichtigung der irdisch-geschichtlichen Zu-
kunft des Reiches Gottes als Dimension
christlicher Hoffnung. Das schligt sich
anch bei der systematischen Begriindung
einer heute verantwortbaren Eschatologie
im 3. Teil (215-298) nieder. Zunichst wer-
den die sozialen und universalen Aspekte
der christlichen Heilshoffnung dargestellt
und daran anschlieBend die Stellung des
einzelnen im Vollendungsgeschehen des
Reiches Gottes. Diese Reihenfolge hat
einen systematischen Grund: ,,Auf christli-
che Weise hoffen ,fiir mich® kann ich nur in



Buchbesprechungen

der Teilnahme an der gemeinsamen Hoff-
nung derer, die in Christus leben und ster-
ben, indem ich also meine privaten Sehn-
siichte aufgehen lasse in der weiteren und
groBeren Hoffnung fiir die anderen und
mit ihnen.“ (238) Erst in dieser umfassen-
den communio-Gestalt des Reiches Gottes
lassen sich die traditionellen Aspekte der
Eschatologie (Gericht, Lanterung, Himmel,
Holle) sowie die heute besonders kontro-
verse Frage nach dem individuellen Sub-
jekt der Vollendung angemessen verstehen.
In einem 4. Teil (301-355) schlieBlich wird
die christliche Hoffnung im Gespriich mit
einigen Zukunftsentwiirfen neuzeitlicher
Philosophie (Kant, Hegel, Marx, Benjamin,
Bloch, Nietzsche) einer Bewihrungsprobe
unterzogen, in der ihr Spezifikum, das in
keiner Philosophie Aufgehende nochmals
pointiert zum Ausdruck kommt: ,die ,Ge-
lassenheit des Beschenkten’ mit der ,Lei-
denschaft fiir das Mogliche zu verbinden*
(356f).

M. Kehl bietet mit diesem Buch nicht
nur eine durch ausfiihrliche Darlegung der
Problemlage und redliche Argumentation
iiberzeugende Lehr- und Studienhilfe. Das
Bemiihen um e¢ine ehrliche Bestandsauf-
nahme gegenwirtig aktuelter Hoffnungs-
weisen und die gut verstindliche Darstel-
lung machen das Buch dariiber hinaus zu
einer Informations- und Orientierungshilfe
fiir die in der Verkiindigung Titigen. Ob-
wohl der Verfasser bewuft vom mitteleuro-
piischen Kontext und der theologischen
Diskussion hier ausgeht, ist sein Entwurf
durch besondere Betonung der gesell-
schaftlichen Dimension der christlichen
Reich-Gottes-Hoffnung auf einen fruchtba-
ren Dialog mit verschiedenen Theologien
aus der ,,Dritten Welt* hin angelegt. Nicht
zuletzt darin diirfte seine besondere, viel-
leicht wegweisende Bedeutung im gegen-
wiirtigen theologischen Gesprich liegen.

M. Knapp

Klein, Wolfgang M.: Christliches Ster-
ben als Gabe und Aufgabe. Ansitze zu
einer Theologie des Sterbens (Disputa-
tiones Theologicae, 13). Frankfurt/
Bern/New York, Verlag P. Lang 1983.
XIX/499 S., brosch., sFr 83,-.

237

Die vorliegende Doktorarbeit (Kath.-
Theol. Fakultit Bonn, 1982) ist eine umfas-
sende Studie iuiber den (im Grunde durch
das ganze Leben sich hinziehenden) Vor-
gang des Sterbens und seine personale
Ubernahme. Wenn dieser Vorgang auch
nicht ganz gegen den Tod als Zustand abge-
setzt werden kann, so bleibt er doch das
eigentliche Thema, das nach allen Seciten
hin - theologisch, anthropologisch, sozio-
psychologisch und religios-spirituell — aus-
geleuchtet wird.

Der Aufbau der Arbeit mit seinen drei
Teilen, zehn Kapiteln und zahllosen Unter-
gliederungen scheint bei der ersten Durch-
sicht sehr kompliziert, stellt sich aber we-
gen der Mehrdimensionalitdt des Themas
als berechtigt heraus. Unter der Uber-
schrift: Prolegomena zu einer Theologie des
Sterbens (1. Teil) wird der theologische Ho-
rizont nach ersten, grundsitzlichen Fragen
zu Sterben und Tod abgeschritten (Kap. 1),
wird eine Phdnomenologie des Sterbens in
einer verinderten Welt skizziert (Kap. 2)
und werden anthropologische Ansdtze zum
Verstindnis des Sterbens aufgezeigt (Kap.
3). — Im 11. Teil: Das Sterben aus der Sicht
des christlichen Glaubens, wird das Alte und
Neue Testament befragt (Kap. 4), iiber die
theologische Mehrdimensionalitit des Ster-
bens gehandelt (Kap. 5), die Heilsdimension
des Sterbens Christi erlautert (Kap. 6) sowie
das christliche Sterben als Nachfolge des ge-
kreuzigten und verherrlichten Herrn betrach-
tet (Kap. 7). - Der III. Teil endlich: Das
Verstéiindnis christlichen Sterbens als Auf-
Gabe — Konkretionen, fithrt die Abschnitte
auf: Sterben in der Einheit von Aktivitét und
Passivitdt (Kap. 8), Sterben als Vollendung
eines christlichen Lebens (Kap. 9) und
schlieBlich: Die Vorbereitung auf das eigene
Sterben (Kap. 10).

Wie man sieht, eine wahre Summa iiber
das Thema ,Sterben und Tod“. Dabei
bleibt nicht aus, daBl mancherlei Wiederho-
lungen der gleichen Tatbestinde und Fra-

-gen, wenn auch immer wieder unter neuen

Gesichtspunkten, in Kauf genommen wer-
den. In dem so unterschiedlichen genus lit-
terarium, wie es die vorliegende Untersu-
chung verlangt — philosophischer, theologi-
scher, anthropologischer, soziologischer
und spiritueller Art —, wird (unter Heran-
ziechung einer ungeheuren Literaturfiille)



Buchbesprechungen

durchweg ein hohes, kritisch unterbautes
Niveau erreicht.

Trotz der Fiille des Stoffes werden ein-
zelne, besonders aktuelle oder kontroverse
Themen (etwa das ,,Wann“ der individuel-
len Auferstehung im Hinblick auf die allge-
meine Auferstehung; oder: »Auferstehung
des Fleisches*“ gegen , Unsterblichkeit der
Seele*; oder: der ,,Tod als Endentschei-
dung* im Sinne von L. Boros) sehr ausfiihr-
lich behandelt. Die schon erwihnten rei-
chen Literaturangaben machen fast die
Hélfte des ganzen Bandes aus. Fiir den Le-
ser ist das stérend, und auch fiir den, der
die Arbeit wirklich durchstudiert, ist das
nicht immer hilfreich, weil das Zuviel nicht
immer zum gedanklichen Fortschritt bei-
trigt (die Autoren wiederholen oft nur das
gleiche). — Noch eine Schwdche soll bei al-
ler magistralen Belesenheit notiert werden:
Die vielen, ungewdhnlichen Latinismen
wirken maniriert, vor allem wenn sie sich
héufen (unikal, iterativ, kompassionell, per-
sistieren, sein Wesen mutieren, agapische
Nachfolge [welche sonst?] usw.). — Anson-
sten aber eine iiberaus griindliche und um-
fassende Studie, die man mit Gewinn
durcharbeitet. F. WulfSJ

Greshake, Gisbert: Gott in allen Din-
gen finden. Schopfung und Gotteser-
fahrung. Freiburg/Basel/Wien, Her-
der 1986. 94 S., Pb., DM 12,-.

Es gehort inzwischen zum Allgemeinwis-
sen, dal wir in Gefahr sind, die Lebens-
maoglichkeiten auf unserer Erde zu zersts-
ren - sei es durch allmihliches Vergiften,
sei es durch die Folgen eines Krieges oder
Unfalls. Wir leben mit diesem Wissen; es
gibt bisher keine Losung. Haben wir uns
als Christen schon zu sehr an diese Situa-
tion gewdhnt, sind wir nur noch zu Appel-
len fihig? Wie wirkt sich unser Glaube
aus?

Wer grundlegend theologisch danach fra-
gen will, wie wir Christen in dieser Schop-
fung und vor Gott stehen, dem méchte ich
das Biichlein von G. Greshake empfehlen.
»Gott in allen Dingen (suchen und) fin-
den® (vgl. 7) - der Titel beantwortet bereits
die Ausgangsfrage. Greshake erliutert die-
sen alten Grundsatz christlicher Spirituali-
tat mit Hilfe einer ,,neuzeitlichen Freiheits-

238

und Symbolontologie“ (26), die jeweils von
der Erfahrung des menschlichen Miteinan-
ders ausgeht.

Die Freiheit der Person entfaltet sich
konkret nur dadurch, daB sie sich aus-
driickt, Gestalt annimmt, daB sie sich in ein
»Symbol“ ihirer selbst hineingibt. Menschli-
che Gemeinschaft wichst dort, wo ich die
»~Symbole“ des anderen, angefangen bei
seinem Leib bis hin zu seinen Entscheidun-
gen, als Ausdruck seiner Freiheit in Ehr-
furcht anerkenne, sie schitze als Weise des
Mitgestaltens an unserer gemeinsamen
Welt (vgl. 28-32, 51f).

Weil Gott sich uns nun als einer gezeigt
hat, der sich mitteilt, der Anteil nimmt, gilt
das Gesagte trotz der unfaBlichen Anders-
heit Gottes in besonderer Weise von unse-
rer Beziehung zu ihm. Die Schépfung ist
ein Ausdruck der Freiheit Gottes uns ge-
geniiber. Sie ist sein ,,Symbol“ und damit
Sakrament (vgl. 33-46). Das gilt auch dann,
wenn wir diese Schopfung verindern und
gestalten (vgl. 52f), ja sogar dort, wo wir sie
(und uns) verletzen. Gott distanziert sich
nicht vom Leidenden, scheinbar Scheitern-
den, hat er das Leid doch im Kreuz Christi
zu seinem ,,Symbol“ gemacht (vgl. 55-59).

Diese Einfiihrung in das zentrale Bezie-
hungsverhiltnis Gott - Mensch - Schop-
fung ist die Stdrke des Biichleins. Entstan-
den aus der Freiburger Antrittsvorlesung
des Dogmatikers im Herbst 1985, ist es
knapp gehalten und verfolgt konzentriert
den thematischen Fadeun. Als erste Orien-
tierung ladt es ein zu einem tieferen Nach-
denken. Greshake bietet dazu weiterfiih-
rende inhaltliche und (auch neueste) biblio-
graphische Hinweise an, so in den Anmer-
kungen und den drei Exkursen am Ende
des Buches. Wenn das praktische Schlu3-
kapitel (,,Wie geht das — ,Gott finden in al-
len Dingen‘?*, 60-69) auch nicht mehr als
Hinweise geben kann, bleibt zu hoffen, daB
wir in unserer tiglichen Weltgestaltung ler-
nen wahrzunehmen: Sie ist uns von Gott
anvertraut, in jedem Augenblick.

P. Jaumann

Werner, Hans-Joachim: Eins mit der
Natur. Mensch und Natur bei Franz
von Assisi, Jakob Bohme, Albert
Schweitzer, Teilhard de Chardin.



Buchbesprechungen

Miinchen, C. H. Beck 1986. 164 S.,
Pb., DM 19,80.

Das von der abendlindischen Tradition ge-
prigte Verhiltnis des Menschen zo seiner
Umwelt wird heute oft als eine der tieferen
Ursachen fiir die immer weiter fortschrei-
tende Zerstorung der Natur benannt; die
Wege, die empfohlen werden, um zu einem
anderen Verstindnis des Gefiiges von
Mensch und Natur zu gelangen, fiihren je-
doch hiufig in Kulturen und Traditionen,
die dem europiischen Menschen letztlich
fremd sind. Dagegen bildet den Ausgangs-
punkt dieses Buches die Uberlegung, ,daB
wir uns in unserer eigenen Tradition um-
schaven miissen, wenn wir nach Ansétzen
zu neuen Antworten auf die Frage nach
dem Verhiltnis des Menschen zur Natur
suchen wollen“ (7). Mit Franz von Assisi,
Jakob Bohme, Albert Schweitzer und
Pierre Teilhard de Chardin werden vier
Personlichkeiten vorgestellt, in deren Le-
ben und Werk sich die angefragten Ant-
worten in unterschiedlicher Ausprigung
finden. Der Hauptteil des Buches gliedert
sich in die vier entsprechenden Kapitel,
wobei der Darstellung des Verhiltnisses
von Mensch und Natur im Denken und
Handeln jeweils ein knapper Abrif3 der Le-
bensgeschichte, die bereits im Hinblick auf
das Thema des Buches gesehen wird, vor-
angestellt ist.

Die allen gemeinsame Sichtweise, die
Mensch und Natur als eine Einheit be-
greift, deren Teile in ihrer Entwicklung und
in ihrem Fortbestand aufeinander verwie-
sen sind, wird vom Autor als ,,ganzheitlich*
charakterisiert und benannt. Obwohl der
Begriff der Ganzheit durch den allzu héufi-
gen Gebrauch oft im Grunde nur noch eine
Worthiilse ist, die je nach Interessen und
weltanschaulicher Position mit den ver-
schiedensten Inhalten gefiillt wird, gelingt
es H.-J. Werner damit, dem Buch einen
sinnvollen begrifflichen Rahmen zu geben.
Als sehr hilfreich empfinde ich, daB die in-
haltlichen Merkmale dieses Begriffs bereits
im einleitenden Kapitel bestimmt und ab-
gegrenzt werden.

Wihrend die Darstellung der Ideenwelt
und der Denkansitze Jakob Béhmes und
Teilhard de Chardins vor allem im Hin-
blick auf eine gedankliche Durchdringung
der Welt interessant sind, wird am Leben

239

Franz von Assisis deutlich, daB} ein neues
Verhiltnis zar Natur und damit auch eine
Bewiiltigung der Umweltkrise nicht allein
Sache des Verstandes sein kann, sondern
auch die personliche Erfahrung mit der
Umwelt in ihrer heilen und zerstorten Ge-
stalt ernstgenommen werden muf3. Am Bei-
spiel Albert Schweitzers 148t sich ablesen,
wie Denken und Handeln einander ergin-
zen und vermitteln kénnen.

Das Buch zeichnet sich durch eine wohl-
tuende Differenziertheit aus; Widerspriiche
und Ungereimtheiten werden nicht unter-
schlagen, die vorgestellten Personen blei-
ben der Kritik zugénglich. Der Text ist i.a.
sehr fliissig und ohne gréBere Schwierig-
keiten zu lesen, jedoch erfordert insbeson-
dere das Kapitel iiber Jakob B6hme wegen
der ungewdhnlichen begrifflichen Termi-
nologie dieses Denkers einige Anstren-
gung. Freilich 148t sich auf 150 Seiten nicht
alles in der vielleicht gebotenen Ausfiihr-
lichkeit darstellen; doch 14dt diese Unvoll-
stindigkeit den Leser auch ein, an den vor-
gestellten Entwiirfen und Impuisen von
christlich-abendlindischem Boden aus
selbstindig weiterzudenken und weiterzu-
handeln. R. Kaiser

Mittlinger, Karl: du bist eine von uns.
neue mariengedichte. Mit einem
Nachwort von Marianne und Walter
Dirks (Reihe frauenforum®). Frei-
burg/Basel/Wien, Herder 1987. 64 S.,
Pp., DM 12,80.

Mittlingers Marienverse sind bahnbre-
chend fromm. Sie gehen unter die Haut
und zu Herzen. Sie bahnen sich einen bis-
her kaum vorstellbaren Weg zu einem er-
staunlichen Bild: zam Gnadenbild Unserer
Lieben Fran von den achtziger Jahren.

Wenn die Frau aus Nazareth auch him-
melweit entfernt zu sein scheint von den
Frauenfragen dieser Jahre, so gelingt es
doch dem Lyriker aus Graz, die scheinbar
uniiberbriickbare Kluft zwischen ihr und
uns in einen Katzensprung zu verwandeln,
in einen kithnen poetischen Gedanken-
sprung, in einen Sprung iiber unseren eige-
nen Schatten.

Die Rolle, die der Frau ans Nazareth zu-
fiel, hat viel ins Rollen gebracht im Laufe
von zweitausend Jahren. Marianne und



Buchbesprechungen

Walter Dirks steuern ein Nachwort zu Mitt-
lingers Gedichten bei, in dem sie aus der
Perspektive zweier sich erginzender Stand-
punkte berichten und bekennen, wie es ih-
nen ergangen ist mit jener Frau, die man
nach der Lektiire dieses Bindchens die
»grofle alte Dame*“ der Christenheit nen-
nen mdochte.

DaB Maria im , Frauenforum* zu Wort
kommt, und zwar in eigener Sache und in
unserer, muB als verheiBungsvoller Gliicks-
fall gewertet werden. M. Kampik ST

Maria — Eine ékumenische Herausfor-
derung. Beitr. von Wolfgang Beinert
u.a. Regensburg, F. Pustet 1984. 184
S., kart., DM 22,80.

Das Buch spiegelt gut den 6kumenischen
Diskussionsstand in der Frage nach Maria
wider. Ob allerdings der von teilweise ob-
skuren Privatmythologien durchsetzte Bei-
trag von Ch. Mulack den Rahmen nicht
schon sprengt? Doch sie interpretiert sich
als Christin, im Gegensatz zu einer radika-
len Feministin wie etwa Mary Daly, deren
wfurchtbare* Biicher sich jenseits davon
Raum schaffen méchten. Fiir eine grundso-
lide Exegese, wie sie F. MuBner bietet,
wdre bei radikalen Feministinnen kein
Platz mehr (9-30). Auch eine spekulativ
tiefe Durchdringung der Mariologie und
Marienverehrung, die U. Wickert vorlegt,
finde vor jhren Augen keine Gnade. Die
mariologischen Uberlegungen von G.
Heintze, wie Wickert evangelischer Christ,
wirken im Vergleich zu dessen Gedanken
restriktiv. H. Schiitte verdeutlicht in seiner
thesenartig gefafiten Antwort an Landes-
bischof i.R. G. Heintze die kath. Position.
W. Beinert gelingt ein recht guter ge-
schichtlicher Uberblick iiber die Wandlun-
gen des katholischen Marienbildes von der
Gegenreformation an bis zum Ende des 20.
Jhs. (75-116). Besonders beachtenswert
sind seine Literaturhinweise. Wohltuend ist
der sehr persénlich gehaltene Beitrag von
M. Dirks iiber Maria als Kénigin, Magd
und Schwester im Glauben. Sie reiit Maria
nicht aus ihrem geschichtlichen Ort heraus,
opfert sie nicht einer der iiblichen Mystifi-
zierungen. Ein Buch, das nicht nur fiir
Theologinnen und Theologen lesenswert
ist. P. Imhof ST

240

Congar, Yves: Im Geist und im Feuer.
Glaubensperspektiven. Freiburg/
Basel/Wien, Herder 1987. 159 S., Pb.,
DM 19,80.

Nach einer biographischen Einfiihrung
und einigen kurzen Texten zum Thema
»Gebet” handelt der erste Aufsatz iiber die
Psalmen (22-34): Reflexionen aus der Er-
fahrung eines langen Ordens- und Priester-
lebens. Der folgende Aufsatz enthilt eine
Interpretation von Dei Verbum. Nach einer
Begriffsbestimmung umreilt C. dann in
wenigen Strichen die Geschichte der Pneu-
matologie im Westen, deren Einklamme-
rung in eine privatisierte Aszetik fatale Fol-
gen hatte: ,Man sprach dann tiefsinnig ...
von der Einwohnung des Heiligen Geistes
in den Seelen... Doch dies hatte keinen
EinfluB auf die Ekklesiologie, weil die An-
thropologie ... aus ihr ausgewandert war,
und diese infolgedessen manchmal nur
noch eine juridische Institutionstheorie
darstellte.“ (68) C. benennt auch heutige
Tendenzen kritisch: ,,... das Desinteresse an
Institution idiberhaupt und generell an al-
lem, was vorgegeben, iiberliefert und nicht
selbst gemacht ist“ (70). Besonders empfeh-
lenswert sind seine zukunftsweisenden fiinf
Thesen zu einer pnenmatologischen Ekkle-
siologie (vgl. 75-81). Der Beitrag ,, Theolo-
gie des Heiligen Geistes und charismati-
sche  Erneuerungsbewegung®  (84-101)
bringt eine Wiirdigung der charismatischen
Bewegung unter Hinweis anf ihre Ver-
wandtschaft mit der englischen Erwek-
kungsbewegung und daraus sich ergeben-
den Gefahren. C. faBlt zum Thema ,filio-
que* zusammen: ,Mein Ergebnis ist, da
derselbe Glaube im Osten und im Westen
geglaubt und gelebt wird, daB er aber in
zwei unterschiedlichen Theologien formu-
liert worden ist.” (98) Von besonderer Ak-
tualitdt sind die beiden Aufsdtze zur Litur-
gie. (140) AbschlieBend entwickelt C. eine
»Theologie der Dankbarkeit“ (152), die
sehr gut das Zueinander von Himmel und
Erde zum Ausdruck bringt, denn der ,,Him-
mel wird Dankbarkeit sein“ (152).

M. Karger





