,,Die Ruhe eines
mit Gott verbundenen Menschen*

Woraus Pater Rupert Mayer lebte
Josef Sudbrack, Miinchen

Der Titel des Aufsatzes ist ein Zitat aus einem Vortrag, den P. Rupert
Mayer SJ seinen Familienschwestern iiber Johannes den Tdufer gehal-
ten hat. BewuBt ist gesagt: ,,seinen* Familienschwestern; denn bei einer
Beschiftigung mit dem Jesuiten erkennt man schnell: Dort war P.
Mayer zu Hause; als Spiritual sprach er zu den Schwestern aus der
Mitte seiner persdnlichen Spiritualitiat. Dort, nicht in erster Linie unter
seinen Mitbriidern, lernen wir ihn am besten kennen. So schreibt er kurz
nach seiner ersten Freilassung: ,,Wenn bisher alles, vom Standpunkt des
Glaubens aus betrachtet, einen so giinstigen Verlauf genommen hat, so
fithre ich das in erster Linie zuriick auf Thre Gebetshilfe. Ich hatte die
Freude, eine Woche bei den Schwestern auf Gut Holzen mich aufzuhal-
ten. Da kam mir so recht wieder zum BewufBtsein, wie eng ich doch mit
der Schwesternschaft von der heiligen Familie verbunden bin. Ich habe
da ein Stiick Heimat gefunden.”

Das Titelzitat geht weiter: ,,... der nichts furchtet, weil er weil3, daB
Gott ihn fithrt, und wenn etwas Schmerzliches, wenn ein Unheil an ihn
kommt, ist es ihm klar, daB es auch gut fiir ihn ist, weil der liebe Gott es
ihm schickt. Da miissen wir von ihm lernen. Wir brauchen nichts zu
fiirchten, denn der liebe Gott behiitet uns, er lenkt unseren Lebenspfad,
und es ist sicher, wenn er uns ein Leid schickt, dann ist das besser fiir
uns, als wenn es schén glatt ginge. Wenn diese Gesinnung immer in uns
lebendig ist, kann uns nichts aus der Ruhe bringen, aus der Ruhe des
gottverbundenen Menschen.*

Er hat sich selbst damit beschrieben. Ich vermute, da3 ein moderner
Exeget die Spiritualitit des Tdufers etwas anders skizzieren wiirde: mehr
prophetisch-drohend, und dann vielleicht sogar zweifelnd-suchend, wie
in der Frage: ,,Bist du der, der kommen soll?“ (Mt 11,3) Aber kommt
nicht P. Mayer, der selbst dieses prophetische Dasein lebte, dennoch der
wirklichen Tauferexistenz niher?

Realistische Frommigkeit

In den Vortrigen und den Briefen an die Familienschwestern entdeckt
man nichts Gedanklich-Brillantes wie in den Schriften seines von den



Josef Sudbrack 164

Nazis hingerichteten Mitbruders P. Alfred Delp SJ. Man entdeckt auch
keine groBartige Rhetorik oder Mystisch-Tiefes wie bei der Karmelitin
Edith Stein, die gleichzeitig mit ihm seliggesprochen wird. Am Fest Al-
lerheiligen fithrt P. Mayer niichtern aus: ,,Was gehort nun zu einem Hei-
ligenleben? Keine auBerordentliche Arbeit, ja auch keine auBerordentli-
chen religidsen Erlebnisse, Erscheinungen! Notwendig ist: Heroische
Tugend, ja, die muf} in heroischem Grad geiibt werden.“ Und dann er-
niichtert er noch weiter (mit einer deutlichen Kritik an der augenblickli-
chen kirchlichen Praxis): ,,Es ist schwer, das Geld fiir einen Heiligspre-
chungsprozeBl aufzubringen, darum werden mehr Ordensleute als z. B.
Weltpriester heiliggesprochen...“ Und nun kommt sein eigentliches An-
liegen: ,,Fiir uns ist das Fest Allerheiligen etwas Tréstliches und Freudi-
ges. Die Heiligen waren auch mit der Erbsiinde belastet, geplagt von der
bosen Begierlichkeit, und doch haben sie es mit der Gnade Gottes so
weit gebracht. Nun, uns mangelt es gewil nicht an Gnaden, also fragen
wir uns ernsthaft, wo es bei uns fehlt, was uns immer wieder von Gott
wegbringt.”

P. Mayer lebt ganz und gar in der damaligen aszetischen Sprechweise.
Und wir diirfen nicht meinen, er, der »oelige der Kirche*, habe in der
Spiritualitat Bahnbrechendes, Zukunfterdffnendes geleistet. Aber eines
fallt auf: Immer wieder mahnt er zur niichternen Klugheit in der Aszese.
So findet sich in dem Manuskript ein recht typischer Vortrag, nimlich
»Uber die ,Ausnahmen‘“ im Ordensleben (daB er in der damaligen Zeit
tberhaupt dariiber redete, ist schon erstaunlich; aus meiner viel jinge-
ren Noviziatszeit kann ich mich an nichts Ahnliches erinnern). ,,Die
Freiheit der Kinder Gottes“, von der P. Mayer in diesem Vortrag
spricht, kann nur jemand recht wiirdigen, der den sozialen Druck, der
(nur damals?) in manchen klosterlichen Gemeinschaften herrschte, ken-
nengelernt hat. P. Mayer wagte damals schon folgendes zu sagen: ,,Und
geht eine nicht zur hl. Kommunion, lassen wir sie doch. Ja, wir sollten
aus schwesterlicher Liebe auch einmal von der hl. Kommunion wegblei-
ben, damit helfen wir vielleicht einer aus groBer Seelennot. So darf es
doch nicht sein: DaB} es keine wagen darf, einmal von der hl. Kommu-
nion wegzubleiben, weil man dann geradezu mit den Fingern auf sie
zeigt.“

Alle Vortrdge sind von diesem Realismus getragen. P. Mayer stellt
sehr deutliche Forderungen. Zur Fastenzeit mahnt er ,seine® Schwe-
stern; er wisse zwar, dab sie, die ,,den ganzen Tag im Betrieb stehen und
wirklich keine Gelegenheit haben, sich - im guten Sinn - einmal in eine
Ecke zu setzen und auszuruhen®, keine groBen BuBiibungen veranstal-
ten kdnnen. Aber dann kommen die kleinen konkreten Vorschlige:



P. Rupert Mayers Spiritualitdt 165

,,Keinen Zucker zum Kaffee und Tee nechmen. Oder den Kaffee ein we-
nig schwirzer trinken. Oder, wenn man gewohnt ist, zum Essen zu trin-
ken, sich dies versagen und erst nach dem Essen trinken. Dann, sich ein-
mal nicht so bequem hinsetzen, nicht anlehnen, wie man es gerne
mochte”, usw. Das ist ganz P. Rupert Mayer. Wir sind heute — nach
einer sich fortschrittlich diinkenden Zeit, die dariiber lichelte — glickli-
cherweise wieder dabei, solche ,,aszetischen Kleinigkeiten“ human und
religios gerechter einzuschitzen.

Forderung und niichterner Realismus sind eins. Bei den Gedanken
zum Patronatsfest der Familienschwestern betont P. Mayer die Notwen-
digkeit des religiosen Lebens. ,,Das muB unser Herzensbediirfnis sein:
Die geistlichen Ubungen gewissenhaft zu machen. Meinen wir nicht, zu
den geistlichen Ubungen ist keine Zeit, die Arbeit dridngt zu sehr. Das ist
ganz falsch!“ Aber zugleich weill er auch: ,Freilich, es kann sein, dafl
wirklich manchmal etwas nicht geht, aber der gute Wille, alles treu mit-
zumachen, der muB3 da sein, dann ist es gut. Darin miissen wir uns im-
mer wieder erneuern.*

Apostolische Frommigkeit

Die Aufgabe der Familienschwestern ist schlicht und einfach: Familien
in ihren Néten und Sorgen zu helfen; also keine groBartige ,,apostoli-
sche Zielsetzung®.

P. Mayer aber weil} von einer Mitte des Apostolats, die jeden Christen
angeht. Im Advent 1943 schreibt er aus Ettal: ,,Das Herz so mancher
Menschen ist voll von Weh und namenlosem Leid, voll von Erbitterung
und trostloser Verzweiflung, voll von Rachsucht und fanatischem Hal}
oder voll von sinnlicher Begier und blinder Leidenschaft — da ist kein
Platz und kein Verstindnis mehr fiir das Liebeswerben des Christkinds.
Da gilt es, durch Werke der Selbstverleugnung und Selbstiiberwindung,
durch Gebet und Opfer in den Menschenherzen der Gnade Gottes die
Wege zu bereiten. Welche Schwester unserer Vereinigung mochte da zu-
riickstehen und ihre Mitarbeit versagen? Ist doch apostolisches Wirken
solcher Art mit den idealen Zielen unserer Schwesternvereinigung we-
sentlich und unaufloslich verbunden.”

Nun, das sind Gedanken, die man in jeder ,frommen* Schrift der da-
maligen Zeit findet. Doch der Akzent, den P. Mayer setzt, ist typisch:
Immer wieder fordert er die Schwestern auf, ein frohes, gelostes, fried-
volles AuBeres zu zeigen; das sei ihr apostolisches Zeugnis fiir Gottes
Gegenwart unter den Menschen. So schreibt er zum Weihnachtsfest
1941 aus Ettal: Wie konnen wir ,,der Sendung des Heilands folgend, den



Josef Sudbrack 166

Menschen Frieden bringen? Durch das Benehmen. Wer immer froh, gii-
tig, hilfsbereit, nachsichtig, opferfreudig, geduldig den Menschen gegen-
tibertritt, wird sich im Verkehr mit den Menschen leicht tun. Wichtig ist
auch, eine Miene an den Tag zu legen, die den Eindruck hervorruft,
diese Schwester lebt im Frieden mit Gott und den Menschen.“ Ob er bei
diesem schlichten, aber doch so ganzheitlich-humanen Hinweis alte
Ménchsvorschriften im Sinn hatte, wo auch giitiger, gereifter Gesichts-
ausdruck vorgeschrieben wird? Ein ,,Apostolat der guten Laune*, das je-
dem aufgetragen ist, konnte man dazu sagen.

So kann Rupert Mayer in einem Vortrag iiber den Ordensstand darauf
hinweisen, daB auch den ,,Schwestern eines Klausurordens® »apostoli-
sches Denken und Fiihlen in Fleisch und Blut tibergegangen ist. Dazu
erzieht der Geist der Geliibde.“ Denn er stellt Gott und seine Giite in
die Mitte des menschlichen Wollens. Wo das Herz P. Rupert Mayers
schlug, zeigt er mit einer, fiir die damalige Theologie unorthodoxen Au-
Berung in einem Vortrag iiber Arbeits- und Gebetsleben: ,,Der Siihnege-
danke beherrscht diese Menschen (im beschaulichen Orden). Das voll-
kommenere Leben ist aber das gemischte Leben, d.i. solides Gebetsle-
ben, das sich auswirkt in der Arbeit fiir Gott! Also nicht nur ein Sorgen
fiir das leibliche Wohl derer, die man betreut, sondern im Sorgen fiirs
Leibliche suchen wir die Seele und wollen ihr helfen. Der Heiland
fiithrte ein gemischtes Leben.«

Verwurzelt in der Herkunft

P. Mayer muB, wie seine Horer erzdhlen, recht herzhaft geschwibelt ha-
ben - ein Niederschlag seiner engen Heimat- und Familien-Verbunden-
heit. In den Dokumenten, die wir von ihm haben, leuchtet diese immer
wieder auf. Den Weihnachtsbrief von 1941 an die Familienschwestern
beginnt er mit Kindheitserinnerungen. ,,Es kann fiir unsere gegenwdir-
tige Stimmung nur von Vorteil sein, wenn wir in den kommenden Tagen
in einem ruhigen Augenblick uns an das heilige Weihnachtsfest erin-
nern, wie wir es im Elternhaus in der seligen Kinderzeit gefeiert haben.
Wer denkt nicht mit Freude an die Rorate-Amter. Wer sollte es verges-
sen haben, wie uns die Mutter in aller Herrgottsfrithe heraustrommelte.
Wer konnte sich nicht mehr an das festliche Glockengeldute erinnern.
Und wie freuten wir uns alle nach der erhebenden Feierstunde auf die
warme Stube und das dampfende Frithstiick.“ Und dann erzihlt er aus
der eigenen Kindheitsgeschichte — wie es bei ihnen in Stuttgart, Markt-
platz 7, zugegangen ist.



P. Rupert Mayers Spiritualitit 167

In einem anderen Ettaler Brief vom Januar 1943 erinnert er die
Schwestern: ,,Am Tag der Einkleidung ist sicher nicht ohne Eindruck
geblieben die schwesterliche Liebe, die sich an diesem Tag gezeigt hat.
Es hat uns schon so wohlgetan zu erleben, wie uns die Schwestern be-
gliickwiinscht und in ihrem Kreis willkommen geheilen haben..., wie
lieb die Schwestern das Fest vorbereitet... und wie lieb am Fest selbst
uns und unsere Angehorigen bewirtet und durch ihre Darbietung alles
zu verschonern gesucht. Wir haben liebe Schwestern gefunden. Mit die-
sem Eindruck haben auch die Angehorigen das Heim am Abend wieder
verlassen: Unser Kind ist gut aufgehoben!

Ahnlich anschaulich erzihlt er auch die biblischen Gegebenheiten —
hier ein treuer Schiiler des heiligen Ignatius in seinen Exerzitienanwei-
sungen; und dhnlich wie dieser ,,zieht“ auch P. Mayer ,.geistlichen Nut-
zen“ aus allem. Der Vortrag ,,Vor dem Weihnachtsfest“ ist sicherlich ste-
nogrammartig verkiirzt, aber man erkennt in ihm den Jesuiten P. Mayer:
,, Die Reise nach Bethlehem: Wir stellen uns Maria und Josef vor, wie sie
dahinziehen. Sie werden in sich gekehrt gewesen sein, nicht viel auf die
Gegend gesehen haben. Denken wir daran, da auch wir als geistliche
Personen die Fihigkeit haben miissen, in-sich-gekehrt durch das Ge-
triebe der Stadt zu gehen und dabei einen religiosen Gedanken festhal-
ten zu konnen. Das miissen wir tiben. Die Gedanken Josefs, Marias: Jo-
sef geschichtliches Interesse, Maria fraulich an ihre Schwierigkeiten —
bevorstehende Geburt - denkend. Die Menschen sind so verschieden,
vergessen wir das nicht. Behandeln wir die Menschen danach. Der hl.
Josef ging auf die Interessen Marias, auf ihre Stimmung ein. Er war ent-
gegenkommend. Lernen wir davon.*

Ich hitte gerne vor P. Mayer gesessen und diese Exhorte im Original
gehort. Sie zeigt, wie wichtig, wie tragend fiir ihn die Erinnerung an die
Vergangenheit war: an die eigene, an die der Schwestern und vor allem
an die Geschichte des christlichen Glaubens. Und zugleich hitte ich die
liebenswiirdige Uberleitung: Mach dir das zur Lehre!, vernommen -
ganz im Stil des Ignatius: ,,Danach, indem ich mich auf mich zuriickbe-
sinne, irgendeinen geistlichen Nutzen ziehen.“

Doch das Gesagte ist nur Niederschlag einer Grundhaltung. Vor ihm
liegt die Existenz P. Rupert Mayers, die tiefe Prigung, die er von seinem
Elternhaus, seiner Jugend erhalten hat. Vergangenheit war fiir ihn nicht
tot, sondern Quell des Lebens. Seine Seligsprechung ist sicherlich auch
ein wenig ,,Seligsprechung” seiner Eltern.



Josef Sudbrack 168
Ruhend im Vertrauen auf Gott

Ein Psychologe wiirde nun darauf hinweisen, daB dieses Elternhaus
maBgeblich fiir das Gottesbild von P. Rupert Mayer war. Seine Schwe-
sternansprachen sind so gut wie alle geprigt von dem ,,Gedanken an
Gott, der jeden Augenblick um mich besorgt ist, so ,,daB wir frei wer-
den von jeder Angst und Furcht. Ja, wir werden mutig, wenn wir uns in
Gottes Hand geborgen wissen, was immer uns auch treffen mag. Es gibt
keine Macht auf Erden, die uns ohne Gottes Zulassung etwas anhaben
kénnte.* Natiirlich hat auch diese Ansprache iiber den ,,Wandel in Got-
tes Gegenwart* eine Nutzanwendung: ,,Bei manchem l4Bt die erste
Liebe nach, da spiirt man dann die Opfer, und man tréigt das Kreuz dem
Heiland nur schleppend nach. Da miissen wir zuriickfinden zur ersten
Liebe, die wir Gott geschenkt haben.“

Nur dem, der P. Rupert Mayer nicht kennt, kommt der Ubergang von
Gottes Gegenwart zur Kreuzesnachfolge wie ein Sprung vor. Fiir ihn —
sein Leben hat es gezeigt - ist es eine einzige GewiBheit: die Giite des
Vaters und das Kreuz Jesu Christi. Auch so naive Beispiele wie in der
Ansprache iiber die Beichte verlieren auf dem Hintergrund seiner Per-
son alle Fremdheit; er rechnet zusammen: ,,zehn der besten Menschen...
In einem einzigen Menschen vereinigt..., ja bei einer Million der edelsten
Menschen, alles Gute und Beste, was sie haben, in einem vereinigt...
Und dieser Mensch wiire nur ein schwacher Abglanz vom lieben Gott.«
Und zuletzt die Lehre daraus: »Wahrhaftig, der licbe Gott muB3 unser
Herz ganz ausfiillen.“

Die Zukunft ist — wie er zu Neujahr sagt — eine geschlossene Tiir.
»Aber iiber dieser Tiir steht der Name Jesus. Mag sein, was will, ich
weill, daB ich an der Hand des Heilands in und durch das Neue Jahr ge-
hen darf. Da kann mir nichts passieren, ich gehe an Gottes Hand. Es
gibt keinen Augenblick, in dem wir von Gott verlassen wiren, unser Ge-
fiihl tduscht uns da manchmal, wir miissen an der Tatsache festhalten,
daB der liebe Gott uns nie verldBt. Wir sind nicht allein.“

Der Brief iiber Gott

In einem Brief mit Datum vom Herbst 1942, malt P. Mayer diese Mitte
seiner Spiritualitit aus. Aber erinnern wir uns zuerst an das Datum. Er
muflte damals zuriickgezogen im Kloster Ettal leben. Im »Groflen
Ploetz* steht unter diesem Datum des Zweiten Weltkriegs: ,,Ansturm
der ,Anti-Hitler-Koalition‘ auf die Festung Europa“. Das heiBt: ver-
stirkte Bombenangriffe auf die deutschen Stidte; die verlustreichen
Riickziige der deutschen Armeen beginnen; die Tragodie von Stalingrad



P. Rupert Mayers Spiritualitiit 169

bahnt sich an. P. Mayer aber ist in der Verbannung und darf sich nicht
duBern, darf keine personlichen Kontakte mit den Menschen, die er
liebte, aufnehmen. Auch unser Brief schweigt sich tiber alles Personliche
aus. .

,Ich mochte mich heute mit Thnen iiber etwas unterhalten, was mir
auf der Seele brennt. Wie die Erfahrung lehrt, sind die meisten Men-
schen, auch wenn sie gldubig und religios sind, fassungslos, ja viele ver-
lieren vollstindig den Kopf, wenn ein groBes, schweres Leid, ein groBe-
res Ungliick ganz plétzlich und unvorhergesehen iber sie oder ihre An-
gehorigen oder ihre Umgebung hereinbricht. Sie iiberlassen sich génz-
lich ihrem Schmerz, oder sie sind starr vor Schreck und stieren wie
versteinert und geistesabwesend in das Leere, unzuginglich jedem
Trostwort.

In seiner verstehenden Giite schwicht er die breiter dargelegte Nega-
tiv-Schilderung sofort ein wenig ab: ,,Wohl weiB ich, daB viel von dem,
was ich eben ausgefiihrt habe, mit einem schwachen Nervensystem zu-
sammenhingt, unter dem gerade in heutiger Zeit viele Menschen leiden,
aber es scheint mir unter allen Umstidnden wichtig, ja dringend notwen-
dig, wenn wir uns alle an einige religiose Grundsétze erinnern, die da in
Betracht kommen; ja, es geniigt nicht, sich nur daran zu erinnern, son-
dern wir sollten dieselben durchdenken, durchleben, sie in unser Inner-
stes aufnehmen, sie uns einhimmern und dieselben so zur zweiten Na-
tur zu machen suchen.*

Es sind drei ,,religidse Grundsétze”:

., Gott weif3 alles”

Zuerst argumentiert P. Mayer recht einfach: , Das Vergangene, das Ge-
genwirtige und das Zukiinftige sieht der unendliche Gott in einer
Schau, in einemmal, alles zugleich.“ Die Philosophen miissen herhalten,
um dies zu zeigen; das Jesuswort von den Sperlingen, die man um Pfen-
nige kauft, wird zitiert: ,,und doch ist nicht einer vergessen von Gott” —
,um wieviel mehr weil Gott um uns Menschenkinder, die wir doch him-
melhoch uns erheben iiber die ganze sichtbare Schopfung: als Men-
schen, als mit Geist begabte Wesen nicht nur Ebenbilder Gottes, son-
dern zur Kindschaft Gottes erhoben. Er sollte uns, seine Kinder, nicht
kennen? Nichts, gar nichts kann vor ihm verborgen bleiben. Bei ihm gibt
es kein Vergessen, nichts kann von ihm iibersehen werden. Nichts kann
mich ,zufillig' treffen: kein Ungliick, keine Heimsuchung, kein Leid,
keine Widerwirtigkeit, keine Krankheit ohne das Wissen und den Wil-
len Gottes. Dieser christliche Gottesglaube ist und bleibt auch fiir uns
das unerschiitterliche Fundament unseres ganzen Lebens.”



Josef Sudbrack 170

»Gott kann alles“

Den zweiten Grundsatz erldutert P. Mayer zuerst am Beispiel der Un-
endlichkeit des Weltalls: ,,Sie sagen, mich packt der Schwindel, wenn
ich an diese Entfernungen denke - trosten Sie sich nur, mir geht es ge-
nauso. Das alles geht unendlich weit iiber alles Menschliche hinaus. Fiir
Gott aber ist das soviel wie ein Nichts. So ist’s, wie es in den Psalmen
heiBt: ,Er sprach und es ward, Er befahl und es geschah’. Dimmert es
dir jetzt ein wenig, was es heiBt, wenn man sagt: Gott ist allméichtig 7
Doch dann geht es - nun wieder typisch fiir P. Mayer - ganz konkret
religios weiter: das Wunder Mariens, die ,,Jungfrau und Mutter zugleich
war®, die Wunder Jesu. Die Geschichte des Neuen Testaments holt die
philosophischen und naturwissenschaftlichen Uberlegungen ein.
Rupert Mayer weist auf die ,,weltbekannten Wallfahrtsorte* hin. »Ja,
jede einzelne Schwester kénnte ich als Zeugin dafiir aufrufen, daB ihr
Gott seine Hilfe in schweren Anliegen, wo sie keinen Ausweg mehr sah,
gewdhrt hat. Und ist das alles zu verwundern? Nein! Denn Gott kann al-
les.“ Gott ist konkret, kein Denkansatz, sondern lebendige Wirklichkeit.

» Gott liebt uns*“

Jetzt spricht P. Rupert Mayer aus seinem Herzen: ,,Ist es nétig, das erst
zu beweisen?" Das Spiel mit der Addition der 10, der 100 »guten Viter*
zu einem einzigen beginnt wiederum. ,,Aber alle diese Zusammengetra-
gene Vaterliebe ist nur ein schwaches Abbild der Liebe, die im Herzen
des himmlischen Vaters uns, seinen Kindern entgegenschligt. Wenn wir
das ruhig auf uns wirken lassen, wenn wir darangehen, das durchzuko-
sten und zu erleben, dann werden wir ob solcher Liebe des himmlischen
Vaters aufs tiefste erschiittert und vielleicht zu Trinen geriithrt werden.“
Ich kann mir gut vorstellen, daB Pater Mayer im Gebet auch einmal ge-
weint hat — wie sein Ordensvater Ignatius von Loyola. Das Bild des mu-
tigen Kampfers fiir die Kirche hat gelegentlich seine tiefe menschliche
Empfindsamkeit verstellt.

Hier aber verweist er nun auf das Beispiel Jesu und auf seine Liebe.
Notwendigerweise taucht aber ein vierter und letzter Punkt der Gliede-
rung auf, dem P. Mayer keine eigene Uberschrift widmet, vielleicht weil
er - als Jesuit der alten Schule — sich an die klassische Dreigliederung
gehalten hat:



P. Rupert Mayers Spiritualitit 171

Die Frage nach dem Leid

Die Antwort, die er darauf gibt, haben wir schon oft gehort, und meist
erschien sie uns wie eine fromme Phrase. P. Mayer hat mit seinem Le-
ben bezeugt, daB es fiir ihn keine Phrase war.

,Gerade weil Gott uns liebt und weil er weil3, was uns zum Heil und
Segen gereicht, darum 148t Er Priifungen und Heimsuchungen iiber uns
kommen.*

Die Argumentation fiir diesen Satz mag uns schwach vorkommen. P.
Mayer zeigt nimlich mit einem fast wortlichen Ignatiuszitat, daB3 die
Hauptaufgabe des Menschen nicht ,,Selbstfindung® und Ahnliches sei,
sondern ,,Gott zu dienen, Seinen heiligen Willen zu tun und so unser
ewiges Ziel zu erreichen”. Und dann stellt er den Leser ganz unmittelbar
vor die Aussage: ,Ein Hauptmittel zur Erfiillung dieser Lebensaufgabe
ist aber das Kreuz und Leid.*

Man striubt sich, diesen frommelnd klingenden Satz eines solchen
Mannes nun zu analysieren, philosophisch und theologisch auseinan-
derzunehmen, zu beleuchten, mit ,,Wenn-und-Aber* und klugen Ein-
schrinkungen ins rechte Licht zu riicken. Man ndhme ihm so seine
Kraft. Man kann eigentlich nur eines tun, was auch Pater Mayer nun
macht: auf das Beispiel Jesu hinweisen. ,Wie konnte man von einer
wirklichen Nachfolge Christi sprechen, wenn wir uns weigern wollten,
das Kreuz auf uns zu nehmen, das Gott der Herr uns auferlegt?!*

So aber, von P. Rupert Mayer gesprochen, ist dieser Satz nicht from-
melnd, sondern einfach wahr, gedeckt durch sein Leben, gedeckt durch
seinen Glauben an die ,,Liebe Gottes, die in Jesus Christus ist, unserem
Herrn“ (R6m 8§,39).

Statt einer eigenen Zusammenfassung soll lieber Pater Rupert Mayer
selbst noch einmal zu Wort kommen. Er faBt diesen in Kriegszeit und
Verbannung geschriebenen Brief folgendermalBien zusammen:

,,Also wenn uns ein schweres Unheil droht, keine Angst, keine Aufre-
gung, keine Furcht! Denn ohne Gottes Wissen und ohne Gottes Zulas-
sung wird uns nicht das Geringste passieren; ohne Gottes Wissen und
Willen kann uns kein Haar gekriimmt werden, auch wenn sonst die
ganze Welt in Trimmer ginge! Wenn uns aber ein Ungliick zustoBen
sollte, so wissen wir ganz sicher, daB es kein blinder Zufall ist, sondern
daB Gott der Herr dahintersteht, daB er es ist, der das Ungliick zulaBt
oder es schickt, und zwar weil Er uns liebt und darum nur unser Bestes
im Auge haben kann.

Wie trostlich ist das alles und wie gut (sind) wir dran. Wir brauchen
uns nicht zu 4ngstigen mit Gedanken wie: Was wird die kommende



Josef Sudbrack 172

Nacht uns bringen? Werden wir mit gesunden Gliedern am nichsten
Morgen aufwachen? Wir werfen uns, mit unerschiitterlichem Vertrauen
auf Gottes Macht, Giite und Erbarmen bauend, riickhaitios in Seine
starken und schiitzenden Vaterarme mit dem StoBgebet: ,Du allein
weiBt ja, was mir zum Segen und zum Frieden dient fiir Zeit und Ewig-
keit, darum mach mit mir, was Dir gefillt®.

Ich halte still, wie Gott will.«

Der vorliegende Beitrag stiitzt sich auf Briefe P. Rupert Mayers und auf Mitschriften von
Vortrigen, die er den Schwestern von der heiligen Familie gehalten hat. Das sich daraus
ergebende Bild seiner Spiritualitit deckt sich mit dem geistlichen Portrait, das der Verfas-
ser dieses Aufsatzes in der Broschiire: P. Rupert Mayer, Zeugnis vor Gott, Dienst an den
Menschen, Wiirzburg 1987, aufgrund anderer Quellen gezeichnet hat. Zur Biographie des
Seligen vergleiche Walter Rupp, Pater Rupert Mayer §J. Der Apostel Miinchens, in: Gul 59
(1986) 430-445. Hier ist nachzutragen, daB der Primizprediger von P. R. Mayer SJ Dr. Ri-
chard Wahl war und nicht Konrad Mangold, wie versehentlich behauptet wurde.

Wir danken den Familienschwestern fiir die Uberlassung der Dokumente. Auslassungen
in den Zitaten sind nicht immer eigens vermerkt. Die Redaktion

Die Heiligen —
Erscheinungen des Christusheiles

Wolfgang Beinert, Regensburg

Die Fragwiirdigkeit des Heiligen

Die , Fioretti* berichten iiber den heiligen Franz von Assisi folgende Be-
gebenheit: Als eines Tages der Heilige aus dem Wald bei Porziuncola
kam, wo er gebetet hatte, da trat ihm Fra Masseo entgegen, einer der
ersten Gefdhrten, der sich ihm 1210 angeschlossen hatte: ,,Perché ad te,
perche ad te, perché ad te tucto el mondo viene derieto et omni persona
pare che desideri de vederte?“! Der merkwiirdige Schrei zeugt von der
tiefen Betroffenheit des Bruders: ,, Warum zu dir, warum zu dir, warum
zu dir ausgerechnet kommt alle Welt, und warum scheint jedermann
ausgerechnet dich sehen und héren und dir folgen zu wollen?* Scho-
nungslos gibt er den Grund seiner Bestiirzung an: ,,Du bist nicht schon,
du bist kein groBer Gelehrter, du bist nicht adelig — wie also kommt es,
daB} alle Welt gerade dir nachlauft?«

' I Fioretti di S. Francesco. Testo volgare umbro del s. XV, Assisi 1955, 31.





