
Die mystische Urkirche 
Zum Verständnis der 13. Regel des Ignatius von Loyola 

Paul Imhof, München 

Wenn Ignatius v. L. in seinem Exerzitienbuch jemandem rät, •... die 
Aussage des Nächsten mehr zu retten zu suchen, als sie zu verurteilen; 
und wenn er sie nicht retten kann, erkundige er sich, wie jener sie ver- 
stehe ..." (EB Nr. 22), dann könnte dies für uns auch ein Wink sein, die 
im Laufe der Kirchengeschichte viel mißbrauchte und mißdeutete 13. 
Regel positiv zu lesen1. Sie lautet: •... von dem Weißen, das ich sehe, 
glauben, daß es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so be- 
stimmt, indem wir glauben, daß zwischen Christus, unserem Herrn, dem 
Bräutigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns 
leitet und lenkt zum Heil unserer Seelen" (EB Nr. 365). 

Um von dieser 13. Regel ein sinnvolles Verständnis zu gewinnen, 
scheint es unverzichtbar zu sein, hinter der Formulierung eine Gnaden- 
erfahrung zu vermuten, wie sie Ignatius v. L. besonders in Manresa ge- 
schenkt wurde. Hier erlebte er seine •mystische Urkirche". Gemeint ist 
eine mystische Präsenzerfahrung der Gnade Gottes, die sich raumzeit- 
lich sowohl in die Buchstabenwelt von Schwarz und Weiß austextet, wie 
in das Gefüge von Institution und Amt hinein auslegt. Gerade dort soll 
nach Ignatius die je größere Liebe Gottes gesucht und gefunden werden. 
Denn wenn von mystischer Urkirche gesprochen wird, so will damit die 
Präsenz des Ewigen im Zeitlichen, des Unbegreiflichen im Begreifbaren, 
des Unbedingten im Bedingten ausgesagt sein. Nicht eine raffinierte dia- 
lektische Vermittlung ist dabei angezielt, sondern das Einbrechen des 
göttlichen Bereiches in unsere Endlichkeit soll gerühmt werden. Welche 
Perspektiven ergeben sich daraus? 

Die 13. Regel läßt sich verstehen als Fragezeichen der Freiheit gegen- 
über jeglichem Festhalten an starren und toten Wissensformen, gegen- 
über allen noch so eingefleischten ekklesiologischen Vorurteilen, gegen- 
über jeder eindimensionalen Perspektive. Diese Regel legt nahe, daß im 
Grunde jeder Gegensatz überholt sei. Und Kirche ist dabei der Ort der 
Indifferenz zu allen Gegensätzen! 

1 Zum historischen Kontext und zur Situierung der Regel im Gesamtkorpus der Regeln 
•Zum Fühlen mit der Kirche" vgl. Werner Löser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur 
kirchlichen Gesinnung - ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GuL 57 
(1984) 341-352. 



Paul Imhof 242 

Im Blick auf die Welt hat die Kirche den Auftrag, das Zeichen für 
mögliche, oft leidvoll ausgehaltene Vermittlung zu sein. Versöhnende 
Vermittlung aber besagt in unserem Kontext: geschichtlich-reale, nicht 
nur durch einen •spekulativen Begriff erträumte Vermittlung. Das 
Ernstnehmen der Realität verlangt nach einer konkreten Kirche, •die 
nun einmal eine auch geschichtlich greifbare, institutionelle Größe ist 
und für mich am konkretesten (und so am härtesten und bittersten) in 
der römisch-katholischen Kirche gegeben ist"2. So pointiert formuliert 
Karl Rahner, der gewiß um die Sündhaftigkeit in der hierarchischen 
Kirche wußte - jede Kirche besteht aus Menschen, die nicht immer die 
heiligsten sind -, in einer fingierten Rede, die er Ignatius v. L. vom Him- 
mel her halten läßt. Die Kirche ist hierarchisch, d. h. im Sinne einer hei- 
ligen Herrschaft soll sie •regiert" werden, gemäß der Weisung Jesu: 
•Ich aber bin in eurer Mitte wie der Dienende." (Lk 22,27) Alle Dialek- 
tik von Herr und Knecht ist in ihr durchbrochen. 

Um die Kernaussage unserer Überlegungen noch einmal zu wiederho- 
len: Anhand der 13. Regel soll nicht ein groß angelegtes Täuschungs- 
manöver stattfinden, während dessen dem staunenden Zuschauer ein X 
für ein U vorgemacht bzw. Schwarz zu Weiß erklärt wird. Es geht nicht 
um ein im Grunde törichtes Anrennen gegen das Nichtwiderspruchs- 
prinzip. Die Sinnaussage ist eine ganze andere: In Wahrheit soll er- 
kannt werden, daß im Horizont der Ewigkeit selbst die größten inner- 
weltlichen Gegensätze versöhnbar sind, eingeborgen in die je größere 
Liebe Gottes. Kraft der Gegenwart des Geistes Gottes gilt es, trotz aller 
Gegensätzlichkeit je neu Versöhnung zu verkünden, Frieden in der Welt 
zu stiften. Die Antinomien und Widersprüche der Welt, alle Klassen- 
und Rassengegensätze besitzen keinen Ewigkeitswert. Inmitten solcher 
Verhältnisse wird die Alternative Gottes gelebt, die uns solche Antago- 
nismen aufzuheben heißt. 

Erst im Licht der Glaubenserkenntnis wird sichtbar, daß die Propor- 
tionen von Leben und Tod anders zu deuten sind, als ein alltägliches Be- 
wußtsein es nahezulegen scheint. Meint man normalerweise nicht, im 
Moment würde man leben, dann käme der Tod und dann - vielleicht 
das ewige Leben? Die frühe Kirche ist da anderer Überzeugung: •Denn 
ihr seid gestorben, und euer Leben ist mit Christus verborgen in Gott." 
(Kol 3,3) Die gegenwärtige Zeit wird als eine Zeit des Sterbens und des 
Todes gesehen; die Zukunft erst sei die Zeit des Lebens. Will dies nicht 
sagen, daß Leben und Tod eben nicht zwei Gegenspieler sind, die mit- 
einander im Streit liegen, sondern daß Christus, der König des Lebens, 

; Karl Rahner u. a., Ignatius von Loyola, Freiburg 1978, 38. 



Mystische Urkirche 243 

gestorben über den Tod regiert? Selbst voneinander Entferntestes, Le- 
ben und Tod, ist zusammengehalten. Die Extreme sind versöhnt. Durch 
die Nacht des Glaubens hindurch fällt das Licht des Auferstandenen in 
unsere Dunkelheit, so daß man sich mit Angelus Silesius über die Um- 
kehrung aller Verhältnisse wundern kann: 

Wer hätte das vermeint? Aus Finsternis kommt's Licht, 
Das Leben aus dem Tod, das Etwas aus dem Nicht.3 

Fragen wir uns nun, ob sich aus den bisherigen Überlegungen noch et- 
was für den praktischen Umgang mit kirchlichen Texten ergibt. Wann 
kommt einem Text der Anspruch zu, kirchlich, d. h. recht verstanden 
mystisch zu sein? Wie sollen wir uns auf inspirierte Texte einlassen, die 
uns vor allem im Neuen Testament entgegenkommen? 

Auf jeden Fall sollen wir lebendig damit umgehen. Meist hat ein Text 
viel mehr zu sagen als das, was man von ihm Schwarz auf Weiß haben 
möchte. Ihn von vornherein nur auf das zu reduzieren, was Schwarz auf 
Weiß dasteht, würde ihm seine Sinntiefe rauben. Der Sinn ist gerade 
das, was im Schwarzen wie im Weißen verborgen und enthüllt ist. Jeder 
Text, vor dem man meditativ verweilt, besitzt diesen doppelten Charak- 
ter, insoweit ihm die Qualität des Mysteriums zukommt. 

Für ignatianische Spiritualität ist es typisch, sich entweder in jenen 
Bereichen eines Textes aufzuhalten, die sich lichten, oder dort zu blei- 
ben, wo sich kein Zugang eröffnet. Nicht interessant ist die Welt der vie- 
len Grautöne. Jene Stellen aber, an denen Trost oder Mißtrost intensiver 
werden, wo sich das Schweigen, das Nicht-Verstehen, das Dunkle, die 
Nacht..., das Schwarze verdichtet oder wo das Wort, das Verstehen, das 
Helle, der Tag ..., das Weiße aufleuchtet, gelten als Pforten, durch die 
Gottes Wille transparent wird. Hier neigt sich das lichte-dunkle Geheim- 
nis zu. Und unsere Antwort auf das Wort Gottes? Zeigen wir unsere Zu- 
neigung wie der Priester, der das Evangelienbuch küßt? Denn was von 
Ewigkeit her verborgen war, ist nun offenbar geworden, hat sich aus- 
buchstabiert in Raum und Zeit. •Schwarz" und •Weiß" sind dabei nur 
zwei Aspekte von demselben: dem in seiner Kirche fortlebenden Chri- 
stus. •Wir müssen es für eine einzigartige Gnade halten (und es ist auch 
so), daß wir vereint sind mit dem mystischen Leib der katholischen Kir- 
che. Denn sie wird lebendig gemacht und geleitet vom Heiligen Geist. 
Und der gleiche Geist lehrt die Kirche und haucht ihr jegliche Wahrheit 
ein."4 

3 Angelus Silesius, Der Cherubinische Wandersmann IV, 163, hrsg. von Charles Waldemar, 
München 1960, 133. 
4 Aus dem Brief des Ignatius v. L. an den Negus; zit. in: Hugo Rahner, Ignatius von Loyola 
als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 386. 




