Die mystische Urkirche

Zum Verstindnis der 13. Regel des Ignatius von Loyola

Paul Imhof, Miinchen

Wenn Ignatius v. L. in seinem Exerzitienbuch jemandem rit, ... die
Aussage des Nichsten mehr zu retten zu suchen, als sie zu verurteilen;
und wenn er sie nicht retten kann, erkundige er sich, wie jener sie ver-
stehe ...“ (EB Nr. 22), dann kénnte dies fiir uns auch ein Wink sein, die
im Laufe der Kirchengeschichte viel mibrauchte und mifdeutete 13.
Regel positiv zu lesen'. Sie lautet: ,,... von dem WeiBen, das ich sehe,
glauben, daB es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so be-
stimmt, indem wir glauben, daB zwischen Christus, unserem Herrn, dem
Brautigam, und der Kirche, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns
leitet und lenkt zum Heil unserer Seelen* (EB Nr. 365).

Um von dieser 13. Regel ein sinnvolles Verstindnis zu gewinnen,
scheint es unverzichtbar zu sein, hinter der Formulierung eine Gnaden-
erfahrung zu vermuten, wie sie Ignatius v. L. besonders in Manresa ge-
schenkt wurde. Hier erlebte er seine ,,mystische Urkirche*. Gemeint ist
eine mystische Prisenzerfahrung der Gnade Gottes, die sich raumzeit-
lich sowohl in die Buchstabenwelt von Schwarz und Weil austextet, wie
in das Gefiige von Institution und Amt hinein auslegt. Gerade dort soll
nach Ignatius die je groBere Liebe Gottes gesucht und gefunden werden.
Denn wenn von mystischer Urkirche gesprochen wird, so will damit die
Priasenz des Ewigen im Zeitlichen, des Unbegreiflichen im Begreifbaren,
des Unbedingten im Bedingten ausgesagt sein. Nicht eine raffinierte dia-
lektische Vermittlung ist dabei angezielt, sondern das Einbrechen des
gottlichen Bereiches in unsere Endlichkeit soll geriithmt werden. Welche
Perspektiven ergeben sich daraus?

Die 13. Regel 148t sich verstehen als Fragezeichen der Freiheit gegen-
iber jeglichem Festhalten an starren und toten Wissensformen, gegen-
iiber allen noch so eingefleischten ekklesiologischen Vorurteilen, gegen-
iiber jeder eindimensionalen Perspektive. Diese Regel legt nahe, dal3 im
Grunde jeder Gegensatz iiberholt sei. Und Kirche ist dabei der Ort der
Indifferenz zu allen Gegensétzen!

1 Zum historischen Koniext und zur Situierung der Regel im Gesamtkorpus der Regeln
,Zum Fiihlen mit der Kirche* vgl. Werner Loser, Die Regeln des Ignatius von Loyola zur
kirchlichen Gesinnung — ihre historische Aussage und ihre aktuelle Bedeutung, in: GulL 57
(1984) 341-352.



Paul Imhof 242

Im Blick auf die Welt hat die Kirche den Auftrag, das Zeichen fiir
mogliche, oft leidvoll ausgehaltene Vermittlung zu sein. Verséhnende
Vermittlung aber besagt in unserem Kontext: geschichtlich-reale, nicht
nur durch einen ,spekulativen Begriff“ ertriumte Vermittlung. Das
Ernstnehmen der Realitdt verlangt nach einer konkreten Kirche, . die
nun einmal eine auch geschichtlich greifbare, institutionelle GréBe ist
und fir mich am konkretesten (und so am hirtesten und bittersten) in
der rémisch-katholischen Kirche gegeben ist“2. So pointiert formuliert
Karl Rahner, der gewil um die Siindhaftigkeit in der hierarchischen
Kirche wufite - jede Kirche besteht aus Menschen, die nicht immer die
heiligsten sind -, in einer fingierten Rede, die er Ignatius v. L. vom Him-
mel her halten 1468t. Die Kirche ist hierarchisch, d. h. im Sinne einer hei-
ligen Herrschaft soll sie ,regiert werden, gemdB der Weisung Jesu:
»Ich aber bin in eurer Mitte wie der Dienende.* (Lk 22,27) Alle Dialek-
tik von Herr und Knecht ist in ihr durchbrochen.

Um die Kernaussage unserer Uberlegungen noch einmal zu wiederho-
len: Anhand der 13. Regel soll nicht ein groB angelegtes Tauschungs-
mandver stattfinden, wihrend dessen dem staunenden Zuschauer ein X
fiir ein U vorgemacht bzw. Schwarz zu WeiB erklirt wird. Es geht nicht
um ein im Grunde térichtes Anrennen gegen das Nichtwiderspruchs-
prinzip. Die Sinnaussage ist eine ganze andere: In Wahrheit soll er-
kannt werden, dal im Horizont der Ewigkeit selbst die groBten inner-
weltlichen Gegensitze verséhnbar sind, eingeborgen in die je groBere
Liebe Gottes. Kraft der Gegenwart des Geistes Gottes gilt es, trotz aller
Gegensiitzlichkeit je neu Versohnung zu verkiinden, Frieden in der Welt
zu stiften. Die Antinomien und Widerspriiche der Welt, alle Klassen-
und Rassengegensitze besitzen keinen Ewigkeitswert. Inmitten solcher
Verhiltnisse wird die Alternative Gottes gelebt, die uns solche Antago-
nismen aufzuheben heift.

Erst im Licht der Glaubenserkenntnis wird sichtbar, daB die Propor-
tionen von Leben und Tod anders zu deuten sind, als ein alltigliches Be-
wulltsein es nahezulegen scheint. Meint man normalerweise nicht, im
Moment wiirde man leben, dann kiime der Tod und dann - vielleicht
das ewige Leben? Die frithe Kirche ist da anderer Uberzeugung: ,,Denn
ihr seid gestorben, und euer Leben ist mit Christus verborgen in Gott.*
(Kol 3,3) Die gegenwirtige Zeit wird als eine Zeit des Sterbens und des
Todes gesehen; die Zukunft erst sei die Zeit des Lebens. Will dies nicht
sagen, dal Leben und Tod eben nicht zwei Gegenspieler sind, die mit-
einander im Streit liegen, sondern daB Christus, der Konig des Lebens,

2 Karl Rahner u. a., Ignatius von Loyola, Freiburg 1978, 38.



Mystische Urkirche 243

gestorben iiber den Tod regiert? Selbst voneinander Entferntestes, Le-
ben und Tod, ist zusammengehalten. Die Extreme sind verséhnt. Durch
die Nacht des Glaubens hindurch fillt das Licht des Auferstandenen in
unsere Dunkelheit, so daB man sich mit Angelus Silesius iiber die Um-
kehrung aller Verhiltnisse wundern kann:

Wer hiitte das vermeint? Aus Finsternis kommt’s Licht,

Das Leben aus dem Tod, das Etwas aus dem Nicht.?

Fragen wir uns nun, ob sich aus den bisherigen Uberlegungen noch et-
was fiir den praktischen Umgang mit kirchlichen Texten ergibt. Wann
kommt einem Text der Anspruch zu, kirchlich, d. h. recht verstanden
mystisch zu sein? Wie sollen wir uns auf inspirierte Texte einlassen, die
uns vor allem im Neuen Testament entgegenkommen?

Auf jeden Fall sollen wir /ebendig damit umgehen. Meist hat ein Text
viel mehr zu sagen als das, was man von ihm Schwarz auf Weill haben
méchte. IThn von vornherein nur auf das zu reduzieren, was Schwarz auf
WeiB dasteht, wiirde ihm seine Sinntiefe rauben. Der Sinn ist gerade
das, was im Schwarzen wie im WeiBen verborgen und enthiillt ist. Jeder
Text, vor dem man meditativ verweilt, besitzt diesen doppelten Charak-
ter, insoweit ihm die Qualitit des Mysteriums zukommt.

Fiir ignatianische Spiritualitit ist es typisch, sich entweder in jenen
Bereichen eines Textes aufzuhalten, die sich lichten, oder dort zu blei-
ben, wo sich kein Zugang eréffnet. Nicht interessant ist die Welt der vie-
len Grauténe. Jene Stellen aber, an denen Trost oder MiBtrost intensiver
werden, wo sich das Schweigen, das Nicht-Verstehen, das Dunkle, die
Nacht ..., das Schwarze verdichtet oder wo das Wort, das Verstehen, das
Helle, der Tag ..., das WeiBe aufleuchtet, gelten als Pforten, durch die
Gottes Wille transparent wird. Hier neigt sich das lichte-dunkle Geheim-
nis zu. Und unsere Antwort auf das Wort Gottes? Zeigen wir unsere Zu-
neigung wie der Priester, der das Evangelienbuch kiiit? Denn was von
Ewigkeit her verborgen war, ist nun offenbar geworden, hat sich aus-
buchstabiert in Raum und Zeit. ,,Schwarz* und ,,Wei* sind dabei nur
zwei Aspekte von demselben: dem in seiner Kirche fortlebenden Chri-
stus. ,,Wir miissen es fiir eine einzigartige Gnade halten (und es ist auch
s0), daB wir vereint sind mit dem mystischen Leib der katholischen Kir-
che. Denn sie wird lebendig gemacht und geleitet vom Heiligen Geist.
Und der gleiche Geist lehrt die Kirche und haucht ihr jegliche Wabhrheit
ein.“

3 Angelus Silesius, Der Cherubinische Wandersmann 1V, 163, hrsg. von Charles Waldemar,
Miinchen 1960, 133.

4+ Aus dem Brief des Ignatius v. L. an den Negus; zit. in: Hugo Rahner, Ignatius von Loyola
als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 386.





