Die Feier des Sonntags und der Lebens-
rhythmus einer apostolischen Kommunitiit

Norbert Lohfink, Frankfurt!

Nach dem Buch Genesis hat Gott das Werk der Schopfung in sechs Ta-
gen getan. Am siebten hat er nicht geschaffen, sondern geruht und tief
geatmet (vgl. Gen 2,3f; Ex 31,17).

Nach dem Buch Exodus hat Gott sein groBes Werk der Befreiung Is-
raels aus Agypten getan. Dann hat er sein Volk in ein Land gefiihrt, dem
der Ehrenname ,,die Ruhe“ zukommt (vgl. Dtn 12, 9).

Deshalb hat er seinem Volk dann den Rhythmus der Woche ge-
schenkt: sechs Werk-Tage und einen siebten Tag der Ruhe. Auch in Is-
raels immer wiederkehrender Erfahrung sollte auf sechs Tage Gestal-
tung der Welt und Miterleben des Wirkens Gottes in der eigenen Ge-
schichte ein Tag der Ruhe folgen. Durch ihn konnte man Anteil haben
an Gottes Ruhe und konnte die durch Gottes Werk in der Geschichte
gewonnene Freiheit genieBen. So sagen es ausdriicklich die Sabbatbe-
griindungen in den beiden biblischen Fassungen des Dekalogs (Ex
20,11; Dtn 5,15).

In diesem Rhythmus sollten auch die Gemeinden des neutestamentli-
chen Gottesvolkes leben. Der Ruhetag ist nun der »Tlag des Herrn“
(Offb 1,10). Denn in Jesu Auferstehung kulminiert Gottes Werk in sei-
ner Welt.

Doch so ganz kommen wir apostolischen Arbeiter dieses Gottesvolkes
mit dessen ureigenem Lebensrhythmus nicht zurecht. Jeder von uns
konnte wohl ein Liedlein davon singen. Soweit wir die Schuld nicht ein-
fach in unserem eigenen Starrsinn und unserer Arbeitswut suchen miis-
sen, kommt uns vielleicht manchmal der Gedanke, dies kénnte unter
Umstéinden auch mit unserer besonderen Berufung zusammenhéngen.

! Es handelt sich um einen Vortrag, der am 25. September 1985 auf einem Provinzsympo-
sion der Norddeutschen Provinz des Jesuitenordens gehalten wurde. Die Druckfassung
wurde damals nur ordensintern verbreitet. Dem Gedanken, den Text auch anderen zu-
ginglich zn machen, habe ich gern entsprochen. Doch habe ich situationsgebundene oder
spezifisch jesuitische Aussagen getilgt oder so verallgemeinert, daB sie in dieser oder jener
Form auch fiir andere Kommunititen und Gruppen mit apostolischer Ausrichtung Anre-
gungen enthalten kdnnten.



Sonntag 245

Der Wanderapostel und der Ruhetag

Ist die Ruhe des siebten Tages vielleicht die besondere Gabe Gottes an
seine normalen, ortsansissigen Gemeinden — das eigentliche Ziel seines
Handelns in der Geschichte? Miissen die Wanderapostel, zu deren En-
keln wir uns rechnen diirfen, in ihrem Dienst an diesen Gemeinden viel-
leicht ebenso wie auf Weib und Kind und Haus und Acker auch auf die
beseligende Gabe des heiligen Rhythmus der wohigegliederten Woche
verzichten?

In der Tat wird schon in den synoptischen Evangelien deutlich, dal
bei den Wanderaposteln die Ruhe nach der Arbeit ein besonderes Pro-
blem darstellt.

Die urspriingliche Abfolge der Geschichten von der Aussendung der
Zwolf und von ihrer Riickkehr diirfte sich im Markusevangelium erhal-
ten haben. Zunichst sendet Jesus die Zwolf aus: Mk 6,6-13. Dann wird
die Zeit ihrer apostolischen Wanderung fiir den Leser fithlbar gemacht
durch die Einschaltung des Berichtes iiber den Tod Johannes des Téu-
fers: 6,14-29. In 6,30 kehren sie zuriick. Nun will ihnen Jesus nach der
Miihe des apostolischen Werks die Ruhe eines apostolischen Sabbats
schenken: ,Kommt mit, nur ihr, an einen einsamen Ort, wo wir allein
sind. Thr sollt euch ein wenig ausruhen!* (6,31) Sie fahren mit dem Boot
an einen einsamen Ort — aber sofort sind die Volksscharen nachgekom-
men, und die apostolische Mithe geht weiter: 6,32-34.

Geht es uns nicht hiufig dhnlich, auf diese oder jene Weise? Ist also
die Schwierigkeit, zu einem ,,Sabbat“ zu kommen, einfach ein Teil unse-
rer besonderen Berufung?

Allerdings bekommen die Jinger dann bei Markus doch noch ihren
Sabbat, und was fiir einen! Wir missen nur richtig weiterzulesen verste-
hen. Aus der bis in die Nacht hineingehenden apostolischen Miihe unter
den am einsamen Seeufer zusammengestréomten Massen wird ja durch
die wunderbare Brotvermehrung das groBe eucharistische Fest — Zen-
trum jedes wirklich neutestamentlichen Herrentages: Mk 6,35-44. Und
weil die Zwolf offenbar noch nicht begriffen haben, daB ihr apostoli-
scher Sabbat ihnen gerade zusammen mit dem Sabbat aller Gldubigen
geschenkt werden kann, gibt Jesus ihnen noch einmal in der gleichen
Nacht eine Ruhe mit ihm allein. Sie mithen sich ab unter dem Wind auf
dem See. Da kommt er zu ihnen, steigt zu ihnen ins Boot, und der Wind
legt sich: Mk 6,45-52.

So gibt es offenbar trotz allem auch fiir die zum Wanderapostolat Be-
rufenen einen Tag der Ruhe. Es gibt ihn nicht so, wie selbst Jesus ihn
sich zunichst fiir sie gedacht hat. Es gibt ihn dann aber doch, integriert



Norbert Lohfink 246

in den Sabbat aller Glaubigen. Und es gibt ihn schlieBlich noch einmal
als eigene Gestalt: nur fiir die Jinger, die mit ihrem Herrn im gleichen
Boot sind, wihrend der Wind plétzlich schweigt.

Das ist wahrlich keine leichte Auskunft. Es ist fast ein ProzeB von
»trial and error®. Alles kann eigentlich nur darauf angelegt sein, daB wir
uns selber auf die Suche danach machen, wie der Herr denn uns in unse-
rer Zeit Anteil an seiner Gabe des siebten Tages geben will.

Mir scheint dieses Unternehmen deshalb noch besonders wichtig,
weil ich einen engen Zusammenhang vermute zwischen unseren Schwie-
rigkeiten mit dem Sonntag und unseren Schwierigkeiten, zu einer wirkli-
chen Gestalt einer apostolischen Kommunitit zu finden. Ich glaube, die
»apostolische Kommunitit“ wiirde uns geschenkt werden, wenn wir uns
nicht zu viele Gedanken iiber sie machten, sondern uns eher um die Sa-
che des Sonntags kiimmerten. Das méchte ich im folgenden zu begriin-
den versuchen. Es wird ein lingerer Weg werden. Damit er nicht zu lang
wird, werde ich einige Dinge auch recht unverbunden nebeneinander-
stellen miissen.

»sonntag“ oder ,,Wochenende*?

Wir miissen uns zunichst einig werden, woriiber wir tiberhaupt reden.
Deshalb méchte ich auf einen soziologischen Aspekt aufmerksam
machen.

In Ez 20,12 spricht Gott vom Sabbat folgendermafBen?:

Ich habe ihnen (den Israeliten) meine Sabbattage geschenkt. Diese

sollen das Zeichen sein, an dem meine Beziehung zu ihnen deut-

lich wird. Durch den Sabbat soll erkennbar werden, daf ich,

Jahwe, Israel von den anderen Volkern als heiliges Volk abhebe.
Der Sabbat wiire also etwas, das Israel von der es umgebenden Grolige-
sellschaft sichtbar unterscheidet. Daher stellt sich auch fiir die Christen
von heute die Frage: Unterscheidet unser Sonntag uns Christen von un-
serer GrofBgesellschaft?

Die mesopotamische Gesellschaft, auf die der zitierte Vers urspriing-
lich bezogen war, hatte im Laufe des Jahres viele Feste und viele Tabu-
tage. Aber sie kannte keine dem Sabbat entsprechende rhythmisch wie-
derkehrende Arbeitsruhe. Der Sabbat der Juden machte also sehr deut-
lich sichtbar, daB sie anders waren als ihre Umgebung. Dadurch provo-
zierte er die Frage nach dem Warum.

2 Ich erlaube mir hier und spiter, biblische Texte ein wenig explizierend zu iibersetzen, so
daB} deutlicher werden kann, was sie fiir den Zuysammenhang besagen.



Sonntag 247

Unsere Gesellschaft besitzt aus ihrer christlichen Vorgeschichte - im
Gegensatz zu den Babyloniern - den alle sieben Tage wiederkehrenden
Sonntag als den Tag der Arbeitsruhe. Sie hat ihn sogar zu dem viel brei-
teren ,Wochenende* ausgeweitet. Wenn sich die Arbeitszeiten in Zu-
kunft noch mehr verkiirzen und die Industrie nicht gerade durch diese
Verkiirzung mit Hilfe des Zauberwortes ,Flexibilitat“ es erreicht, daB
der Wochenrhythmus gesellschaftlich zugrunde geht, konnte das Wo-
chenende noch linger werden. So scheint hier alles Christliche vorhan-
den, ja sogar intensiviert zu sein.

Viele von uns nehmen das ja auch so an. Die Priester haben es sich
zum Beispiel oft angewohnt, in Samstagabendmessen da, wo man frither
einmal ,Ite missa est* gesagt hatte, nun den Glidubigen ein ,schones
Wochenende* zu wiinschen, wenn nicht gar ein ,wunderschones®. Mir
scheint allerdings, daB wir auf diese Weise auch wunderschon aufs
Glatteis geraten konnen. Denn: Sind christliche ,,Sonntagspflicht®, von
einer allerbarmenden und sich so gern anpassenden Kirche sogar schon
am Samstag erlaubt, und das ,, Wochenende“ unserer Gesellschaft wirk-
lich kohirente Wirklichkeiten?

Vielleicht sollten wir einmal iiber das ,,Wochenende“ unserer Grof3ge-
sellschaft sowie iiber dazu parallele Dinge wie ,,Freizeit“, ,,Urlaub“ und
neuerdings auch das sogenannte ,,Sabbatjahr* genauer nachdenken. So-
sehr all das geschichtlich vom alten ,Sonntag“, ja vom ,Sabbat“ her-
kommt — enthilt es auch noch deren urspriingliche Sache?

Ich kann jetzt unméglich ins Detail gehen. So will ich nur einen einzi-
gen Gesichtspunkt erwihnen. Alle diese Zeit-Bezirke - von der ,Frei-
zeit“ iibers ,,Wochenende® und den ,Urlaub“ bis hin zum ,Sabbat-
jahr* - gehoren fur unser gesellschaftlich vorgegebenes BewuBtsein ir-
gendwie zusammen und stehen gemeinsam im Gegensatz zu den Zeit-
Bezirken der Berufs- und Lohnarbeit. Fiir die meisten Menschen unserer
Gesellschaft fehit der Zeit der Berufs- und Lohnarbeit vor allem eines:
das , Kreative*. Genau darunter leiden sie. Deshalb leben sie auf die an-
deren, die , freien“ Zeit-Bezirke hin. Dort endlich hoffen sie, ,kreativ*
werden zu kénnen. Oder sie konnen dort zumindest in einer fiir sie iber-
schaubaren Weise und innerhalb von fiir sie erfahrbaren Sinnzusam-
menhingen wie Familie, Haus und Garten in einem anderen und besse-
ren Sinn ,,arbeiten®.

Demgegeniiber ist nun aber der Sonntag, wie die Bibel ihn meint, die
Nachahmung eines Gottes, der nach sechs wahrlich kreativen Tagen
nun gerade am siebten Tag seine Kreativitit abschaltet, der an diesem
Tag ausruht und nur noch atmet.

Wihrend unsere Gesellschaft also den Sonntag (Verzeihung: das Wo-



Norbert Lohfink 248

chenende!) immer mehr zum Ort eigentlicher, als sinnvoll empfundener
Arbeit und Kreativitit werden 14Bt, will die Bibel den Sonntag offenbar
innerhalb einer auch fir den Rest der Woche ganz anders konzipierten
Gesamtstruktur gerade als einen Zeit-Bezirk bewuBt unkreativer ,,con-
templatio® gegeniiber der sechs Tage ausfiillenden kreativen ,,actio®.

Haben da nicht doch erhebliche Verschiebungen stattgefunden? Miif3-
ten wir Christen, wenn es uns gelinge, unserem Sonntag wieder seinen
urspriinglichen Sinn zu geben, nicht recht bald zu wahren AuBenseitern
unserer Gesellschaft werden?

Das alles ist noch keine Problematik, die fiir uns als apostolische Ge-
meinschaften spezifisch wire. Aber haben wir nicht Anteil an der Ah-
nungslosigkeit, mit der die Christen heute sich von unserer Gesellschaft
vordenken lassen, was der Sonntag sei? Ist uns je der Gedanke gekom-
men, es konne eine christliche Alternative zum ,,Wochenende* geben?
Oder meinen wir gar, eine Alternative sei dadurch schon vorhanden,
daB die Christen am Wochenende halt auch noch ihre sogenannte Sonn-
tagspflicht erfiillen? Meinen wir, wir hitten selbst einen hinreichenden
Beitrag zu dieser Alternative geleistet, wenn wir im Zeitalter des chroni-
schen Priestermangels zusitzliche Sonntagsaushilfen iibernehmen ?

Ist Messe gleich Messe?

Das Stichwort ,,Sonntagsaushilfe“ fiihrt zu einem weiteren Punkt. Es
geht um die Frage, inwiefern man in Sonntagsaushilfen fiir sich selbst
zum ,,Sonntag®, ich meine: zur christlichen Sache des Sonntags, kom-
men kann.

Das wird im Einzelfall sehr verschieden sein. Doch grundsitzlich
scheint mir, daBB man Sonntagsaushilfen zunichst einmal unter der Ru-
brik ,,Berufsarbeit“ einordnen muf.

Eine in Vertretung des verhinderten oder iiberforderten Ortspfarrers
gelesene Messe, sosehr sie uns vielleicht sogar auch personlich etwas
gibt oder sosehr eine sonst priesterlose Gemeinde fiir sie dankbar ist, ist
fur den Aushelfenden selbst dann doch nicht ganz dasselbe wie die Eu-
charistie, die der Pfarrer selbst mit seiner Gemeinde am Sonntag feiert.
Denn da begehen ja lebensmiBig zusammengehorige Personen gemein-
sam ,,ihre* Eucharistie. Und man wird — bei allen ekklesiologischen und
kirchenrechtlichen Zusatzaussagen, die angebracht werden miissen —
doch festhalten konnen: Das Urphinomen, und daher auf die Dauer
auch das Normale, ist die gemeinsame Eucharistiefeier derjenigen, die
auch wihrend der Woche durch ihre gemeinsamen Lebensbeziige mit-
einander verbunden sind.



Sonntag 249

Daher kann man sogar fragen: Briuchte ein sonntags hart mit Aus-
hilfsmessen beladener Priester aus einer apostolischen Kommunitét
nicht doch auch noch ,seine“ Eucharistiefeier, bei der er vielleicht nicht
einmal selbst der Zelebrant sein miiite, in der aber ,seine“ christliche
Lebensgemeinschaft zum Hohepunkt ihrer Woche zusammengefiihrt
wird?

Frither, als jeder noch tiglich seine stille Einzelmesse las, gab es in
vielen apostolischen Orden am Sonntag sogenannte ,,Kommunititsmes-
sen®. In sie ging man auch, wenn man am gleichen Tag zu anderer Zeit
noch eine oder mehrere ,.eigene* Messen gefeiert hatte. War das theolo-
gisch so falsch?

Vielleicht ist heute in vielen Kommunititen, selbst wenn man es
mochte, fiir solche ,, Kommunititsmessen* am Sonntag gar kein Raum
mehr. Die ganze Zeit wird fiir den Dienst an anderen Christen ge-
braucht. Aber war es deshalb schon richtig, daB solche ,,Kommunitéts-
messen® ersatzlos gestrichen wurden?

Den Sonntag in die Woche verlegen?

Das fiihrt zu einer weiteren, wieder eher soziologischen Uberlegung. Of-
fenbar kann unsere spezielle Situation uns zwingen, zu unterscheiden
zwischen der Sache des Sonntags und ihrer zeitlichen Ansetzung. Es
scheint in manchen Orden apostolische Kommunititen zu geben, wo die
Sache des Sonntags da ist — aber, notgedrungen, irgendwann in der
Woche.

Wir sollen es uns mit solchen Terminumsetzungen allerdings nicht zu
leicht machen. Sie sind nicht ungefihrlich. In manchen Fillen scheint
die Verlagerung des Termins irgendwann doch der Anfang vom Ende
gewesen zu sein: Es war dann auch in der Woche kein gemeinsamer Ter-
min mehr zu finden, zu viele scherten aus, die Sache ging unter.

Das ist auch leicht begreifbar. Es kann im allgemeinen nur ruinds
sein, wenn man anfingt, an Institutionen zu basteln. Das Sein einer In-
stitution besteht nur darin, daB alle Beteiligten undiskutiert die Erwar-
tung hegen, daB man zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten
Ort und unter bestimmten Umstinden naturgemifl etwas Bestimmtes
tun werde. Solche einfach vorhandenen Erwartungsstrukturen kdnnen
nicht von einzelnen oder von Teilgruppen gefahrlos abgebaut werden.
Hat man fiir eine Sache (hier: die eigentliche Sache des Sonntags) ein-
mal die institutionelle Verankerung geldst (hier: den kalendarischen und
allgemein akzeptierten Zeitpunkt), dann darf man sich nicht wundern,
wenn die Sache selbst iiber kurz oder lang den Bach hinunterschwimmt.



Norbert Lohfink 250

Diese Uberlegung ist besonders angebracht, wenn im konkreten Fall
nicht nur einfach eine Ordenskommunitit in eine solche Terminverlage-
rung verwickelt ist, sondern auch andere Christen mitbetroffen sind.
Nochmals vorsichtiger miiBte man sein, wenn eine Art Symbiose zwi-
schen einer Ordenskommunitit und einer Gemeinschaft erzieherischen,
also auch ,einiibenden“ Charakters besteht — ich denke etwa an Inter-
nate oder Priesterseminare.

In einem Priesterseminar kdme ja zum Beispiel alles darauf an, im zu-
kiinftigen Gemeindepfarrer den Sinn fiir die sonntégliche Eucharistie-
feier als den Hohepunkt der Woche in der Gemeinde zu entwickeln. Die
»Gemeinde®, in der das eingeiibt werden kann, ist in der Seminarphase
notwendigerweise die Seminargemeinschaft selbst, speziell, wenn das
Seminar nicht eng mit einem Bischofsdom verbunden ist. Thr allein ge-
hért man als Seminarist — von der zumindest wihrend der Semester
weithin ruhenden Verbindung zur Heimatgemeinde abgesehen - existen-
tiell zu. Allsonntéglicher und gar dem einzelnen anheimgegebener Be-
such von Pfarrgottesdiensten in der Umgebung mag die liturgisch-prak-
tische Ausbildung férdern, doch fehlt dann die existentielle Gemeinde-
zugehorigkeit. Ist es sinnvoll, das Gefiihl fiir die sonntigliche Euchari-
stie mit der eigenen Gemeinde dadurch entwickeln zu wollen, daB man
zum Beispiel jeden Dienstagabend eine vielleicht sogar recht schén ge-
staltete Seminar-Eucharistie hilt, am Sonntag aber eine Leerstelle 1463t —
weil halt infolge des gesellschaftlich vorgeschriebenen und von nieman-
dem hinterfragten ,,Wochenendes“ oft ein betrichtlicher Teil der Semi-
naristen es fiir sein gutes Recht hilt, von freitags bis sonntags durch
nichts beléstigt zu werden und oft auch gar nicht im Hause zu sein?
Werden die zukinftigen Pfarrer auf diese Weise nicht eher darin einge-
iibt, in bezug auf den Sonntag vor dem Diktat der tibermichtigen nicht-
christlichen Gesellschaft von vornherein zu kapitulieren? Werden sie es
spater pastoral nicht eher auf werktigliche Abendmessen mit dieser
oder jener Restelite abstellen als auf eine Wiedergewinnung des christli-
chen Sonntags fiir ihre Gemeinde?

Das Mirchen von der Sonntagsiiberlastung

Aber zuriick zu uns selbst. Wir erzihlen uns, glaube ich, manchmal ein
Mairchen. Das Mirchen lautet, alle Priester in apostolischen Orden ver-
brachten alle ihre Sonntage von morgens bis abends mit Seelsorgsaushil-
fen und anderen pastoralen Arbeiten und seien deshalb am Sonntag in
keiner Weise auf ,,Kommunit4t“ hin ansprechbar. Das sind Klischeevor-
stellungen, bei einigen von uns vielleicht auch Wunschbilder. Wir soll-



Sonntag 251

ten aber die Fakten nicht aus dem Auge verlieren. Diese sind sehr bunt-
scheckig, und ich kann hochstens andeuten. Ich will es von dem her tun,
was ich in meinem eigenen Orden beobachte.

Da gibt es zum Beispiel die Mitbriider, die fiir Pfarreien, Krankenhiu-
ser oder andere Gemeinschaften und Institutionen seelsorglich verant-
wortlich sind. Fiir sie kann, ebenso wie fiir einen Didzesanpriester, der
einer Pfarrei vorsteht, die sonntdgliche Eucharistie mit ihrer ,,Ge-
meinde* durchaus den Hohepunkt der Woche bilden. Genau diese
Gruppe ist auch in der Tat oft sonntags sehr beschaftigt.

Aber es gibt daneben andere Mitbriider — und oft bestehen unsere
Kommunititen fast nur aus solchen -, deren Arbeitsrhythmus ganz vom
iiblichen Arbeitsthythmus unserer GroBgesellschaft bestimmt ist. Gear-
beitet wird von Montag bis Freitag. Dann kommt das Wochenende.
Hierhin gehoren die verschiedenen Arten von Lehrern, Mitbriider in der
Bildungs- und Medienarbeit, Mitbriider mit Management-Aufgaben.

Von ihnen iibernimmt ein Teil zusétzlich zur eigenen Arbeit sonntags
noch Aushilfen. Ein Teil tut das nicht. Die Aushilfen macht man zum
Teil aus schlichtem und ehrenwertem Pflichtgefiihl, wegen der Priester-
not; zum Teil aber auch, weil man iiberhaupt — neben der vielleicht
recht unpriesterlichen Hauptarbeit — auch manchmal als Priester titig
sein méchte. Warum hat man sich denn zum Priester weihen lassen?

Auch bei vielen Mitbriddern mit eigentlicher ,,Gemeinde oder mit re-
gelmiBigen Sonntagsaushilfen gilt im iibrigen, daB der Nachmittag und
der Abend des Sonntags nur in den seltensten Féllen mit apostolischer
Arbeit besetzt sind.

Bei einzelnen Mitbriidern scheint gerade der Sonntagnachmittag
die einsamste und seelisch schwerste Zeit der ganzen Woche zu sein.
Im Grunde mochte mancher dann ja seinen ,,Sonntag* finden. Vielleicht
hat er deshalb fiir diese Zeit sogar Einladungen in Familien und freund-
schaftliche Kontakte abgewehrt. Vielleicht méchte er nach der aufzeh-
renden Arbeit der Woche und nach den iibernommenen Sonntagsgottes-
diensten des Morgens nun endlich einmal am stillen Sonntagnachmittag
vor Gott zur Ruhe kommen. Einmal nichts tun als nur tief zu atmen, so
wie der Schopfer am siebten Schopfungstag. Und dann macht er viel-
leicht oft die Erfahrung, wie schwer das ist, und wie einsam er ist.

Vielleicht hat mancher schon an einem solchen Sonntagnachmittag
gedacht, daB man jetzt, gerade jetzt, eigentlich nicht alleingelassen sein
diirfte, auch in einem Orden nicht. Vielleicht hat sich an solchen Sonn-
tagnachmittagen schon mancher Ordensaustritt langsam angebahnt.
Wire das nicht gerade die Zeit, in der man sich von einer apostolischen
Kommunitdt umfangen wissen miifite?



Norbert Lohfink 252
»Wiistentag® oder ,, Tag der Versammlung*?

Von der Bibel her sind Sabbat und Sonntag eigentlich nicht als Zeit der
Gottesbegegnung in der Einsamkeit der Wiiste gedacht.

Israel hat an seinen groBen Festen die gewohnte Umgebung verlassen
und sich auf Wallfahrt begeben, gewissermaBen in die Wiiste Sinai, zum
Gottesberg. An den Festen: wie anders konzipieren wir etwa das Weih-
nachtsfest, wenn wir es als das ,,Fest der Familie* in der abgeschlosse-
nen Burg des Eigenheims stilisieren. Israel war da unterwegs. Aber das
war an den Festen. Der Sabbat fand dagegen gerade da statt, wo man
wohnte, und zusammen mit denen, mit denen man zusammenwohnte.
Und er fand nicht als Zeit des Schweigens statt, sondern gemeinsam.
Und auch nicht nur in Form von Familienbesuchen und gemeinsamen
Spaziergingen, sondern vor allem anderen in der Form der »heiligen
Versammlung®. Lesen wir nur das Sabbatgebot in seiner definitiven Fas-
sung, die sich im sogenannten Heiligkeitsgesetz findet:

Sechs Tage lang sollst du deine Arbeit tun.

Am siebten Tag ist volle Arbeitsruhe,

ist heilige Versammlung,

soll keiner von euch irgendeine Arbeit tun.

Es ist ein Ruhetag,

Jahwe geweiht,

an allen euren Orten. (Lev 23,3)
Neutestamentlich interpretieren wir die heilige »Versammlung® natiir-
lich auf die Eucharistiefeier, und daraus resultiert die sogenannte Sonn-
tagspflicht. Das ist auch absolut richtig. Nur ist uns vielleicht manchmal
nicht bewuBt, daB dieses Wort »versammlung® in solchem Zusammen-
hang eigentlich noch etwas anderes meint als einfach nur das, was wir
als Eucharistiefeier rituell zu vollziehen pflegen. Es ist in einem viel ge-
naueren Sinn eine ,, Versammlung“ gemeint.

Ich will versuchen, den uns so fremd gewordenen Sachverhalt von der
Bibel her in den Blick zu bringen®. Setzen wir beim Namen an. ,,Eucha-
ristie” heiBt ,Dank“, genau wie das historisch vorauslaufende hebri-
ische Wort tédah. Gott gemeinsam zu loben und ihm fiir seine Wohlta-
ten in Natur und Geschichte zu danken - das war schon beim alttesta-
mentlichen Sabbat die Aufgabe der ,,Versammlung®, und das ist bei der
neutestamentlichen Eucharistie so geblieben. Darin sind wir uns noch
alle einig. Aber wir meinen nun zu wissen, wie und wofiir man Gott in

? Zum Folgenden sei nachdriicklich verwiesen auf: Gerhard Lohfink, Gottes Taten gehen
weiter. Geschichtstheologie als Grundvollzug neutestamentlicher Gemeinden, Freiburg 1984,
15-43.



Sonntag 253

der Versammlung preist. Und hier sind Verdringungsmechanismen am
Werk gewesen.

Sehen wir uns im unverdichtigen Zeugnis der Apostelgeschichte an,
wofiir dort die Versammlung der Christen ihren Gott preist. Wir erfah-
ren es dort ja mehrfach. Oft werden ganze Gebete zitiert oder von Lukas
nachfiihlend neugeschaffen.

Selbstverstindlich wird Gott gelobt wegen des Werkes der Schopfung
und wegen seines groBen Werkes in der menschlichen Geschichte. Die-
ses umfaBt vor allem die Erwihlung und Fiihrung des Volkes Israel und
dann die Sendung, den Tod und die Auferweckung Jesu von Nazaret —
genau wie jetzt noch bei uns in unseren Préfationen.

Aber das ist nicht alles. Wenn wir genau zusehen, erkennen wir, dal3
die Linie der Taten Gottes, fiir die die Urgemeinde ihn preist, verldngert
wird. Sie reicht bis zu dem Augenblick, in dem die versammelte Ge-
meinde sich jetzt befindet. Und genau die letzten Ereignisse auf dieser
Linie haben eigentlich das ganze Lob ausgelost. Das Allerjiingste, das
Selbsterlebte des Tages oder der letzten, gerade erst vergangenen Tage,
entziindet das Lob. Erst wenn die Flamme des Lobs hieran entziindet
ist, lodert sie iiber der gesamten Kette der herrlichen Taten Gottes.

Natiirlich konnten die frithen Gemeinden ihr Gotteslob nur an ihren
eigenen Erlebnissen entziinden, weil ihnen diese als Erfahrungen von
Gottes Handeln aufgingen. Nicht ohne weiteres ist das, was um uns
herum passiert, ja als Tat Gottes evident. Es muB erst als solche gedeutet
werden. Wenn der Lobpreis gemeinsam erklingen soll, muf3 diese Deu-
tung gemeinsam gewonnen werden.

Wir sehen: Diese heiligen Versammlungen konnten nicht einfach mit
dem Lobpreis beginnen. Der Lobpreis war erst die Frucht eines Er-
kenntnisprozesses. Er muBte sich zunichst einmal in solchen Versamm-
lungen abspielen. DaB3 es so etwas gab, wird uns in der Apostelge-
schichte durchaus noch deutlich, und wir sehen dort auch die innere
Struktur des ganzen Vorgangs.

Die Apostelgeschichte erzihlt mehrfach geradezu modellartig, wie der
Versammlung der Christen
1. Geschehnisse der gerade erst erfahrenen Vergangenheit berichtet

werden, wie
2. diese Geschehnisse theologisch als Taten Gottes oder auch als Wider-

stand gegen Gottes Handeln gedeutet werden und wie
3. dann aus dieser Deutung umfassendes und zugleich konkret sich auf
die jetzigen Erfahrungen zuspitzendes Gotteslob aus dem Mund der
ganzen Versammlung entspringt. Selbstverstandlich kann sich dann
4. mit diesem Lob die Bitte verbinden, Gott mége nun weiter handeln,



Norbert Lohfink 254

durch die hier Versammelten und alliiberall, und er moge die hier

Preisenden als seine Werkzeuge und als seine Zeugen benutzen®.

Erst eine solche in die gemeinsam gelebte eigene Geschichte der Ver-
sammelten eingewebte Danksagung ist ,.eucharistia®, wie sie eigentlich
gemeint ist. Erst sie macht den Sonntag zum Sonntag.

Nehmen wir als Beispiel gleich die ersten Ereignisse nach Pfingsten
(vgl. Apg 4,23-31). Petrus und Johannes waren wegen ihrer freimiitigen
Verkiindigung verhaftet und vor den Hohen Rat gefiihrt worden. Dort
hatte man ihnen verboten, weiter von Jesus zu kiinden. Man hatte sie
dann, zweifellos unter dem Druck der 6ffentlichen Meinung, wieder
freigelassen. Was tun sie nun? Sie gehen zu den ,Ihren“. Das sind die
im Gebet versammelten Christen (vgl. 4,31). Thnen ,berichten sie alles*:
Phase 1. Dann wird — wir erfahren nicht, wie und durch wen — das Be-
richtete gedeutet. Vielleicht entfaltet sich die Deutung auch schon im
Berichten der beiden selbst: Phase 2. Jedenfalls ist es etwas Ungeheures,
was sich dann als Deutung in dem von Lukas wieder berichteten Gebet
- Phase 3 - ausspricht. Die ganze Versammlung spricht es ~eimnmiitig®.
Die héchste religiose Autoritit, die es gab, wird als widergéttlich be-
stimmt und mit den Heiden, die gegen Gott rebellieren, Zusammengese-
hen. Dazu wird das Verhalten des Hohen Rates gegeniiber Petrus und
Johannes in eins gesehen mit seinem fritheren Verhalten gegen Jesus
selbst. So erklingt - Phase 4 — die Bitte an Gott, er mdge sein Werk an
Jesus nun doch durch die Gemeinde weiterwirken, indem er ihr Wort
mit Zeichen und Wundern begleitet.

Wenn dieses Gebet gesprochen ist, geschieht, was — auf diese oder
jene Weise — auch heute noch in jeder Eucharistie, die wirklich eine sol-
che ist, vor sich geht:

Als sie so gebetet hatten, bebte der Ort, an dem sie versammelt wa-

ren, alle wurden mit dem Heiligen Geiste erfiillt, und sie verkiinde-

ten das Wort Gottes mit Freimut. (Apg 4,31)
Nach Ps 82,5 ,erbeben* dann die ,,Grundfesten der Erde“, wenn der
wahre Gott die Gétter der menschlichen Gesellschaft absetzt und selbst
den Gang der Geschichte in die Hand nimmt.

Eucharistie und Apostolat

Gerade der SchluB3 dieser exemplarischen Eucharistieschilderung miiBte
apostolische Kommunitéten aufhorchen lassen. Denn was sich am Ende

*Vgl. Apg 4,23-31; 11,1-18; 12,11-17; 14,26f; 15,1-35; 21,18-20.



Sonntag 255

ereignet, geht sie in besonderer Weise an. Aus der Eucharistie resultiert
geistgetriebene Verkiindigung, Apostolat.

Apostolat, also das, wozu wir speziell berufen sind, entspringt biblisch
demnach aus dem Lobpreis einer versammelten Gemeinde, der Gottes
aktuelles Handeln im Licht der gesamten Heilsgeschichte deutet. Darf
das bei uns dann anders sein? Miissen wir nicht schlieBen, dal auch bei
uns die Erde nur bebt und auch uns nur dann der Geist jener Verkiindi-
gung gegeben wird, der den Gedanken Gottes entspricht, wenn wir uns
immer wieder versammeln, wenn wir uns den Bericht iiber das, was sich
mit uns und um uns herum ereignet hat, anhéren, wenn dies in unserer
Mitte als Handeln Gottes gedeutet wird und in den gemeinsamen Lob-
preis miindet, die wahre Eucharistie?

Wir mégen einwenden: Hier wird von normalen Ortsgemeinden be-
richtet — gilt solches auch von den Wanderaposteln, die ja unser direktes
biblisches Modell sind?

In der Gemeinde der Apostelgeschichte waren die Apostel jedenfalls
dabei. Die Apostelgeschichte erzihlt gerade im Zusammenhang mit der
Aussendung von Missionaren von solchen Gemeindeversammlungen.
AuBerdem miiBBte nach allen Regeln der theologischen Analogie das,
was von der ganzen Gemeinde gilt, dann, wenn es sich auf die Verkiindi-
gung des Wortes bezieht, a fortiori von den dazu besonders berufenen
Wanderaposteln gelten. Aber wir konnen uns auch alles noch unmittel-
bar aus den Evangelien bestétigen lassen.

Nehmen wir aus dem lukanischen Werk die Erzdhlung von der Aus-
sendung und Heimkehr der 72 Jiinger - diese sind ja wahrlich unser
evangelisches Vorbild (vgl. Lk 10,1-24).

In 10,17 kommen die 72 zuriick. Was tun sie? Sie berichten Jesus und
einander voll Freude, dal ihnen sogar die Didmonen untertan waren.
Also: Versammlung und Bericht iiber das gerade Erlebte (Phase 1), hier
iiber den apostolischen Erfolg. Jesus selbst iibernimmt dann die Auf-
gabe der Deutung (Phase 2): ,,Ich sah den Satan wie einen Blitz vom
Himmel fallen. (10,18) Also: In dem, was ihr erlebt habt, hat Gott be-
gonnen, eschatologisch zu handeln. Dann schlieBt Jesus auch den aus
der Deutung resultierenden Lobpreis an (Phase 3): ,,Jesus rief, vom Hei-
ligen Geiste erfiillt, voll Freude aus: Ich preise dich, Vater, Herr des
Himmels und der Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verbor-
gen, den Unmiindigen aber geoffenbart hast.“ (10,21)

So diirfte kein Zweifel bestehen: Jesu Wanderapostel konnen einen
eigenen Kreis bilden; nach ihren apostolischen Reisen versammeln sie
sich wieder, und auch in dieser Versammlung entsteht aus Bericht und
Deutung schlieBlich die Eucharistie.



Norbert Lohfink 256

Ignatius von Loyola, der Griinder des Jesuitenordens, hat sicher nicht
ohne Grund so groBen Wert darauf gelegt, daBl in seiner Gemeinschaft
stindig so etwas wie ein grofies narratives Tun im Gange ist - wenn we-
gen der Zerstreuung iiber die Kontinente nicht in Versammlungen, dann
zumindest in der Form langer und zahlreicher Briefe, die die Wunder
berichten, die Gott in den verschiedensten Lindern durch die wandern-
den Gefahrten gewirkt hat. Dariiber hinaus scheint mir, daB der ganze
ProzeB der geistlichen Unterscheidung, wie er in den . Geistlichen
Ubungen* (nach dem Exerzitienbiichlein) geschehen sollte, theologisch
hier, im wahren Zusammenhang der Eucharistie, seinen inneren Ort hat.
Auch die fir die ignatianische Spiritualitit so wichtige ,, Gewissenserfor-
schung®, die ja in alter Zeit voll ersetzt war, wenn in der Kommunitiits-
messe am Sonntag eine Predigt gehalten worden war, soll den einzelnen
immer neu in das Geheimnis der Eucharistie hineinbinden.

Was bei Ignatius von Loyola gilt, diirfte auch in anderen apostoli-
schen Gemeinschaften in dieser oder jener Form zutreffen. Uberall ist,
sieht man genauer zu, die Versammlung der Gemeinschaft der Ort, von
dem her die apostolische Berufung iiberhaupt nur verstanden werden
kann. Deren ,,Eucharistie“ darf aber nicht einfach eine irgendwo und ir-
gendwie gelesene Messe sein, sondern die Vollgestalt der Versammlung
einer existentiell zusammengehoérenden, in einer gemeinsamen Verkiin-
digungs-Geschichte verbundenen Kommunitit.

Der Sonntag und die geistliche Unterscheidung

In meinem und in vielen anderen Orden gibt es in den letzten Jahren
einen neuen Drang zur ,apostolischen Kommunitit“. Das Apostolat
wird als verkiimmert empfunden, wenn es nur irgendwo strategisch ge-
plant und dann den einzelnen iibergeben wird, wihrend ihr Zusammen-
leben als religiose Gemeinschaft damit nicht viel zu tun hat. Man er-
sehnt die Einheit von beidem.

Im Jesuitenorden ist in diesem Zusammenhang der Versuch wichtig
geworden, das, was in den ,,Geistlichen Ubungen® eher fiir die Findung
des Willens Gottes durch den einzelnen entwickelt ist, als gemeinsames
Tun zu vollziehen. Das Stichwort, das nicht nur an der Basis des Ordens
umgeht, sondern auch durch die Generaloberen und die letzten General-
kongregationen in den Vordergrund geschoben wurde, lautet: , delibera-
tio communitaria®, gemeinschaftliche Unterscheidung der Geister im
Hinblick auf die Erkenntnis der Pline Gottes mit uns. Hier sieht man
das Kerngeschehen, von dem her eine ,apostolische Kommunitit*
denkbar erscheint.



Sonntag 257

Damit soll nicht ausgeschlossen sein, daBl man sich auch um andere
Dinge bemiiht, die eine Gemeinschaft zusammenfiithren oder zumindest
Hindernisse aus dem Weg riumen. Man muf3 auch die iiblichen Grup-
penprozesse zu handhaben verstehen. Man muB3 menschlich miteinan-
der umgehen kénnen. Man muB Zeit fiireinander haben.

Es ist wichtig, daB von all dem nichts iibersprungen wird. Aber letzt-
lich z#hlt es auch wieder nichts, und vieles davon kann sich auch wie ne-
benbei hinterher von selbst ergeben, wenn wir uns nur von Gott wieder
in das Geschehen der wirklichen, konkreten, geschichtsbezogenen ,,Eu-
charistie* hineinziehen lassen. Genau hier und nur hier entspringt im ge-
meinsamen Deuten der erfahrenen Geschichte und im daraus entstehen-
den Lobpreis auch die im Beben der Erde, das heiflt in wirklichen geist-
lichen Erfahrungen des Trostes und des Mifitrostes sich ergebende je
neue Aussendung zum wirklichen, Gottes Plianen tatsdchlich entspre-
chenden Apostolat.

Nun ist aber, wie wir gesehen haben, der uns zunichst aus der Ge-
schichte von Israel her durch all die Jahrhunderte vorgegebene Ort sol-
cher Eucharistie der Sonntag. Natiirlich kann sie sich in besonderen Si-
tuationen auch unabhingig vom Wochenrhythmus jederzeit entfalten.
Das wird bei einer apostolischen Gemeinschaft wahrscheinlich hdufiger
der Fall sein als in einer ortsgebundenen Gemeinde. Trotzdem ist der
Sonntag gewissermaBen die Zeit fiir eine apostolische Kommunitit. Es
ist nicht einzusehen, warum er es nicht auch bei uns sein sollte, wenn es
nur irgendwie moglich ist.

Wir sollten deshalb wieder neu versuchen, den Sonntag zu heiligen.
Wir sollten uns iiberzeugen lassen, daB er noch nicht geheiligt ist, wenn
wir uns den gesellschaftlichen Ritualen des Wochenendes anpassen. Es
miiBte eine Versammlung der Kommunitit geben, und zwar nicht nur
einfach zu dem, was wir schon Eucharistie zu nennen pflegen. Es miil3te
Versammlung im genaueren (und biblischen) Sinne des Wortes sein. In
ihr miiBte so etwas wie Kommunititséffentlichkeit entstehen, in der
man freimiitig berichten und freimiitig deuten kann, so oder so, in der
die Deutung zur Einmiitigkeit hinfinden kann und in der dann aus Be-
richt und Deutung einmiitiges Gebet wird, das im eucharistischen Ritus
gipfelt. Dann wird das apostolische Tun der Woche mit Sicherheit ein
vollig neues Gesicht bekommen.

Ich glaube nicht daran, daB iiber solchem Beginnen Segen ruhen
kann, wenn in einer bestehenden Kommunitit ein Griippchen so etwas
versucht. Es gehort zum Wesen der Sache, da3 Versammlung der Kom-
munitét als ganzer stattfindet. Auch das mull beim Sonntag sein: daB3
alle sich versammeln.



Matthias Hartmann 258

Umgekehrt bin ich iiberzeugt, daB3 wir, wenn wir Sehnsucht nach einer
wirklichen ,,apostolischen Kommunitit“ haben, uns eigentlich nur um
den Sonntag zu kiimmern brauchen. Lassen wir uns von der Bibel her
durch Gott in die wahre Gestalt des Sonntags einfiihren, dann wird uns
die ,,apostolische Kommunitit“ dazugegeben werden.

Es sei erlaubt, zum SchluBl noch einmal auf die Sprachtradition des
Jesuitenordens anzuspielen. Seine Devise lautet: ,,Zur gréBeren Ehre
Gottes“. Nun wird Gott ja nur dann gelobt und geehrt, wenn in mensch-
licher Sprache von seinen groBen Taten gesprochen wird. Ich denke mir
manchmal: Wenn wir Eucharistie feiern und dabei in der Prifation Got-
tes grundlegende Heilstaten aufzihlen, geschieht ,,Ehre Gottes“. Wenn
dabei und im Umfeld jedoch vor dem Hintergrund dieser grundlegen-
den Taten Gottes auch die konkrete Geschichte der Versammelten zur
Sprache kdme und jeweils neu konkrete Einweisung der Versammelten
in den kommenden Dienst am Willen Gottes stattfande, wire das sicher-
lich die ,,gr6Bere* Ehre Gottes.

Die Bedeutung der Eucharistie
fur die Lebenspraxis des Ignatius von Loyola

Matthias Hartmann, Miinster

Schon bald nach den ersten Ignatiusportrits entwickeln die Barock-
kiinstler den Bildtyp ,Heiliger Ignatius“. Sie wollen seine GroBe und
Bedeutung iiber die historischen Einzelheiten hinaus, wie des spani-
schen Mantels oder des Magisterhabits, hervorheben. So kommen sie
auf eine eigenartige Typisierung, die das Ignatiusbild iiber Jahrhunderte
geprigt hat: Ignatius dargestellt als ,,Heiliger im MeBgewand*. Ignatius
kniet im verziickten Gebet, aus der Héhe iiberstrémt ihn ein iiberirdi-
sches Licht, in dem die Anfangsbuchstaben des Namens Jesu erschei-
nen; und er ist mit einem reichbestickten MeBgewand bekleidet. Und
doch ist nirgends ein Altar oder sonstiges liturgisches Geriit zu erken-
nen. So wollen diese Kiinstler Ignatius als jemanden kennzeichnen, der
existentiell von der Eucharistie gepragt ist.

In den folgenden Ausfiihrungen mochte ich dieser Lebensprigung
durch die Eucharistie anhand der persdnlichen Zeugnisse des Ignatius





