
Die Feier des Sonntags und der Lebens- 
rhythmus einer apostolischen Kommunität 
Norbert Lohfink, Frankfurt1 

Nach dem Buch Genesis hat Gott das Werk der Schöpfung in sechs Ta- 
gen getan. Am siebten hat er nicht geschaffen, sondern geruht und tief 
geatmet (vgl. Gen 2,3f; Ex 31,17). 

Nach dem Buch Exodus hat Gott sein großes Werk der Befreiung Is- 
raels aus Ägypten getan. Dann hat er sein Volk in ein Land geführt, dem 
der Ehrenname •die Ruhe" zukommt (vgl. Dtn 12,9). 

Deshalb hat er seinem Volk dann den Rhythmus der Woche ge- 
schenkt: sechs Werk-Tage und einen siebten Tag der Ruhe. Auch in Is- 
raels immer wiederkehrender Erfahrung sollte auf sechs Tage Gestal- 
tung der Welt und Miterleben des Wirkens Gottes in der eigenen Ge- 
schichte ein Tag der Ruhe folgen. Durch ihn konnte man Anteil haben 
an Gottes Ruhe und konnte die durch Gottes Werk in der Geschichte 
gewonnene Freiheit genießen. So sagen es ausdrücklich die Sabbatbe- 
gründungen in den beiden biblischen Fassungen des Dekalogs (Ex 
20,11; Dtn 5,15). 

In diesem Rhythmus sollten auch die Gemeinden des neutestamentli- 
chen Gottesvolkes leben. Der Ruhetag ist nun der •Tag des Herrn" 
(Offb 1,10). Denn in Jesu Auferstehung kulminiert Gottes Werk in sei- 
ner Welt. 

Doch so ganz kommen wir apostolischen Arbeiter dieses Gottesvolkes 
mit dessen ureigenem Lebensrhythmus nicht zurecht. Jeder von uns 
könnte wohl ein Liedlein davon singen. Soweit wir die Schuld nicht ein- 
fach in unserem eigenen Starrsinn und unserer Arbeitswut suchen müs- 
sen, kommt uns vielleicht manchmal der Gedanke, dies könnte unter 
Umständen auch mit unserer besonderen Berufung zusammenhängen. 

1 Es handelt sich um einen Vortrag, der am 25. September 1985 auf einem Provinzsympo- 
sion der Norddeutschen Provinz des Jesuitenordens gehalten wurde. Die Druckfassung 
wurde damals nur ordensintern verbreitet. Dem Gedanken, den Text auch anderen zu- 
gänglich zu machen, habe ich gern entsprochen. Doch habe ich situationsgebundene oder 
spezifisch jesuitische Aussagen getilgt oder so verallgemeinert, daß sie in dieser oder jener 
Form auch für andere Kommunitäten und Gruppen mit apostolischer Ausrichtung Anre- 
gungen enthalten könnten. 



Sonntag 245 

Der Wanderapostel und der Ruhetag 

Ist die Ruhe des siebten Tages vielleicht die besondere Gabe Gottes an 
seine normalen, ortsansässigen Gemeinden - das eigentliche Ziel seines 
Handelns in der Geschichte? Müssen die Wanderapostel, zu deren En- 
keln wir uns rechnen dürfen, in ihrem Dienst an diesen Gemeinden viel- 
leicht ebenso wie auf Weib und Kind und Haus und Acker auch auf die 
beseligende Gabe des heiligen Rhythmus der wohlgegliederten Woche 
verzichten? 

In der Tat wird schon in den synoptischen Evangelien deutlich, daß 
bei den Wanderaposteln die Ruhe nach der Arbeit ein besonderes Pro- 
blem darstellt. 

Die ursprüngliche Abfolge der Geschichten von der Aussendung der 
Zwölf und von ihrer Rückkehr dürfte sich im Markusevangelium erhal- 
ten haben. Zunächst sendet Jesus die Zwölf aus: Mk 6,6-13. Dann wird 
die Zeit ihrer apostolischen Wanderung für den Leser fühlbar gemacht 
durch die Einschaltung des Berichtes über den Tod Johannes des Täu- 
fers: 6,14-29. In 6,30 kehren sie zurück. Nun will ihnen Jesus nach der 
Mühe des apostolischen Werks die Ruhe eines apostolischen Sabbats 
schenken: •Kommt mit, nur ihr, an einen einsamen Ort, wo wir allein 
sind. Ihr sollt euch ein wenig ausruhen!" (6,31) Sie fahren mit dem Boot 
an einen einsamen Ort - aber sofort sind die Volksscharen nachgekom- 
men, und die apostolische Mühe geht weiter: 6,32-34. 

Geht es uns nicht häufig ähnlich, auf diese oder jene Weise? Ist also 
die Schwierigkeit, zu einem •Sabbat" zu kommen, einfach ein Teil unse- 
rer besonderen Berufung? 

Allerdings bekommen die Jünger dann bei Markus doch noch ihren 
Sabbat, und was für einen! Wir müssen nur richtig weiterzulesen verste- 
hen. Aus der bis in die Nacht hineingehenden apostolischen Mühe unter 
den am einsamen Seeufer zusammengeströmten Massen wird ja durch 
die wunderbare Brotvermehrung das große eucharistische Fest - Zen- 
trum jedes wirklich neutestamentlichen Herrentages: Mk 6,35-44. Und 
weil die Zwölf offenbar noch nicht begriffen haben, daß ihr apostoli- 
scher Sabbat ihnen gerade zusammen mit dem Sabbat aller Gläubigen 
geschenkt werden kann, gibt Jesus ihnen noch einmal in der gleichen 
Nacht eine Ruhe mit ihm allein. Sie mühen sich ab unter dem Wind auf 
dem See. Da kommt er zu ihnen, steigt zu ihnen ins Boot, und der Wind 
legt sich: Mk 6,45-52. 

So gibt es offenbar trotz allem auch für die zum Wanderapostolat Be- 
rufenen einen Tag der Ruhe. Es gibt ihn nicht so, wie selbst Jesus ihn 
sich zunächst für sie gedacht hat. Es gibt ihn dann aber doch, integriert 



Norbert Lohfink 246 

in den Sabbat aller Gläubigen. Und es gibt ihn schließlich noch einmal 
als eigene Gestalt: nur für die Jünger, die mit ihrem Herrn im gleichen 
Boot sind, während der Wind plötzlich schweigt. 

Das ist wahrlich keine leichte Auskunft. Es ist fast ein Prozeß von 
•trial and error". Alles kann eigentlich nur darauf angelegt sein, daß wir 
uns selber auf die Suche danach machen, wie der Herr denn uns in unse- 
rer Zeit Anteil an seiner Gabe des siebten Tages geben will. 

Mir scheint dieses Unternehmen deshalb noch besonders wichtig, 
weil ich einen engen Zusammenhang vermute zwischen unseren Schwie- 
rigkeiten mit dem Sonntag und unseren Schwierigkeiten, zu einer wirkli- 
chen Gestalt einer apostolischen Kommunität zu finden. Ich glaube, die 
•apostolische Kommunität" würde uns geschenkt werden, wenn wir uns 
nicht zu viele Gedanken über sie machten, sondern uns eher um die Sa- 
che des Sonntags kümmerten. Das möchte ich im folgenden zu begrün- 
den versuchen. Es wird ein längerer Weg werden. Damit er nicht zu lang 
wird, werde ich einige Dinge auch recht unverbunden nebeneinander- 
stellen müssen. 

•Sonntag" oder •Wochenende"? 

Wir müssen uns zunächst einig werden, worüber wir überhaupt reden. 
Deshalb möchte ich auf einen soziologischen Aspekt aufmerksam 
machen. 

In Ez 20,12 spricht Gott vom Sabbat folgendermaßen2: 
Ich habe ihnen (den Israeliten) meine Sabbattage geschenkt. Diese 
sollen das Zeichen sein, an dem meine Beziehung zu ihnen deut- 
lich wird.  Durch den Sabbat soll erkennbar werden, daß ich, 
Jahwe, Israel von den anderen Völkern als heiliges Volk abhebe. 

Der Sabbat wäre also etwas, das Israel von der es umgebenden Großge- 
sellschaft sichtbar unterscheidet. Daher stellt sich auch für die Christen 
von heute die Frage: Unterscheidet unser Sonntag uns Christen von un- 
serer Großgesellschaft? 

Die mesopotamische Gesellschaft, auf die der zitierte Vers ursprüng- 
lich bezogen war, hatte im Laufe des Jahres viele Feste und viele Tabu- 
tage. Aber sie kannte keine dem Sabbat entsprechende rhythmisch wie- 
derkehrende Arbeitsruhe. Der Sabbat der Juden machte also sehr deut- 
lich sichtbar, daß sie anders waren als ihre Umgebung. Dadurch provo- 
zierte er die Frage nach dem Warum. 

2 Ich erlaube mir hier und später, biblische Texte ein wenig explizierend zu übersetzen, so 
daß deutlicher werden kann, was sie für den Zusammenhang besagen. 



Sonntag 247 

Unsere Gesellschaft besitzt aus ihrer christlichen Vorgeschichte - im 
Gegensatz zu den Babyloniern - den alle sieben Tage wiederkehrenden 
Sonntag als den Tag der Arbeitsruhe. Sie hat ihn sogar zu dem viel brei- 
teren •Wochenende" ausgeweitet. Wenn sich die Arbeitszeiten in Zu- 
kunft noch mehr verkürzen und die Industrie nicht gerade durch diese 
Verkürzung mit Hilfe des Zauberwortes •Flexibilität" es erreicht, daß 
der Wochenrhythmus gesellschaftlich zugrunde geht, könnte das Wo- 
chenende noch länger werden. So scheint hier alles Christliche vorhan- 
den, ja sogar intensiviert zu sein. 

Viele von uns nehmen das ja auch so an. Die Priester haben es sich 
zum Beispiel oft angewöhnt, in Samstagabendmessen da, wo man früher 
einmal •Ite missa est" gesagt hatte, nun den Gläubigen ein •schönes 
Wochenende" zu wünschen, wenn nicht gar ein •wunderschönes". Mir 
scheint allerdings, daß wir auf diese Weise auch wunderschön aufs 
Glatteis geraten können. Denn: Sind christliche •Sonntagspflicht", von 
einer allerbarmenden und sich so gern anpassenden Kirche sogar schon 
am Samstag erlaubt, und das •Wochenende" unserer Gesellschaft wirk- 
lich kohärente Wirklichkeiten? 

Vielleicht sollten wir einmal über das •Wochenende" unserer Großge- 
sellschaft sowie über dazu parallele Dinge wie •Freizeit", •Urlaub" und 
neuerdings auch das sogenannte •Sabbatjahr" genauer nachdenken. So- 
sehr all das geschichtlich vom alten •Sonntag", ja vom •Sabbat" her- 
kommt - enthält es auch noch deren ursprüngliche Sache? 

Ich kann jetzt unmöglich ins Detail gehen. So will ich nur einen einzi- 
gen Gesichtspunkt erwähnen. Alle diese Zeit-Bezirke - von der •Frei- 
zeit" übers •Wochenende" und den •Urlaub" bis hin zum •Sabbat- 
jahr" - gehören für unser gesellschaftlich vorgegebenes Bewußtsein ir- 
gendwie zusammen und stehen gemeinsam im Gegensatz zu den Zeit- 
Bezirken der Berufs- und Lohnarbeit. Für die meisten Menschen unserer 
Gesellschaft fehlt der Zeit der Berufs- und Lohnarbeit vor allem eines: 
das •Kreative". Genau darunter leiden sie. Deshalb leben sie auf die an- 
deren, die •freien" Zeit-Bezirke hin. Dort endlich hoffen sie, •kreativ" 
werden zu können. Oder sie können dort zumindest in einer für sie über- 
schaubaren Weise und innerhalb von für sie erfahrbaren Sinnzusam- 
menhängen wie Familie, Haus und Garten in einem anderen und besse- 
ren Sinn •arbeiten". 

Demgegenüber ist nun aber der Sonntag, wie die Bibel ihn meint, die 
Nachahmung eines Gottes, der nach sechs wahrlich kreativen Tagen 
nun gerade am siebten Tag seine Kreativität abschaltet, der an diesem 
Tag ausruht und nur noch atmet. 

Während unsere Gesellschaft also den Sonntag (Verzeihung: das Wo- 



Norbert Lohfink 248 

chenende!) immer mehr zum Ort eigentlicher, als sinnvoll empfundener 
Arbeit und Kreativität werden läßt, will die Bibel den Sonntag offenbar 
innerhalb einer auch für den Rest der Woche ganz anders konzipierten 
Gesamtstruktur gerade als einen Zeit-Bezirk bewußt unkreativer •con- 
templatio" gegenüber der sechs Tage ausfüllenden kreativen •actio". 

Haben da nicht doch erhebliche Verschiebungen stattgefunden? Müß- 
ten wir Christen, wenn es uns gelänge, unserem Sonntag wieder seinen 
ursprünglichen Sinn zu geben, nicht recht bald zu wahren Außenseitern 
unserer Gesellschaft werden? 

Das alles ist noch keine Problematik, die für uns als apostolische Ge- 
meinschaften spezifisch wäre. Aber haben wir nicht Anteil an der Ah- 
nungslosigkeit, mit der die Christen heute sich von unserer Gesellschaft 
vordenken lassen, was der Sonntag sei? Ist uns je der Gedanke gekom- 
men, es könne eine christliche Alternative zum •Wochenende" geben? 
Oder meinen wir gar, eine Alternative sei dadurch schon vorhanden, 
daß die Christen am Wochenende halt auch noch ihre sogenannte Sonn- 
tagspflicht erfüllen? Meinen wir, wir hätten selbst einen hinreichenden 
Beitrag zu dieser Alternative geleistet, wenn wir im Zeitalter des chroni- 
schen Priestermangels zusätzliche Sonntagsaushilfen übernehmen? 

Ist Messe gleich Messe? 

Das Stichwort •Sonntagsaushilfe" führt zu einem weiteren Punkt. Es 
geht um die Frage, inwiefern man in Sonntagsaushilfen für sich selbst 
zum •Sonntag", ich meine: zur christlichen Sache des Sonntags, kom- 
men kann. 

Das wird im Einzelfall sehr verschieden sein. Doch grundsätzlich 
scheint mir, daß man Sonntagsaushilfen zunächst einmal unter der Ru- 
brik •Berufsarbeit" einordnen muß. 

Eine in Vertretung des verhinderten oder überforderten Ortspfarrers 
gelesene Messe, sosehr sie uns vielleicht sogar auch persönlich etwas 
gibt oder sosehr eine sonst priesterlose Gemeinde für sie dankbar ist, ist 
für den Aushelfenden selbst dann doch nicht ganz dasselbe wie die Eu- 
charistie, die der Pfarrer selbst mit seiner Gemeinde am Sonntag feiert. 
Denn da begehen ja lebensmäßig zusammengehörige Personen gemein- 
sam •ihre" Eucharistie. Und man wird - bei allen ekklesiologischen und 
kirchenrechtlichen Zusatzaussagen, die angebracht werden müssen - 
doch festhalten können: Das Urphänomen, und daher auf die Dauer 
auch das Normale, ist die gemeinsame Eucharistiefeier derjenigen, die 
auch während der Woche durch ihre gemeinsamen Lebensbezüge mit- 
einander verbunden sind. 



Sonntag ^4" 

Daher kann man sogar fragen: Brauchte ein sonntags hart mit Aus- 
hilfsmessen beladener Priester aus einer apostolischen Kommunität 
nicht doch auch noch •seine" Eucharistiefeier, bei der er vielleicht nicht 
einmal selbst der Zelebrant sein müßte, in der aber •seine" christliche 
Lebensgemeinschaft zum Höhepunkt ihrer Woche zusammengeführt 
wird? 

Früher, als jeder noch täglich seine stille Einzelmesse las, gab es in 
vielen apostolischen Orden am Sonntag sogenannte •Kommunitätsmes- 
sen". In sie ging man auch, wenn man am gleichen Tag zu anderer Zeit 
noch eine oder mehrere •eigene" Messen gefeiert hatte. War das theolo- 
gisch so falsch? 

Vielleicht ist heute in vielen Kommunitäten, selbst wenn man es 
möchte, für solche •Kommunitätsmessen" am Sonntag gar kein Raum 
mehr. Die ganze Zeit wird für den Dienst an anderen Christen ge- 
braucht. Aber war es deshalb schon richtig, daß solche •Kommunitäts- 
messen" ersatzlos gestrichen wurden? 

Den Sonntag in die Woche verlegen? 

Das führt zu einer weiteren, wieder eher soziologischen Überlegung. Of- 
fenbar kann unsere spezielle Situation uns zwingen, zu unterscheiden 
zwischen der Sache des Sonntags und ihrer zeitlichen Ansetzung. Es 
scheint in manchen Orden apostolische Kommunitäten zu geben, wo die 
Sache des Sonntags da ist - aber, notgedrungen, irgendwann in der 
Woche. 

Wir sollen es uns mit solchen Terminumsetzungen allerdings nicht zu 
leicht machen. Sie sind nicht ungefährlich. In manchen Fällen scheint 
die Verlagerung des Termins irgendwann doch der Anfang vom Ende 
gewesen zu sein: Es war dann auch in der Woche kein gemeinsamer Ter- 
min mehr zu finden, zu viele scherten aus, die Sache ging unter. 

Das ist auch leicht begreifbar. Es kann im allgemeinen nur ruinös 
sein, wenn man anfängt, an Institutionen zu basteln. Das Sein einer In- 
stitution besteht nur darin, daß alle Beteiligten undiskutiert die Erwar- 
tung hegen, daß man zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten 
Ort und unter bestimmten Umständen naturgemäß etwas Bestimmtes 
tun werde. Solche einfach vorhandenen Erwartungsstrukturen können 
nicht von einzelnen oder von Teilgruppen gefahrlos abgebaut werden. 
Hat man für eine Sache (hier: die eigentliche Sache des Sonntags) ein- 
mal die institutionelle Verankerung gelöst (hier: den kalendarischen und 
allgemein akzeptierten Zeitpunkt), dann darf man sich nicht wundern, 
wenn die Sache selbst über kurz oder lang den Bach hinunterschwimmt. 



Norbert Lohfink 250 

Diese Überlegung ist besonders angebracht, wenn im konkreten Fall 
nicht nur einfach eine Ordenskommunität in eine solche Terminverlage- 
rung verwickelt ist, sondern auch andere Christen mitbetroffen sind. 
Nochmals vorsichtiger müßte man sein, wenn eine Art Symbiose zwi- 
schen einer Ordenskommunität und einer Gemeinschaft erzieherischen, 
also auch •einübenden" Charakters besteht - ich denke etwa an Inter- 
nate oder Priesterseminare. 

In einem Priesterseminar käme ja zum Beispiel alles darauf an, im zu- 
künftigen Gemeindepfarrer den Sinn für die sonntägliche Eucharistie- 
feier als den Höhepunkt der Woche in der Gemeinde zu entwickeln. Die 
•Gemeinde", in der das eingeübt werden kann, ist in der Seminarphase 
notwendigerweise die Seminargemeinschaft selbst, speziell, wenn das 
Seminar nicht eng mit einem Bischofsdom verbunden ist. Ihr allein ge- 
hört man als Seminarist - von der zumindest während der Semester 
weithin ruhenden Verbindung zur Heimatgemeinde abgesehen - existen- 
tiell zu. Allsonntäglicher und gar dem einzelnen anheimgegebener Be- 
such von Pfarrgottesdiensten in der Umgebung mag die liturgisch-prak- 
tische Ausbildung fördern, doch fehlt dann die existentielle Gemeinde- 
zugehörigkeit. Ist es sinnvoll, das Gefühl für die sonntägliche Euchari- 
stie mit der eigenen Gemeinde dadurch entwickeln zu wollen, daß man 
zum Beispiel jeden Dienstagabend eine vielleicht sogar recht schön ge- 
staltete Seminar-Eucharistie hält, am Sonntag aber eine Leerstelle läßt - 
weil halt infolge des gesellschaftlich vorgeschriebenen und von nieman- 
dem hinterfragten •Wochenendes" oft ein beträchtlicher Teil der Semi- 
naristen es für sein gutes Recht hält, von freitags bis sonntags durch 
nichts belästigt zu werden und oft auch gar nicht im Hause zu sein? 
Werden die zukünftigen Pfarrer auf diese Weise nicht eher darin einge- 
übt, in bezug auf den Sonntag vor dem Diktat der übermächtigen nicht- 
christlichen Gesellschaft von vornherein zu kapitulieren? Werden sie es 
später pastoral nicht eher auf werktägliche Abendmessen mit dieser 
oder jener Restelite abstellen als auf eine Wiedergewinnung des christli- 
chen Sonntags für ihre Gemeinde? 

Das Märchen von der Sonntagsüberlastung 

Aber zurück zu uns selbst. Wir erzählen uns, glaube ich, manchmal ein 
Märchen. Das Märchen lautet, alle Priester in apostolischen Orden ver- 
brächten alle ihre Sonntage von morgens bis abends mit Seelsorgsaushil- 
fen und anderen pastoralen Arbeiten und seien deshalb am Sonntag in 
keiner Weise auf •Kommunität" hin ansprechbar. Das sind Klischeevor- 
stellungen, bei einigen von uns vielleicht auch Wunschbilder. Wir soll- 



c      , 251 Sonntag 

ten aber die Fakten nicht aus dem Auge verlieren. Diese sind sehr bunt- 
scheckig, und ich kann höchstens andeuten. Ich will es von dem her tun, 
was ich in meinem eigenen Orden beobachte. 

Da gibt es zum Beispiel die Mitbrüder, die für Pfarreien, Krankenhäu- 
ser oder andere Gemeinschaften und Institutionen seelsorglich verant- 
wortlich sind. Für sie kann, ebenso wie für einen Diözesanpriester, der 
einer Pfarrei vorsteht, die sonntägliche Eucharistie mit ihrer •Ge- 
meinde" durchaus den Höhepunkt der Woche bilden. Genau diese 
Gruppe ist auch in der Tat oft sonntags sehr beschäftigt. 

Aber es gibt daneben andere Mitbrüder - und oft bestehen unsere 
Kommunitäten fast nur aus solchen -, deren Arbeitsrhythmus ganz vom 
üblichen Arbeitsrhythmus unserer Großgesellschaft bestimmt ist. Gear- 
beitet wird von Montag bis Freitag. Dann kommt das Wochenende. 
Hierhin gehören die verschiedenen Arten von Lehrern, Mitbrüder in der 
Bildungs- und Medienarbeit, Mitbrüder mit Management-Aufgaben. 

Von ihnen übernimmt ein Teil zusätzlich zur eigenen Arbeit sonntags 
noch Aushilfen. Ein Teil tut das nicht. Die Aushilfen macht man zum 
Teil aus schlichtem und ehrenwertem Pflichtgefühl, wegen der Priester- 
not; zum Teil aber auch, weil man überhaupt - neben der vielleicht 
recht unpriesterlichen Hauptarbeit - auch manchmal als Priester tätig 
sein möchte. Warum hat man sich denn zum Priester weihen lassen? 

Auch bei vielen Mitbrüdern mit eigentlicher •Gemeinde" oder mit re- 
gelmäßigen Sonntagsaushilfen gilt im übrigen, daß der Nachmittag und 
der Abend des Sonntags nur in den seltensten Fällen mit apostolischer 
Arbeit besetzt sind. 

Bei einzelnen Mitbrüdern scheint gerade der Sonntagnachmittag 
die einsamste und seelisch schwerste Zeit der ganzen Woche zu sein. 
Im Grunde möchte mancher dann ja seinen •Sonntag" finden. Vielleicht 
hat er deshalb für diese Zeit sogar Einladungen in Familien und freund- 
schaftliche Kontakte abgewehrt. Vielleicht möchte er nach der aufzeh- 
renden Arbeit der Woche und nach den übernommenen Sonntagsgottes- 
diensten des Morgens nun endlich einmal am stillen Sonntagnachmittag 
vor Gott zur Ruhe kommen. Einmal nichts tun als nur tief zu atmen, so 
wie der Schöpfer am siebten Schöpfungstag. Und dann macht er viel- 
leicht oft die Erfahrung, wie schwer das ist, und wie einsam er ist. 

Vielleicht hat mancher schon an einem solchen Sonntagnachmittag 
gedacht, daß man jetzt, gerade jetzt, eigentlich nicht alleingelassen sein 
dürfte, auch in einem Orden nicht. Vielleicht hat sich an solchen Sonn- 
tagnachmittagen schon mancher Ordensaustritt langsam angebahnt. 
Wäre das nicht gerade die Zeit, in der man sich von einer apostolischen 
Kommunität umfangen wissen müßte? 



Norbert Lohfink 252 

•Wüstentag" oder •Tag der Versammlung"? 

Von der Bibel her sind Sabbat und Sonntag eigentlich nicht als Zeit der 
Gottesbegegnung in der Einsamkeit der Wüste gedacht. 

Israel hat an seinen großen Festen die gewohnte Umgebung verlassen 
und sich auf Wallfahrt begeben, gewissermaßen in die Wüste Sinai, zum 
Gottesberg. An den Festen: wie anders konzipieren wir etwa das Weih- 
nachtsfest, wenn wir es als das •Fest der Familie" in der abgeschlosse- 
nen Burg des Eigenheims stilisieren. Israel war da unterwegs. Aber das 
war an den Festen. Der Sabbat fand dagegen gerade da statt, wo man 
wohnte, und zusammen mit denen, mit denen man zusammenwohnte. 
Und er fand nicht als Zeit des Schweigens statt, sondern gemeinsam. 
Und auch nicht nur in Form von Familienbesuchen und gemeinsamen 
Spaziergängen, sondern vor allem anderen in der Form der •heiligen 
Versammlung". Lesen wir nur das Sabbatgebot in seiner definitiven Fas- 
sung, die sich im sogenannten Heiligkeitsgesetz findet: 

Sechs Tage lang sollst du deine Arbeit tun. 
Am siebten Tag ist volle Arbeitsruhe, 
ist heilige Versammlung, 
soll keiner von euch irgendeine Arbeit tun. 
Es ist ein Ruhetag, 
Jahwe geweiht, 
an allen euren Orten. (Lev 23,3) 

Neutestamentlich interpretieren wir die heilige •Versammlung" natür- 
lich auf die Eucharistiefeier, und daraus resultiert die sogenannte Sonn- 
tagspflicht. Das ist auch absolut richtig. Nur ist uns vielleicht manchmal 
nicht bewußt, daß dieses Wort •Versammlung" in solchem Zusammen- 
hang eigentlich noch etwas anderes meint als einfach nur das, was wir 
als Eucharistiefeier rituell zu vollziehen pflegen. Es ist in einem viel ge- 
naueren Sinn eine •Versammlung" gemeint. 

Ich will versuchen, den uns so fremd gewordenen Sachverhalt von der 
Bibel her in den Blick zu bringen3. Setzen wir beim Namen an. •Eucha- 
ristie" heißt •Dank", genau wie das historisch vorauslaufende hebrä- 
ische Wort tödäh. Gott gemeinsam zu loben und ihm für seine Wohlta- 
ten in Natur und Geschichte zu danken - das war schon beim alttesta- 
mentlichen Sabbat die Aufgabe der •Versammlung", und das ist bei der 
neutestamentlichen Eucharistie so geblieben. Darin sind wir uns noch 
alle einig. Aber wir meinen nun zu wissen, wie und wofür man Gott in 

3 Zum Folgenden sei nachdrücklich verwiesen auf: Gerhard Lohfink, Gottes Taten gehen 
weiter. Geschichtstheologie als Grundvollzug neutestamentlicher Gemeinden Freibure 1984 
15-43. ' 



Sonntag 253 

der Versammlung preist. Und hier sind Verdrängungsmechanismen am 
Werk gewesen. 

Sehen wir uns im unverdächtigen Zeugnis der Apostelgeschichte an, 
wofür dort die Versammlung der Christen ihren Gott preist. Wir erfah- 
ren es dort ja mehrfach. Oft werden ganze Gebete zitiert oder von Lukas 
nachfühlend neugeschaffen. 

Selbstverständlich wird Gott gelobt wegen des Werkes der Schöpfung 
und wegen seines großen Werkes in der menschlichen Geschichte. Die- 
ses umfaßt vor allem die Erwählung und Führung des Volkes Israel und 
dann die Sendung, den Tod und die Auferweckung Jesu von Nazaret - 
genau wie jetzt noch bei uns in unseren Präfationen. 

Aber das ist nicht alles. Wenn wir genau zusehen, erkennen wir, daß 
die Linie der Taten Gottes, für die die Urgemeinde ihn preist, verlängert 
wird. Sie reicht bis zu dem Augenblick, in dem die versammelte Ge- 
meinde sich jetzt befindet. Und genau die letzten Ereignisse auf dieser 
Linie haben eigentlich das ganze Lob ausgelöst. Das Allerjüngste, das 
Selbsterlebte des Tages oder der letzten, gerade erst vergangenen Tage, 
entzündet das Lob. Erst wenn die Flamme des Lobs hieran entzündet 
ist, lodert sie über der gesamten Kette der herrlichen Taten Gottes. 

Natürlich konnten die frühen Gemeinden ihr Gotteslob nur an ihren 
eigenen Erlebnissen entzünden, weil ihnen diese als Erfahrungen von 
Gottes Handeln aufgingen. Nicht ohne weiteres ist das, was um uns 
herum passiert, ja als Tat Gottes evident. Es muß erst als solche gedeutet 
werden. Wenn der Lobpreis gemeinsam erklingen soll, muß diese Deu- 
tung gemeinsam gewonnen werden. 

Wir sehen: Diese heiligen Versammlungen konnten nicht einfach mit 
dem Lobpreis beginnen. Der Lobpreis war erst die Frucht eines Er- 
kenntnisprozesses. Er mußte sich zunächst einmal in solchen Versamm- 
lungen abspielen. Daß es so etwas gab, wird uns in der Apostelge- 
schichte durchaus noch deutlich, und wir sehen dort auch die innere 
Struktur des ganzen Vorgangs. 

Die Apostelgeschichte erzählt mehrfach geradezu modellartig, wie der 
Versammlung der Christen 
1. Geschehnisse der gerade erst erfahrenen Vergangenheit berichtet 

werden, wie 
2. diese Geschehnisse theologisch als Taten Gottes oder auch als Wider- 

stand gegen Gottes Handeln gedeutet werden und wie 
3. dann aus dieser Deutung umfassendes und zugleich konkret sich auf 

die jetzigen Erfahrungen zuspitzendes Gotteslob aus dem Mund der 
ganzen Versammlung entspringt. Selbstverständlich kann sich dann 

4. mit diesem Lob die Bitte verbinden, Gott möge nun weiter handeln, 



Norbert Lohfink 254 

durch die hier Versammelten und allüberall, und er möge die hier 
Preisenden als seine Werkzeuge und als seine Zeugen benutzen4. 

Erst eine solche in die gemeinsam gelebte eigene Geschichte der Ver- 
sammelten eingewebte Danksagung ist •eucharistia", wie sie eigentlich 
gemeint ist. Erst sie macht den Sonntag zum Sonntag. 

Nehmen wir als Beispiel gleich die ersten Ereignisse nach Pfingsten 
(vgl. Apg 4,23-31). Petrus und Johannes waren wegen ihrer freimütigen 
Verkündigung verhaftet und vor den Hohen Rat geführt worden. Dort 
hatte man ihnen verboten, weiter von Jesus zu künden. Man hatte sie 
dann, zweifellos unter dem Druck der öffentlichen Meinung, wieder 
freigelassen. Was tun sie nun? Sie gehen zu den •Ihren". Das sind die 
im Gebet versammelten Christen (vgl. 4,31). Ihnen •berichten sie alles": 
Phase 1. Dann wird - wir erfahren nicht, wie und durch wen - das Be- 
richtete gedeutet. Vielleicht entfaltet sich die Deutung auch schon im 
Berichten der beiden selbst: Phase 2. Jedenfalls ist es etwas Ungeheures, 
was sich dann als Deutung in dem von Lukas wieder berichteten Gebet 
- Phase 3 - ausspricht. Die ganze Versammlung spricht es •einmütig". 
Die höchste religiöse Autorität, die es gab, wird als widergöttlich be- 
stimmt und mit den Heiden, die gegen Gott rebellieren, zusammengese- 
hen. Dazu wird das Verhalten des Hohen Rates gegenüber Petrus und 
Johannes in eins gesehen mit seinem früheren Verhalten gegen Jesus 
selbst. So erklingt - Phase 4 - die Bitte an Gott, er möge sein Werk an 
Jesus nun doch durch die Gemeinde weiterwirken, indem er ihr Wort 
mit Zeichen und Wundern begleitet. 

Wenn dieses Gebet gesprochen ist, geschieht, was - auf diese oder 
jene Weise - auch heute noch in jeder Eucharistie, die wirklich eine sol- 
che ist, vor sich geht: 

Als sie so gebetet hatten, bebte der Ort, an dem sie versammelt wa- 
ren, alle wurden mit dem Heiligen Geiste erfüllt, und sie verkünde- 
ten das Wort Gottes mit Freimut. (Apg 4,31) 

Nach Ps 82,5 •erbeben" dann die •Grundfesten der Erde", wenn der 
wahre Gott die Götter der menschlichen Gesellschaft absetzt und selbst 
den Gang der Geschichte in die Hand nimmt. 

Eucharistie und Apostolat 

Gerade der Schluß dieser exemplarischen Eucharistieschilderung müßte 
apostolische Kommunitäten aufhorchen lassen. Denn was sich am Ende 

"Vgl. Apg 4,23-31; 11,1-18; 12,11-17; 14,26f; 15,1-35; 21,18-20. 



Sonntag 255 

ereignet, geht sie in besonderer Weise an. Aus der Eucharistie resultiert 
geistgetriebene Verkündigung, Apostolat. 

Apostolat, also das, wozu wir speziell berufen sind, entspringt biblisch 
demnach aus dem Lobpreis einer versammelten Gemeinde, der Gottes 
aktuelles Handeln im Licht der gesamten Heilsgeschichte deutet. Darf 
das bei uns dann anders sein? Müssen wir nicht schließen, daß auch bei 
uns die Erde nur bebt und auch uns nur dann der Geist jener Verkündi- 
gung gegeben wird, der den Gedanken Gottes entspricht, wenn wir uns 
immer wieder versammeln, wenn wir uns den Bericht über das, was sich 
mit uns und um uns herum ereignet hat, anhören, wenn dies in unserer 
Mitte als Handeln Gottes gedeutet wird und in den gemeinsamen Lob- 
preis mündet, die wahre Eucharistie? 

Wir mögen einwenden: Hier wird von normalen Ortsgemeinden be- 
richtet - gilt solches auch von den Wanderaposteln, die ja unser direktes 
biblisches Modell sind? 

In der Gemeinde der Apostelgeschichte waren die Apostel jedenfalls 
dabei. Die Apostelgeschichte erzählt gerade im Zusammenhang mit der 
Aussendung von Missionaren von solchen Gemeindeversammlungen. 
Außerdem müßte nach allen Regeln der theologischen Analogie das, 
was von der ganzen Gemeinde gilt, dann, wenn es sich auf die Verkündi- 
gung des Wortes bezieht, a fortiori von den dazu besonders berufenen 
Wanderaposteln gelten. Aber wir können uns auch alles noch unmittel- 
bar aus den Evangelien bestätigen lassen. 

Nehmen wir aus dem lukanischen Werk die Erzählung von der Aus- 
sendung und Heimkehr der 72 Jünger - diese sind ja wahrlich unser 
evangelisches Vorbild (vgl. Lk 10,1-24). 

In 10,17 kommen die 72 zurück. Was tun sie? Sie berichten Jesus und 
einander voll Freude, daß ihnen sogar die Dämonen Untertan waren. 
Also: Versammlung und Bericht über das gerade Erlebte (Phase 1), hier 
über den apostolischen Erfolg. Jesus selbst übernimmt dann die Auf- 
gabe der Deutung (Phase 2): •Ich sah den Satan wie einen Blitz vom 
Himmel fallen." (10,18) Also: In dem, was ihr erlebt habt, hat Gott be- 
gonnen, eschatologisch zu handeln. Dann schließt Jesus auch den aus 
der Deutung resultierenden Lobpreis an (Phase 3): •Jesus rief, vom Hei- 
ligen Geiste erfüllt, voll Freude aus: Ich preise dich, Vater, Herr des 
Himmels und der Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verbor- 
gen, den Unmündigen aber geoffenbart hast." (10,21) 

So dürfte kein Zweifel bestehen: Jesu Wanderapostel können einen 
eigenen Kreis bilden; nach ihren apostolischen Reisen versammeln sie 
sich wieder, und auch in dieser Versammlung entsteht aus Bericht und 
Deutung schließlich die Eucharistie. 



Norbert Lohfink 256 

Ignatius von Loyola, der Gründer des Jesuitenordens, hat sicher nicht 
ohne Grund so großen Wert darauf gelegt, daß in seiner Gemeinschaft 
ständig so etwas wie ein großes narratives Tun im Gange ist - wenn we- 
gen der Zerstreuung über die Kontinente nicht in Versammlungen, dann 
zumindest in der Form langer und zahlreicher Briefe, die die Wunder 
berichten, die Gott in den verschiedensten Ländern durch die wandern- 
den Gefährten gewirkt hat. Darüber hinaus scheint mir, daß der ganze 
Prozeß der geistlichen Unterscheidung, wie er in den •Geistlichen 
Übungen" (nach dem Exerzitienbüchlein) geschehen sollte, theologisch 
hier, im wahren Zusammenhang der Eucharistie, seinen inneren Ort hat. 
Auch die für die ignatianische Spiritualität so wichtige •Gewissenserfor- 
schung", die ja in alter Zeit voll ersetzt war, wenn in der Kommunitäts- 
messe am Sonntag eine Predigt gehalten worden war, soll den einzelnen 
immer neu in das Geheimnis der Eucharistie hineinbinden. 

Was bei Ignatius von Loyola gilt, dürfte auch in anderen apostoli- 
schen Gemeinschaften in dieser oder jener Form zutreffen. Überall ist, 
sieht man genauer zu, die Versammlung der Gemeinschaft der Ort, von 
dem her die apostolische Berufung überhaupt nur verstanden werden 
kann. Deren •Eucharistie" darf aber nicht einfach eine irgendwo und ir- 
gendwie gelesene Messe sein, sondern die Vollgestalt der Versammlung 
einer existentiell zusammengehörenden, in einer gemeinsamen Verkün- 
digungs-Geschichte verbundenen Kommunität. 

Der Sonntag und die geistliche Unterscheidung 

In meinem und in vielen anderen Orden gibt es in den letzten Jahren 
einen neuen Drang zur •apostolischen Kommunität". Das Apostolat 
wird als verkümmert empfunden, wenn es nur irgendwo strategisch ge- 
plant und dann den einzelnen übergeben wird, während ihr Zusammen- 
leben als religiöse Gemeinschaft damit nicht viel zu tun hat. Man er- 
sehnt die Einheit von beidem. 

Im Jesuitenorden ist in diesem Zusammenhang der Versuch wichtig 
geworden, das, was in den •Geistlichen Übungen" eher für die Findung 
des Willens Gottes durch den einzelnen entwickelt ist, als gemeinsames 
Tun zu vollziehen. Das Stichwort, das nicht nur an der Basis des Ordens 
umgeht, sondern auch durch die Generaloberen und die letzten General- 
kongregationen in den Vordergrund geschoben wurde, lautet: •delibera- 
tio communitaria", gemeinschaftliche Unterscheidung der Geister im 
Hinblick auf die Erkenntnis der Pläne Gottes mit uns. Hier sieht man 
das Kerngeschehen, von dem her eine •apostolische Kommunität" 
denkbar erscheint. 



Sonntag 257 

Damit soll nicht ausgeschlossen sein, daß man sich auch um andere 
Dinge bemüht, die eine Gemeinschaft zusammenführen oder zumindest 
Hindernisse aus dem Weg räumen. Man muß auch die üblichen Grup- 
penprozesse zu handhaben verstehen. Man muß menschlich miteinan- 
der umgehen können. Man muß Zeit füreinander haben. 

Es ist wichtig, daß von all dem nichts übersprungen wird. Aber letzt- 
lich zählt es auch wieder nichts, und vieles davon kann sich auch wie ne- 
benbei hinterher von selbst ergeben, wenn wir uns nur von Gott wieder 
in das Geschehen der wirklichen, konkreten, geschichtsbezogenen •Eu- 
charistie" hineinziehen lassen. Genau hier und nur hier entspringt im ge- 
meinsamen Deuten der erfahrenen Geschichte und im daraus entstehen- 
den Lobpreis auch die im Beben der Erde, das heißt in wirklichen geist- 
lichen Erfahrungen des Trostes und des Mißtrostes sich ergebende je 
neue Aussendung zum wirklichen, Gottes Plänen tatsächlich entspre- 
chenden Apostolat. 

Nun ist aber, wie wir gesehen haben, der uns zunächst aus der Ge- 
schichte von Israel her durch all die Jahrhunderte vorgegebene Ort sol- 
cher Eucharistie der Sonntag. Natürlich kann sie sich in besonderen Si- 
tuationen auch unabhängig vom Wochenrhythmus jederzeit entfalten. 
Das wird bei einer apostolischen Gemeinschaft wahrscheinlich häufiger 
der Fall sein als in einer ortsgebundenen Gemeinde. Trotzdem ist der 
Sonntag gewissermaßen die Zeit für eine apostolische Kommunität. Es 
ist nicht einzusehen, warum er es nicht auch bei uns sein sollte, wenn es 
nur irgendwie möglich ist. 

Wir sollten deshalb wieder neu versuchen, den Sonntag zu heiligen. 
Wir sollten uns überzeugen lassen, daß er noch nicht geheiligt ist, wenn 
wir uns den gesellschaftlichen Ritualen des Wochenendes anpassen. Es 
müßte eine Versammlung der Kommunität geben, und zwar nicht nur 
einfach zu dem, was wir schon Eucharistie zu nennen pflegen. Es müßte 
Versammlung im genaueren (und biblischen) Sinne des Wortes sein. In 
ihr müßte so etwas wie Kommunitätsöffentlichkeit entstehen, in der 
man freimütig berichten und freimütig deuten kann, so oder so, in der 
die Deutung zur Einmütigkeit hinfinden kann und in der dann aus Be- 
richt und Deutung einmütiges Gebet wird, das im eucharistischen Ritus 
gipfelt. Dann wird das apostolische Tun der Woche mit Sicherheit ein 
völlig neues Gesicht bekommen. 

Ich glaube nicht daran, daß über solchem Beginnen Segen ruhen 
kann, wenn in einer bestehenden Kommunität ein Grüppchen so etwas 
versucht. Es gehört zum Wesen der Sache, daß Versammlung der Kom- 
munität als ganzer stattfindet. Auch das muß beim Sonntag sein: daß 
alle sich versammeln. 



Matthias Hartmann 258 

Umgekehrt bin ich überzeugt, daß wir, wenn wir Sehnsucht nach einer 
wirklichen •apostolischen Kommunität" haben, uns eigentlich nur um 
den Sonntag zu kümmern brauchen. Lassen wir uns von der Bibel her 
durch Gott in die wahre Gestalt des Sonntags einführen, dann wird uns 
die •apostolische Kommunität" dazugegeben werden. 

Es sei erlaubt, zum Schluß noch einmal auf die Sprachtradition des 
Jesuitenordens anzuspielen. Seine Devise lautet: •Zur größeren Ehre 
Gottes". Nun wird Gott ja nur dann gelobt und geehrt, wenn in mensch- 
licher Sprache von seinen großen Taten gesprochen wird. Ich denke mir 
manchmal: Wenn wir Eucharistie feiern und dabei in der Präfation Got- 
tes grundlegende Heilstaten aufzählen, geschieht •Ehre Gottes". Wenn 
dabei und im Umfeld jedoch vor dem Hintergrund dieser grundlegen- 
den Taten Gottes auch die konkrete Geschichte der Versammelten zur 
Sprache käme und jeweils neu konkrete Einweisung der Versammelten 
in den kommenden Dienst am Willen Gottes stattfände, wäre das sicher- 
lich die •größere" Ehre Gottes. 

Die Bedeutung der Eucharistie 
für die Lebenspraxis des Ignatius von Loyola 

Matthias Hartmann, Münster 

Schon bald nach den ersten Ignatiusporträts entwickeln die Barock- 
künstler den Bildtyp •Heiliger Ignatius". Sie wollen seine Größe und 
Bedeutung über die historischen Einzelheiten hinaus, wie des spani- 
schen Mantels oder des Magisterhabits, hervorheben. So kommen sie 
auf eine eigenartige Typisierung, die das Ignatiusbild über Jahrhunderte 
geprägt hat: Ignatius dargestellt als •Heiliger im Meßgewand". Ignatius 
kniet im verzückten Gebet, aus der Höhe überströmt ihn ein überirdi- 
sches Licht, in dem die Anfangsbuchstaben des Namens Jesu erschei- 
nen; und er ist mit einem reichbestickten Meßgewand bekleidet. Und 
doch ist nirgends ein Altar oder sonstiges liturgisches Gerät zu erken- 
nen. So wollen diese Künstler Ignatius als jemanden kennzeichnen, der 
existentiell von der Eucharistie geprägt ist. 

In den folgenden Ausführungen möchte ich dieser Lebensprägung 
durch die Eucharistie anhand der persönlichen Zeugnisse des Ignatius 




